L. g
UNION INTERNATIONALE
DES SUPERIEURES GENERALES

Numéro 179 - Décembre 2022



Présentation

Interculturalité, leadership et voeux : obstacle ou richesse
Sr. Patricia Murray, IBVM

Les défis que peut présenter l'interculturalité
pour la société et la vie religieuse africaines
Sr. Jane Wakahiu, LSOSF

La Synodalite dans I'Eglise catholique
Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

Nommer I'innommeé.
Quels sont facteurs qui favorisent les abus de pouvoir et de conscience
dans la Vie Consacrée ?

lanire Angulo Ordorika, ESSE

Changements du droit pénal canonique et abus
P. Benoit Malvaux, SJ

La vie a L'UISG
Comité Directeur de I'UISG (2022-2025)

Staff UISG

19

31

40

49

57
60

61



UISG - Bulletin n. 179, 2022

PRESENTATION

L" Interculturalité, la Synodalité, I'Abus de pouvoir, sont les themes que nous avons voulu
aborder dans ce Bulletin n°® 179.

Ce sont des themes qui appellent la vie consacrée a étre présente, solidaire, prophétique
la ou les femmes et les hommes cherchent comment sortir de leurs peurs et de leurs
pauvreteés.

Il s'agit également de domaines qui offrent aux leaders des congrégations religieuses
I'occasion de cheminer ensemble, en syntonie et en synergie, pour apporter une contri-
bution efficace et une alternative face aux fermetures et aux égoismes qui s'insinuent
toujours plus dans nos sociétés et pour étre signe de témoignage évangélique, transpa-
rence de Dieu dans la construction du Royaume.

Interculturalité, leadership et voeux : obstacle ou richesse
Sr. Patricia Murray, IBVM

Devant la diversité croissante dans la vie religieuse, le leadership doit se demander : « Y
a-t-il des freres et des sceurs parmi nous qui murmurent ou méme qui crient « Je narrive
pas a respirer, nous n‘arrivons pas a respirer » parce qu'ils se sentent culturellement
marginalisés ? » Ne sommes-nous pas appelés a réfléchir sur les implications radicales
de ce que signifie vivre en communauté interculturelle ? Comment les responsables ana-
lyseront-ils la signification des voeux dans le monde multiculturel d’aujourd’hui ? Ne som-
mes-nous pas appelés « a découvrir la dignité de la différence et a la célébrer ? » Si nous
pouvons démontrer au monde que bien que culturellement différents, nous pouvons
vivre et travailler ensemble, alors nous pouvons étre un signe d'espérance prophétique
dans le monde d’aujourd’hui.

Les défis que peut présenter l'interculturalité pour la société et la vie religieuse
africaines

Sr. Jane Wakahiu, LSOSF

Pour identifier les dynamiques de la vie interculturelle, il est vital de comprendre et de
reconnaitre que la culture n'est pas seulement ce qui nous rend différents, mais le déno-
minateur commun - parce que personne n'est dépourvu de culture. La formation inter-
culturelle aidera sans aucun doute les religieuses a apprendre des maniéeres de cultiver
des relations saines et de construire ensemble des communautés interculturelles mais il
ne suffira pas d’apprendre pour transformer ces communautés. Les membres des com-

3



Présentation

UISG - Bulletin n. 179, 2022

munautés devront faire preuve d’intentionnalité, tolérer les ambiguités et les erreurs,
avoir un espace pour exprimer leurs frustrations sans jugement ; on devra les corriger
lorsque ce sera nécessaire, leur préter une oreille réellement attentive, les encourager,
et leur montrer de la compassion.

La Synodalite dans I'Eglise catholique
Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

Aujourd’hui, la voix de I'Eglise est composée de nombreuses voix différentes et le Synode
est un temps de grace ou le message unifié et cohérent est la diversité et la pluralité. En
d’autres termes, la synodalité consiste a discerner comment I'Esprit se meut a travers
et avec le Corps du Christ, afin que nous puissions continuer a remplir notre mission
d’évangélisation dans le monde. C'est dans ce contexte que ce Synode est pertinent pour
discerner les réformes nécessaires dans I'Eglise.

Nommer I'innommé.
Quels sont facteurs qui favorisent les abus de pouvoir et de conscience dans la Vie
Consacrée ?

lanire Angulo Ordorika, ESSE

La VC en tant que telle offre un terrain fertile trés propice a ce que se produisent des
abus de pouvoir et de conscience. Cette affirmation n'implique pas de considérer qu'il
se produisent per se, mais que dans cette vocation confluent des circonstances qui les
favorisent beaucoup plus que dans d'autres milieux ou d’'autre maniéres de suivre Jé-
sus-Christ. Nous allons maintenant exposer brievement les éléments qui s'entrecroisent
et favorisent ces situations abusives. Pour cela, nous considérerons tout d'abord les élé-
ments propres a la VC, puis les éléments propres aux individus et enfin les éléments qui
touchent a la dynamique de groupe.

Changements du droit pénal canonique et abus
P. Benoit Malvaux, SJ

La révision du livre VI du code de droit canon sur le droit pénal et ses conséquences
en matiere d’abus est une question complexe, que je vais essayer de présenter de la
maniére la plus claire possible. Dans un premier temps, je me propose de situer cette
révision dans le cadre de I'évolution des mentalités dans I'Eglise a propos du droit pénal.
Puis je présenterai les nouvelles normes relatives aux abus et aux peines par lesquels ils
sont sanctionnés. Enfin, jémettrai quelques bréves réflexions personnelles a propos de
la mise en ceuvre du nouveau systeme.



UISG - Bulletin n. 179, 2022

INTERCULTURALITE, LEADERSHIP ET VEUX :
OBSTACLE OU RICHESSE

Sr. Patricia Murray, IBVM

Sr. Patricia Murray, [BVM, est membre de [institut de la
Bienheureuse Vierge Marie (Loreto Sisters). Educatrice, elle a été
Peace Fducation Officer et Présidente de la Commission Episcopale
Irlandaise pour Justice et Paix. Elle a été membre du Conseil
Général de sa Congrégation et la premiere Directrice Exécutive
de Solidarity with South Sudan - un nouveau modéle de présence
Intercongrégationnelle. Flle est actuellement Secrétaire Exécutive de
IUISG. Elle est titulaire d'un MEd (TCD-Dublin), ainsi que dun MA
(Théologie) et d'un DMin de la Catholic Theological Union -Chicago.

Cet article a été publié dans l'ouvrage : Lazar T. Stanislaus, SVD/Christian Tauchner,
SVD (eds.), Becoming Intercultural. Perspectives on Mission, Delhi: ISPCK/Steyler
Missionswissenschaftliches Institut 2021, pp. 153-170.

Notre monde se voit remodelé aujourd’hui par une extraordinaire confluence
d'évenements. Les paysages sociaux et culturaux se modifient, et l'on assiste a la
diffusion d'une nouvelle conscience dans le monde entier. Il y a déja quelques années,
Alvin Toffler faisait remarquer que 'humanité était confrontée a un prodigieux bond en
avant avec le plus profond bouleversement social et la plus grande restructuration de
tous les temps. Selon lui, « sans le reconnaitre clairement, nous sommes engagés dans
la construction de toutes pieces d'une nouvelle et exceptionnelle civilisation. »' Ce qui se
passe maintenant fait certainement partie de ce bouleversement. Les religieux ne vivent
pas en dehors du contexte de leur temps - il affecte ce que nous sommes et ce que
nous devenons comme hommes et femmes consacrés. Ce n'est qu'en examinant nos
vies de facon critique a la lumiére de ces « signes des temps » que Nnous pourrons juger si
I'inculturation, le leadership et les voeux sont un obstacle ou une richesse.

Au début de 2020 une nouvelle infection virale appelée covid-19, ou péjorativement « |a
grippe chinoise » ou « Kung flu », commenca a se diffuser a partir de la ville de Wuhan,
en Chine. Les commentateurs sociaux faisaient remarquer que « partout ou arrive une
pandémie, la xénophobie n'est jamais loin derriére... La maladie, aprés tout, engendre

5



Sr. Patricia Murray, IBVM.. - Interculturalité, leadership et voeux

UISG - Bulletin n. 179, 2022

la peur, qui a son tour engendre la discrimination. »? Différentes études montrent
clairement que les Noirs et les groupes ethniques minoritaires ont un risque plus élevé
de mourir de la covid-19 que les personnes d'ethnicité blanche. Selon les experts, le
racisme est la cause fondamentale de cette différence parce qu'il « restreint I'accés aux
possibilités d'éducation et d'emploi. »® De plus, ces facteurs « conduisent a des conditions
socioéconomiques plus pauvres qui impliquent des situations sanitaires plus pauvres. »*
En outre, les personnes noires ou provenant d'autres minorités ethniques sont plus
nombreuses a étre employées dans des « taches essentielles », a habiter dans des lieux
surpeuplés, a avoir des probléemes des santé latents, ce qui augmente encore leurs
risques.

Le monde a recu un choc supplémentaire avec le meurtre insensé de George Floyd le 25
mai 2020 & Minneapolis, aux Etats-Unis. Les vidéos de I'événement nous ont montré en
boucle un homme en train de mourir, « le visage contre terre, plaqué sous une voiture,
et sur lui un autre homme, un homme en uniforme, a la peau plus claire que celle de
'homme au sol... son genou enfoncé dans le cou de 'lhomme de couleur... 'homme
au sol s'est tu, privé de son souffle. »® Ces 8 minutes 45 secondes ont galvanisé des
millions de personnes qui sont descendues dans la rue en criant « Je/nous n'arrivons
pas a respirer » ; « Les vies des Noirs comptent. » Ce sont des personnes de tous les
ages, genres, ethnicités, races et religions, unies dans la solidarité, la colere et la douleur
avec cet homme-la mais aussi avec toutes les personnes victimes de discrimination, de
stéréotypes, de racisme, de xénophobie et d'exclusion sous toutes ses formes.

La mobilité croissante, les voyages transnationaux, un marché mondialisé, les réfugiés
fuyant les guerres et les conflits, les migrants a la recherche d'une vie meilleure : tout
cela a montré laffreux visage de I'exclusion. Il faut maintenant une transformation
personnelle et une conversion des comportements, des symboles et des systemes.
Ces évenements mondiaux ont placé un miroir devant notre société mondiale et la vie
religieuse contemporaine. Récemment Jayne Helmlinger CS), reconnaissant sa propre
complicité avec le racisme a cause des privileges des Blancs, a appelé les religieuses a
entreprendre « le pélerinage sur les terres du racisme... sans en repartir trop vite, sans
revenir a un lieu de confort et de protection. »® Il est clair que partout dans le monde la
grande question est de savoir comment vivre dans la différence et la diversité. C'est un
défi qui doit étre relevé tant par la société dans son ensemble que par les responsables
au sein de la vie religieuse.

Un récent document du Vatican fait remarquer I'énorme changement qui a pris place
lorsque « de nombreuses congrégations, spécialement féminines, sont passées de
situations presque uniquement monoculturelles au défi du multiculturalisme. »” Le
visage de la vie religieuse reflete un « labyrinthe de cultures. »® Les jeunes religieux
et religieuses vivent dans des communautés multiculturelles, ou participent a des
réseaux de communion et de soutien mutuel qui sont « culturellement, ethniquement,
théologiquement et ecclésialement différents. »° Cette évolution récente dans de
nombreuses congrégations « a rendu plus aigu le probleme de 'intégration entre cultures
différentes. »'° Le méme document fait remarquer que

Pour certains instituts, se profile désormais une situation de gestion difficile:
d'un cbté, des dizaines de membres agés, liés aux traditions culturelles et
institutionnelles classiques et parfois installées et, de l'autre, un groupe nombreux

6



Sr. Patricia Murray, IBVM.. - Interculturalité, leadership et voeux

UISG - Bulletin n. 179, 2022

de membres jeunes - provenant de différentes cultures - qui frémissent, se
sentent marginalisés et n'acceptent plus les roles subalternes.™

Il souligne la désoccidentalisation de la vie consacrée, qui va de pair avec le processus
de mondialisation.' Il ajoute que l'essentiel « n'est pas la conservation des formes,
mais la disponibilité a repenser, dans une continuité créative, la vie consacrée en tant
gue mémoire évangélique d’'un état permanent de conversion. »'® Lors d'une récente
rencontre en ligne, la responsable d'une congrégation religieuse a posé la question « quel
est le visage de la vie religieuse quand elle ne revét pas la civilisation occidentale ? »™
Comment comprendre les voeux a partir d'une perspective différente ? De nombreux
leaders suivent des formations sur différents aspects de la culture, de facon a gouverner
avec compétence et sagesse.

Le nombre croissant de membres provenant de nouvelles cultures, ainsi que le déclin
des vocations de sources traditionnelles, changent la composition culturelle des
congrégations religieuses. Les nouveaux membres peuvent se trouver confrontés a des
préjugés manifestes ou déguisés, a des généralisations, a des jugements stéréotypés
et a des incompréhensions réciproques - tout ceci pouvant étre aggravé par un fossé
générationnel ou des différences de personnalités. Il n'est pas rare que la critique des
individus ou des groupes circule de maniere sournoise, ce qui crée un climat malsain. On
peut avoir peur d’étre dominé par le groupe majoritaire. Si I'on percoit que les ressources
de la congrégation - comme le pouvoir, I'argent, les relations de solidarité avec les
familles des membres, et I'hospitalité - sont distribuées de maniére inégale, la confiance
en ressort profondément affectée. Malgré tout cela, les différences font rarement
I'objet des conversations et I'on n‘aborde presque jamais ouvertement la question du
racisme et des préjugeés. Les membres pratiquent une double approche : « En présence
des membres de I'« autre » culture, nous insistons sur le positif... mais lorsque nous
sommes avec des personnes de notre propre culture, ce sont tous les aspects négatifs
(de l'autre culture) qui émergent.»’™ Dans I'image bien connue de liceberg culturel, les
neuf dixiemes de ce qui constitue une culture se trouvent en dessous de la surface. Les
leaders doivent prendre en compte les processus culturels conscients et inconscients, au
niveau individuel et au niveau organisationnel.

Comment alors exercer le gouvernement dans ce contexte de croissante diversité
culturelle ? Les responsables doivent mener des discussions plus profondes qui
appelleront a un changement radical de coeur et d'esprit. Si la vie religieuse veut refléter
les énormes changements culturels qui prennent place tant dans le monde que dans
nos congrégations, il faut davantage porter l'attention sur les anthropologies des
différentes cultures et apprendre le langage de la culture. Il est clair qu'un « un ministere
de direction devient de plus en plus nécessaire, capable de solliciter une réelle synodalité
qui alimente un dynamisme de synergie. »'® Devant la diversité croissante dans la vie
religieuse, le leadership doit se demander : « Y a-t-il des freres et des sceurs parmi nous
qui murmurent ou méme qui crient « Je n‘arrive pas a respirer, nous n‘arrivons pas a
respirer » parce qu'ils se sentent culturellement marginalisés ? » Ne sommes-nous pas
appelés a réfléchir sur les implications radicales de ce que signifie vivre en communauté
interculturelle ? Comment les responsables analyseront-ils la signification des veeux dans
le monde multiculturel d’aujourd’hui ? Ne sommes-nous pas appelés « a découvrir la
dignité de la différence et a la célébrer ? »'” Si nous pouvons démontrer au monde que
bien que culturellement différents, nous pouvons vivre et travailler ensemble, alors nous
pouvons étre un signe d’'espérance prophétique dans le monde d'aujourd’hui.

7



Sr. Patricia Murray, IBVM.. - Interculturalité, leadership et voeux

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Le gouvernement dans un monde multiculturel

Comment alors gouverner face a une différence et a une diversité croissantes ? Les
théoriciens de l'organisation affirment que les leaders qui entreprennent un parcours
de compréhension et de développement personnels sont en mesure de transformer
non seulement leurs propres compétences, mais aussi celles des autres et de leurs
organisations.'® Les leaders transformateurs sont des personnes qui savent « identifier
leur cceur profond ou leur moi supérieur qui peut les guider efficacement lorsqu'ils
traversent des périodes de turbulence. »™ Cependant sans un processus personnel qui
développe la capacité de la personne a percevoir, a apprendre, a intérioriser, a donner
explicitement du sens et a construire du sens, un tel leadership transformateur est
impossible.?’ Pour qu'il y ait un bon gouvernement, il doit y avoir une vision - 'articulation
d'un but « qui vaut pour le reste de votre vie ».2' Les hommes et les femmes responsables

Comprendre et respecter la culture d’une
autre personne, c’est affirmer son identité et
reconnaitre sa dignité. Cultiver le respect et
la compréhension mutuels aide a construire

la confiance et louverture, a enrichir la
communication interculturelle et a créer une
communauté véritablement interculturelle

de congrégations religieuses sont donc appelés a sensibiliser leurs membres aux valeurs
et aux attitudes de I'Evangile dont a besoin le monde interculturel d'aujourd’hui. Doivent
en faire partie I'empathie, 'ouverture a l'autre, le partage et l'enrichissement mutuel,
I'nospitalité, la rencontre et I'accueil de I'étranger, l'inclusion, le respect de l'autre, la
compréhension et la célébration de la différence, et le développement de liens profonds.
Quand ces attitudes et ces valeurs se développent chez les membres des congrégations,
elles influenceront ensuite l'action dans l'apostolat. Mais les leaders doivent d'abord
entreprendre un processus de recherche personnelle, afin d'étre en mesure de stimuler
les autres « a s'engager a vivre de maniéere semblable... en se faisant les champions d'une
nouvelle maniere de gouverner dans notre culture. »?

L'un des premiers défis du leadership est de comprendre les dynamiques de la culture.
Cest une tache tres complexe, comme si I'on pelait un oignon. La culture décrit tout

8



Sr. Patricia Murray, IBVM.. - Interculturalité, leadership et voeux

UISG - Bulletin n. 179, 2022

ce qui rend unique un groupe nombreux de personnes. On I'a comparée avec l'air que
nous respirons, qu'on ne remarque vraiment que lorsqu'il vient a manquer. La culture
est vue comme « une série de normes selon lesquelles les choses sont organisées ou
simplement « sont » dans une organisation, un pays ou une société particuliers. » Une
culture peut étre examinée de I'extérieur (étique) ou de l'intérieur (émique).? L'identité
culturelle d'une personne se développe dans le temps et on I'a définie comme « le fait
d'accepter ouvertement et de s'identifier avec un groupe partageant un systeme de
symboles et de significations ainsi que des normes/régles de conduite. »* Ceci signifie
que la personne peut fonctionner comme il se doit au sein de cette culture, puisqu’elle
comprend ses systémes de symboles et ses croyances et qu'elle en respecte les lois.
Des personnes socialisées dans différentes cultures réagissent difféeremment a la méme
série de circonstances, a cause de conceptions précédemment internalisées de ce qui est
normal et de ce qui est approprié. Il n'y a donc pas une maniére unique de réagir, et quand

des personnes de différentes cultures font connaissance, elles doivent continuellement
découvrir les réactions culturelles propres aux individus nouvellement rencontrés.

Tous les écrits contemporains sur l'interculturalité font remarquer que ce terme englobe
« la théologie, la pratique et la spiritualité du dialogue prophétique. » 2°Au niveau
pratique, dans ses nombreux écrits le missiologue Anthony Gittins explique qu’une réelle
interculturalité ne peut émerger d'une communauté constituée de plusieurs cultures
que si ses membres créent une nouvelle culture a travers des échanges intentionnels,
honnétes et créatifs. De plus, une communauté religieuse doit « témoigner publiquement
qu'il est vraiment possible pour des personnes de différentes cultures et langages, mais
ayant une foi et une vision commune, de perdurer et de s'’épanouir pour un but dépassant
tout caprice ou tout confort et pour étre un signe du Royaume et du Regne de Dieu. »*’
Une personne ne peut s'engager dans le processus de linterculturalité que si elle est

9



Sr. Patricia Murray, IBVM.. - Interculturalité, leadership et voeux

UISG - Bulletin n. 179, 2022

ouverte a se laisser transformée par des personnes d'autres cultures. Ce processus a
parfois été réduit a un superficiel partage de nourriture, a un échange de symboles ou a
la célébration de fétes nationales. Pour étre réel, il doit impliquer un partage a un niveau
beaucoup plus profond. Cela signifie rendre « plus explicite la réciprocité essentielle du
processus d'inculturation tant au niveau personnel que social. »® Cela implique d'étre
ouvert a écouter les sentiments, les peurs et les difficultés de l'autre, en affrontant
ensemble les véritables tensions et inégalités culturelles, ainsi que d'apprendre comment
exprimer les sentiments négatifs et les incompréhensions réciproques.

Lemissiologue Aylward Shorter nousinviteacommencer notre apprentissage interculturel
en croyant tout d'abord « ... au caractere positif des autres cultures », puis en nourrissant
« le désir d'étre enrichi par elles. » Enfin nous devons « accueillir les personnes d'autres
cultures et leur donner (notre) confiance sans réserve. »* Comprendre et respecter la
culture d'une autre personne, c'est affirmer son identité et reconnaitre sa dignité. Cultiver
le respect et la compréhension mutuels aide a construire la confiance et l'ouverture,
a enrichir la communication interculturelle et a créer une communauté véritablement
interculturelle.

Le défi interculturel de la vie consacrée

Les leaders doivent commencer par se demander dans quelle mesure notre monde
globalisé multiculturel remodele la théologie de la vie religieuse. Voit-on apparaitre de
nouvelles conceptions de la vie consacrée ? Avant le Concile Vatican I, la vie religieuse
consacrée était vue en termes d’engagement individuel : « Quiconque met la main a la
charrue, puis regarde en arriere, n'est pas fait pour le royaume de Dieu. »* La culture
congrégationnelle des voeux privilégiait le « JE » (une culture individualiste) méme si les
membres vivaient en communauté. Les citations bibliques comme « Celui qui aime son
pere ou sa mere plus que moi n'est pas digne de moi »*' étaient utilisées pour construire
des systemes et des cultures qui créaient des distances entre les religieux consacrés et
leurs familles, les communautés locales et le reste du monde. La vie consacrée était vue
comme un retrait du monde. Vatican Il a fait prendre conscience du fait que 'Eglise et par
extension lavie religieuse devaient étre «dans, avec et pour le monde, en participanta son
combat pour la transformation de 'humanité. »*2 Les Congrégations ont commencé un
processus de renouveau en se demandant comment « l'esprit entreprenant, I'inventivité
et la sainteté des fondateurs et des fondatrices » pouvaient répondre aux « signes des
temps qui apparaissent dans le monde actuel. »* Il n'en reste pas moins que le processus
de renouveau et d'adaptation n'a pas été facile.

Nous ne devons pas avoir peur de reconnaitre honnétement que, malgré toute
une série de changements, le vieux schéma institutionnel peine a céder le pas a
des modeles nouveaux avec détermination. Toute la constellation de langages
et de modeles, de valeurs et de devoirs, de spiritualités et d'identités ecclésiales
auxquels nous sommes habitués n'a peut-étre pas encore laissé place a la
réception et a la stabilisation du nouveau paradigme né de l'inspiration et de la
pratique post-conciliaires.3

Nous sommes a nouveau appelés a réfléchir sur ce qui est requis aujourd’hui pour que
les religieux soient présence prophétique et témoignage contre-culturel inspiré par les
valeurs évangéliques. Nous sommes de plus en plus conscients que les voeux vécus en
communauté (le NOUS ou une culture collective) peuvent étre un témoignage prophétique

10



Sr. Patricia Murray, IBVM.. - Interculturalité, leadership et voeux

UISG - Bulletin n. 179, 2022

significatif. A travers leurs voeux les religieux se donnent & la personne du Christ ; puis
personnellement et communautairement ils s'engagent dans la transformation de tous
les aspects de la vie humaine. Sandra Schneiders démontre comment les voeux touchent
spécifiquement trois dimensions importantes de la vie personnelle - les possessions,
I'affectivité et le pouvoir - qui sont aussi les trois principaux domaines d'interaction
qui structurent le monde (I'économie, la vie sociale et la politique). Nous avons déja vu
comment ces trois domaines peuvent avoir une influence sur la pauvreté, I'exclusion et la
discrimination des cultures différentes. En conséquence, une théologie contemporaine
des veeux doit souligner « le potentiel qu'ont les voeux de permettre aux religieux de
jouer un réle significatif dans la transformation des structures mémes du monde »*>, en
particulier dans la création d'une nouvelle maniére internationale de vivre ensemble.

Le voeu de pauvreté : Le voeu de pauvreté est un engagement a témoigner d'une autre
maniere de vivre dans un monde nettement divisé entre 'abondance et la précarité. Le
voeu de pauvreté a deux dimensions - I'une sociale, I'autre personnelle.*® La dimension
sociale demande aux congrégations religieuses de contribuer « a la restructuration de
la situation économique a I'échelle mondiale. »*” Elles doivent pour ceci utiliser leurs
ressources pour répondre aux besoins des personnes désavantagées matériellement,
plaider en faveur des pauvres et revendiquer un changement structurel. La dimension
personnelle appelle lesreligieux a étre des témoins « de liberté intérieure et de simplicité »
et de « la liberté évangélique vécue par le Christ qui nous enrichit de sa pauvreté. »* Ce
voeu appelle a une relation équilibrée avec les biens matériels, en reconnaissant que
tout nous est donné par Dieu ; donc « nous, les religieux, nous n'avons pas droit a plus
qgue ce dont nous avons besoin quand un autre est dans le besoin. »** Nous sommes
appelés a une conversion du cceur qui changera notre rapport aux biens matériels et
aux possessions. Les religieux doivent dénoncer I'égoisme, I'exploitation, la domination,
et « créer un partage de vie a travers le partage des biens. »* Ce voeu implique une
administration responsable et une solidarité mondiale. Il est vécu a travers des attitudes
et des comportements qui attestent « la satisfaction et I'action de grace, le détachement
du ceeur, le travail bien fait, la confiance dans la providence, le respect et la solidarité
avec les pauvres. »* L'hospitalité et I'accueil radical sont les caractéristiques de cet
engagement consacré. Il faut montrer qu'il y a de la place pour tous autour de la table,
quels que soient leur culture, leur ethnicité, leur age ou leur genre, leur religion ou leurs
convictions politiques, parce que tous sont les bienvenus.

Aujourd’hui, de nombreux religieux proviennent de contextes et cultures ou des millions
de personnes sont aux prises avec la pauvreté absolue. Il arrive que des familles vivent
dans l'indigence alors que leurs fils et leurs filles qui ont fait voeu de pauvreté ont tout
ce qui leur faut. Ces religieux ont acces a des ressources et des opportunités qui ne
seraient peut-étre pas envisageables dans d'autres circonstances. Etre membre d'une
communauté religieuse peut permettre de bénéficier « d'une formation intellectuelle
et professionnelle et d'un style de vie qui sont le fruit d'une préparation pratiquement
occidentale.»* Les membres de la famille ne comprennent pas toujours que les consacrés
n‘aient pas un acces indépendant aux biens matériels de la congrégation religieuse. lls
s'attendent a ce que les religieux les soutiennent financierement ou les aident a trouver
des bienfaiteurs. Cependant étre religieux n'exempt pas une personne de ses obligations
familiales. Il doit étre clair que c'est la communauté et non l'individu qui répond a ce qui
est escompté culturellement d'un membre de la famille quand survient un déces ou lors
d'importantes célébrations familiales.

11



Sr. Patricia Murray, IBVM.. - Interculturalité, leadership et voeux

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Les leaders doivent mener une réflexion avec les membres sur cette tension entre la
pauvreté comme réalité vécue et comme engagement par voeu. Sandra Schneiders fait
remarquer que la vraie différence « entre les personnes vraiment pauvres et celles qui
choisissent un style de vie pauvre est précisément que ces dernieres le choisissent, et
gu'elles peuvent le dé-choisir, siles choses deviennent trop difficiles. »* Selon elle, ce n'est
que lorsque nos options disparaissent que nous expérimentons vraiment la solidarité
avec les pauvres, « non pas la solidarité douteuse des privations choisies mais la vraie
solidarité de ceux qui souffrent avec les autres dans un monde que nous ne pouvons
pas contrbler et que nous ne pouvons pas changer. »* Les responsables doivent aider
leurs membres a chercher comment répondre de fagon adéquate aux besoins qui les
entourent dans des contextes culturels différents, pour rendre crédible la vie du vceu de
pauvrete.

Veeu de célibat : Le célibat consacré est vu comme un don de Dieu a l'individu et par
extension & I'Eglise et aux personnes auprés desquelles le religieux vit et exerce son
ministére. Par le voeu de célibat, une personne s'engage pour la vie, signifiant une relation
personnelle avec Dieu et une disponibilité a promouvoir le Royaume de Dieu. Sacrifier la
possibilité de se marier n'est pas chose facile, mais cela libéere les religieux qui peuvent
ainsi se donner pleinement a des apostolats qui transforment la société. Cependant,
dans certains contextes culturels, bien que le célibat existe depuis des siecles cette
consécration était a la divinité, au souverain ou aux esprits. La vie est vue comme un don
de Dieu et une garantie de la continuité du groupe, par conséquent « la personne qui
refusait délibérément de la transmettre ou qui s'en révélait incapable était considérée
maillon inutile dans la chaine de I'évolution.»* Toute culture a sa propre compréhension
de la fécondité et de la fertilité, et pour certaines personnes I'engagement d'un fils ou
d'une fille dans la prétrise ou dans la vie religieuse peut poser de grosses difficultés. D'une

12



Sr. Patricia Murray, IBVM.. - Interculturalité, leadership et voeux

UISG - Bulletin n. 179, 2022

partily ala question de la continuité de la famille ou de la tribu et d'autre part I'obligation
future qu'ont les enfants de s'occuper de leurs parents et des membres de leur famille
dans leur vieillesse. Bien que ces obligations se soient quelque peu affaiblies au contact
des valeurs occidentales, ce sont des responsabilités culturelles profondément inscrites
chez les jeunes gens et jeunes femmes qui entrent dans la vie religieuse. Toute étude du
voeu de chasteté doit aborder les questions de la vie, de la fécondité et de la fertilité ainsi
que des obligations familiales, et comment celles-ci doivent étre réinterprétées dans la
vie religieuse contemporaine.

L'essence du veeu de chasteté requiert une ouverture a « des relations interpersonnelles
et communautaires d'une affectivité qui a été radicalement guérie, purifiée et libérée. »%
La priere personnelle et communautaire aide a développer la capacité a créer des
relations méme lorsque I'on n‘a pas d'affinités immédiates.4’ Le célibat pour I'Evangile

Il est essentiel de comprendre
les dynamiques du pouvoir et
les dynamiques complexes de la

communication interculturelle pour
’épanouissement des relations
dans une communauté religieuse
multiculturelle.

implique de développer des relations inclusives et diversifiées. C'est un engagement a
vivre une vie d'amour ouvert et inclusif pour 'humanité. Cela ne vient pas naturellement,
et c'est un défi surtout dans les parties du monde ou les différences culturelles causent
division et hostilité. Encourager des relations mutuellement enrichissantes au-dela de
nos différences est une expression prophétique contre-culturelle du Royaume de Dieu.
La plupart des personnes ayant grandi au sein d'un groupe déterminé « ont assimilé ses
regles et ses exigences... et sont devenues relativement ethnocentriques. »*® La capacité
d'une personne a inclure les autres dépend de sa capacité a discuter avec honnéteté
autour de sujets difficiles comme l'ethnocentrisme, le racisme, la discrimination, les
préjugeés et les stéréotypes et toutes les barrieres qui nous empéchent de nous mettre a
la place de l'autre. De plus, une communauté de religieux dont les membres ont fait voeu
de célibat doit avoir la souplesse « d'élargir ses frontieres pour prendre en considération
I'expérience et le contexte d'un autre groupe. »* Cela signifie sortir de notre zone de

13



Sr. Patricia Murray, IBVM.. - Interculturalité, leadership et voeux

UISG - Bulletin n. 179, 2022

sécurité et élargir nos frontieres. L'inclusion est compliquée, elle a différents niveaux,
elle prend du temps... elle implique beaucoup de réflexion et d’écoute des autres.*®
Jésus était attentif a I'inclusion des faibles, des exclus et des marginaux. Il demandait
continuellement a ses disciples d’étre unis au Dieu de compassion dont la miséricorde et
I'amour bienveillant créait un espace pour chacun et pour tous. C'est un aspect essentiel
du veeu de chasteté.

Le voeu d'obéissance : Notre compréhension de l'obéissance a changé radicalement
depuis Vatican Il. Avant le Concile, les congrégations étaient structurées hiérarchiquement
et certains membres y « étaient vus comme intrinsequement, personnellement et
relativement supérieurs aux autres. »' Il est cependant important de noter que « ce qui
fonctionnait dans un contexte relationnel de type pyramidal et autoritaire n’est plus ni
désirable ni vivable dans la sensibilité de communion de notre maniere de nous sentir
et de nous vouloir Eglise. »*? Le modele participatif qui a émergé depuis lors reconnait
I'égalité fondamentale de tous et « un sens croissant du caractere inaliénable de la
responsabilité personnelle. »*3 Maintenant, quand des personnes sont nommés a des
réles spécifiques de gouvernement dans les communautés religieuses, cette position est
comprise comme étant « provisoire, temporaire, limitée dans son domaine, fonctionnelle,
et surtout « séculiére » dans le sens de non-sacralisée ».>*

Ce changement de modele met l'accent sur la collégialité dans la recherche de la
volonté de Dieu dans et a travers le discernement personnel et communautaire. Le voeu
d'obéissance est maintenant compris comme « un engagement a la liberté et non a la
subjection ou a la servitude. »* Faire voeu d'obéissance engage la personne a « une quéte
personnelle de sainteté et de liberté dans un contexte communautaire. »* Cela requiert
de chaque membre qu'il ou elle partage ouvertement les convictions et les intuitions
provenant de son discernement. Cependant, il est important de reconnaitre que dans
certaines cultures et contextes I'exercice d'autorité révéle encore « la tendance a une
concentration verticale dans l'exercice d'autorité, que ce soit au niveau local ou dans les
spheres plus hautes. »’

Quand les leaders commencent a impliquer les membres dans le discernement, ils
doivent garder a lI'esprit la maniére dont fonctionnent les relations et la participation
dans les différentes cultures : ceci aura une influence sur leur facon de gouverner et sur
la possible participation des membres aux processus de discernement. Geert Hofstede
a montré comment certaines cultures font preuve de « forte distance hiérarchique »
avec une structure nettement autoritaire et hiérarchique. Selon cette conception, le
pouvoir et I'influence sont concentrés dans les mains de quelques-uns et sont hautement
centralisés. Les membres apprécient la distance qui sépare ceux qui sont gouvernés de
ceux qui ont le pouvoir et linfluence. On accorde du respect a la personne au statut
supérieur ; « il existe un schéma de dépendance vis-a-vis des seniors qui pénétre tous les
contacts humains, et la programmation mentale des individus comporte un fort besoin
de cette dépendance. »*8

On donne une grande valeur a l'obéissance aux supérieurs. Les membres de cultures a «
forte distance hiérarchique » peuvent montrer tellement de respect pour les personnes
en autorité qu'elles trouveront difficile de proposer des opinions alternatives. De plus,
les situations ou l'on perd la face ou les sentiments de honte peuvent empécher la
communication et le développement d’'une relation.

14



Sr. Patricia Murray, IBVM.. - Interculturalité, leadership et voeux

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Dans d'autres cultures, les gens sentent qu'ils sont relativement égaux et qu'ils ont
les mémes droits ; ils ne sont pas a l'aise avec une distribution inégale du pouvoir.
S'ils deviennent membres de congrégations avec une structure a « forte distance
hiérarchique », il est probable qu'on les considerera polémiques quand ils proposeront
des suggestions différentes de celles de l'autorité. Dans les cultures montrant une
« faible distance hiérarchique » les membres estiment que la fonction du gouvernement
est de permettre la participation d'autant de personnes que possible, afin de parvenir a
un consensus ou d'atteindre un compromis. Les membres se sentent libres d'offrir des
suggestions et d'exprimer publiquement leur opposition lorsque des plans et des projets
sont a I'étude. Il est essentiel de savoir comment la « distance au pouvoir » modele les
schémas de participation si les leaders et les membres veulent mettre en place des
processus ou chaque personne participe pleinement, sans jugement.

A propos du discernement, le Pape Francois a souligné qu'il « est un choix de courage »
et que « éduquer au discernement signifie s'exposer, sortir du monde de ses propres
convictions et préjugés pour souvrir et comprendre comment Dieu nous parle
aujourd’hui, dans ce monde, a cette époque, a ce moment. »* Discerner ensemble signifie
comprendre comment la culture affecte la vraie dynamique de la communication, pour
éviter les incompréhensions. Les interculturalistes ont montré comment les membres
des contextes culturels hauts et bas communiquent de facons différentes. Selon Edmund
Hall®%, on est en présence d'une communication ou d'un message de culture de haut
contexte « la ou la plus grande partie de I'information se trouve dans le contexte soit
physique soit interne a la personne, tandis que tres peu réside dans les parties codées
du message, explicitement transmises. »®' Une personne de culture haut contexte pourra
sembler silencieuse et taciturne lorsqu’elle veut communiquer sa pensée a un autre. Mais
si elle ne s'explique pas en grand détail, c'est parce qu’elle attend de son interlocuteur
gu'il interprete ce qu'elle communique.

Une communication de bas contexte est exactement le contraire. L'information réside
dans le code explicite, et les messages verbaux sont « élaborés, hautement spécifiques,
détaillés et redondants. »®2 En outre, dans certaines cultures, si les opinions proposées
sont ignorées ou banalisées, on perd la face et on se sent humilié. Si les responsables
ne comprennent pas la dynamique complexe de la communication interculturelle, le
discernement communautaire devient difficile. Nous devons reconnaitre que tous ont un
réle a jouer dans le discernement de la vérité collective. Un groupe qui discerne permet
a la vérité de naitre « des entrailles de 'ensemble »% en reconnaissant que tous doivent
aider a déterminer cette vérité.

Richesses ou obstacles

Dans toute analyse de l'interaction entre l'interculturalité, le gouvernement et les voeux,
il faut discerner ou advient I'épanouissement humain (les richesses que cela implique) et
ou se trouvent les domaines problématiques (les obstacles rencontrés). Il est de plus en
plus clair que le leadership détient la clé de la croissance personnelle et communautaire
qui est possible quand les voeux sont examinés a la lumiere de la culture. Cependant,
le leader doit tout d'abord entreprendre un parcours personnel, qui impliquera étude
et réflexion d'un point de vue interculturel et théologique. Si I'on évite cette recherche
personnelle, il est probable que le leadership continuera a présenter une compréhension
de la vie consacrée marquée par une perspective culturelle ethnocentrique dominante.

15



Sr. Patricia Murray, IBVM.. - Interculturalité, leadership et voeux

UISG - Bulletin n. 179, 2022

La signification des vceeux semblera gelée avec le temps et se révelera inadaptée dans
les nouveaux contextes culturels. La signification plus profonde de valeurs culturelles
précieuses comme I'hospitalité sanslimites, les responsabilitésfiliales et communautaires,
la réciprocité et la solidarité pratique doivent étre continuellement contextualisée
et intégrée dans la vie consacrée. La riche signification de la vie consacrée est ainsi
continuellement réarticulée dans de nouvelles réalités. Examiner les vceux a la lumiere
de la culture offre de nouvelles invitations a la conversion personnelle et communautaire.
Cela crée un échange mutuellement enrichissant pour les membres des congrégations
et aiguise I'impact prophétique de la vie personnelle et communautaire en relation au
contexte local et mondial. Sans cette réflexion continue et sans cette réinterprétation,
la vie religieuse pourrait courir le danger de perdre son dynamisme, son sens et sa
signification, dans une continuelle imposition de pratiques et de compréhensions
historiques qui sont un fardeau pour les nouveaux membres.

Le leadership a un rble important a jouer pour favoriser le développement de
communautés interculturelles prophétiques. Une compréhension plus profonde de la
complexité de la culture peut aider les membres a réinterpréter la signification de la vie
consacrée d'un point de vue interculturel. Différentes études indiquent que de nos jours
la conscience culturelle est la plupart du temps le résultat de tatonnements et non d'une
étude sérieuse de la culture. Ces études font aussi remarquer que les connaissances
inappropriées glanées sur cette base d'essais et d'erreurs ont souvent des résultats
négatifs conduisant a des incompréhensions et des conflits. Les responsables doivent
s'assurer que l'éducation a la vie et a l'apostolat interculturels fasse partie intégrante
de la formation initiale et permanente. Avec cette conscience les membres peuvent
ensuite discuter sérieusement des sujets importants. On arrive ainsi a une meilleure
compréhension interpersonnelle, a des relations mutuellement enrichissantes, et en
fin de compte a un discernement communautaire plus riche. La ou ces processus sont
absents les membres continueront a étre en relation de facon ethnocentrique, sans
se rendre compte ni de leurs erreurs, ni des blessures qu'ils causent, ni des occasions
perdues de grandir.

Enfin, les responsables doivent comprendre comment les différences culturelles
affectent la maniere dontles membres concoivent les relations avec les figures d'autorité.
La ou existe cette compréhension, les leaders adaptent leur approche quand ils
communiquent avec les individus et les groupes et quand ils développent des processus
encourageant une participation maximale des membres de différentes cultures. Il est
essentiel de comprendre les dynamiques du pouvoir et les dynamiques complexes
de la communication interculturelle pour I'épanouissement des relations dans une
communauté religieuse multiculturelle. Les membres ayant une connaissance et une
vision culturelles adéquates sont capables de construire des ponts de réciprocité qui
sont des témoignages prophétiques dans des sociétés marquées par la division. Lorsque
les membres des congrégations religieuses s'ouvrent et s'écoutent mutuellement ils se
rendent compte que « tous sont convoqués a la méme table ou Dieu nous nourrit non
seulement avec la nourriture et les spiritueux auxquels nous sommes habitués mais
aussi avec la nourriture et les spiritueux complétement nouveaux de la plus récente
révélation de Dieu. »® Dans un entretien avec un journaliste en 2007, le pape Francois
faisait remarquer que « la fidélité est toujours un changement, un épanouissement, une
croissance. »

16



Sr. Patricia Murray, IBVM.. - Interculturalité, leadership et voeux

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Effectuer des changements au sein d'une organisation exige une transformation
culturelle. Ce changement culturel doit tout d'abord étre verbalisé par le leadership,
puis mis en ceuvre. La nature toujours plus multiculturelle de la vie religieuse exige un
changement dans la pensée et la compréhension a tous les niveaux. Un gouvernement
éclairé motivera tous les membres a « suivre les lumiéres du groupe pour se diriger vers
la nouveauté du lendemain, plutot que de rester tournés vers le passé. »%

N —

oUW

11
12
13
14

16
17

19
20

21

Alvin Toffler, The Third Wave (New York: Bantam Books, 1981), 10.

Yasmen Serham and Timothy McLoughlin, “The Other Problematic Outbreak: As the Coronavirus spreads
across the globe so does racism,” The Atlantic, March 13, 2020.

Ibid.

Ibid.

Isabel Wilkerson, “America’s Enduring Caste System,” New York Times, June 1, 2020.

Sr. Jayne Helmlinger CSJ, “Vulnerability, Borders and the Long Notes of Religious Life,” Online LCWR Presi-
dential Address, August 12, 2020.

Avin nouveau outres neuves, Depuis le Concile Vatican Il la vie consacrée et les défis encore ouverts, Libre-
ria Editrice Vaticana, 2017, #7.

Marie Chin RSM, “Towards a New Understanding of Cultural Encounter in Our Communities,” Horizon, Win-
ter 2003, 16.

Mary Pellegrino CSJ, “Opening Space for an Emerging Narrative of Communion,” Presidential Address, LCWR,
August 10, 2017.

Avin nouveau outres neuves, #13

Ibid.

Ibid.

Ibid.

Sr. Antoinette Gutzler MM, Commentaire lors de la Réunion de Constellation par US_C3 de I'UISG, 14 ao(t
2020.

Patricia Murray ibvm, Becoming a Multicultural International Institute, MA Thesis (Chicago: Catholic Theo-
logical Union, 2005).

A vin nouveau outres neuves, #8

Anthony J. Gittins, Living Mission Interculturally: Faith, Culture and the Renewal of Praxis (Collegeville, MN:
The Liturgical Press, 2015), 10.

David Rooke and William R. Torbert, “Seven Transformations of Leadership,” Harvard Business Review.
www.hbr.org.

K. Muff et al. Management Education for the World (Cheltenham: Edward Elgar, 2013), 32.

Joseph M. Lozano Soler, “Leadership, The Being Component: Can the Spiritual Exercises of St. Ignatius Con-
tribute to the Debate on Business Education,” Journal of Business Ethics, Vol.145, No. 4, 11/2017, 795-809.
Chris Lowney, Pope Francis: Why He Leads The Way He Leads (Chicago: Loyola Press, 2013), 9.

17



Sr. Patricia Murray, IBVM.. - Interculturalité, leadership et voeux

UISG - Bulletin n. 179, 2022

22
23

24

25

26
27
28
29
30
31
32

33
34
35
36
37
38

39
40
41
42
43
44
45
46
47
48

49
50
51
52
53
54
55
56
57
58
59
60
61
62

63
64
65

Ibid., 9.

Ingmar Torbjorn, “Cultural Barriers as a Social Construct: An Empirical Validation” in Young Yun Kim and
William Gudykunst ed., Cross Cultural Adaptation: Current Approaches (Newbury Park, California: Sage Pub-
lications, 1988), 48.

La culture externe est la partie consciente de la culture. c'est la partie que nous voyons, que nous godtons et
que nous entendons. Elle consiste en des croyances et des valeurs reconnues On lapprend explicitement
et on la modifie facilement. Mais elle ne constitue qu'une petite partie de la culture. la plus grande partie
est la partie interne, faite de convictions inconscientes, de schémas de pensée et de mythes qui influencent
tout ce que nous faisons et voyons. On l'apprend implicitement et il est tres difficile de la changer. (Eric Law)
Mary Jane Collier & Milt Thomas, “Cultural Identity: An Interpretive Perspective” in Theories in Intercultural
Communication, ed., Young Yun Kim and William B. Gudykunst (Newbury Park, Beverly Hills, Ca: Sage Pub-
lications, 1988), 112.

Roger Schroeder, “Interculturality and Prophetic Dialogue, " Verbum SVD, 54, no. 1, (2013); 8-21.

Gittins, Living Mission Interculturally, 9.

Robert Kisala SVD, “Formation for Intercultural Life and Mission,” Verbum SVD, 50 No.3 (2009), 335.
Aylward Shorter, Celibacy and African Culture (Nairobi: Paulines Publications Africa, 1998), 13.

Luc9, 62

Matthieu 10,37

Sandra M. Schneiders IHM, “"A Contemporary Theology of Religious Life,” Journeying Resources, 14-27. Was-
hington, DC: Leadership Conference of Women Religious, 1977, 14.

Jean-Paul ll, Exhortation apostolique post-synodale Vita Consecrata, (25 mars 1996), 37.

Avin nouveau outres neuves, #9

Schneiders, "A Contemporary Theology of Religious Life,” 19.

Sandra M. Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,” C21 Resources (Fall, 2014), 18.

Ibid.

Rev. Prof. Guilllaume Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,” The
Catholic Voyage: African Journal of Consecrated Life, vol. 16, 2019, 24.

Schneiders IHM, "A Contemporary Theology of Religious Life,” 19.

Ibid.

Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,” 24.

Ibid.

Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,” 19.

Ibid, 19.

Kimpoy-Pombo, “The Inculturation of Religious Life Today in Sub-Saharan Africa,” 27.

Schneiders, "A Contemporary Theology of the Vows,” 21.

Edward Kinerk SJ, “The Vows,” The Way. Campion Hall Brewer St. Oxford, 66.

Anthony J. Gittins, Gifts and Strangers: Meeting the Challenge of Inculturation(New York: Paulist Press,
1989), 33.

Eric H.F. Law, Inclusion: Making Room for Grace (St. Louis, Missouri: Chalice Press, 2000), 26.

Ibid.

Sandra M. Schneiders, “"A Contemporary Theology of the Vows", 22.

A vin nouveau outres neuves, #24

Schneiders, “"A Contemporary Theology of the Vows,” 23.

Ibid. 22.

Ibid. 23.

Ibid. 24.

Avin nouveau outres neuves, #19

Geert Hofstede et al, Cultures and Organizations: Software of the Mind,(New York: McGraw Hill, 2010), 32.
Pape Francois, Rencontre avec les Séminaristes, Vatican News, 16 mars 2018.

Edward T. Hall, Beyond Culture (New York: Anchor Press, 1977).

Hall, Beyond Culture, 91.

Fred E. Jandt, Intercultural Communication: An Introduction, 3 Edition(Sage Publications Inc.: Thousand
Oaks, 2001), 220.

Ibid.

Gerdenio Manuel S, “Little Brown Brother,” Studies in the Spirituality of Jesuits, November 2001, 33/5, 27.
Joan Chittister OSB, “LCWR Outstanding Leadership Award Acceptance Remarks,” August 4, 2007, Kansas
City, MO.

18



UISG - Bulletin n. 179, 2022

LES DEFIS QUE PEUT PRESENTER
LINTERCULTURALITE
POUR LA SOCIETE ET LA VIE RELIGIEUSE
AFRICAINES

Sr. Jane Wakahiu, LSOSF

Sceur Jane Wakahiu [SOSF est membre de linstitut des Petites
Sceurs de Saint Frangois, au Kenya. Elle est Directrice Exécutive de
[African Sisters Fducation Collaborative (ASEC), une organisation
a but non lucratif pour I'éducation des reljgieuses en Afrique. Elle
avait auparavant obtenu un Doctorat a la Marywood University, ou
elle a aussi ensejgné en premier et deuxieme cycle. Jane a une vaste
expérience dans l'ensejgnement et l'administration . elle a dirigé un
lycée au Kenya et plusieurs organisations féminines.

Cette conférence a été donnée le 25 janvier 2022 lors d'un Atelier de
IUISG sur linterculturalité.

Contexte culturel et interculturel

Je sais bien que I'Afrique n’est pas une monoculture, ni un continent homogene. De fait,
chaque pays consiste en un éventail de pratiques culturelles, langues, couleurs de peau,
et systemes de croyances variés. Pour illustrer cette diversité, pensez a la population
et a l'ethnicité dans votre pays. Pour le Nigéria, par exemple, on estime la population
a 214 millions d’habitants’ avec plus de 250 groupes ethniques. L'Egypte quant a elle
compte 105 millions d’habitants? et plus de 80 groupes ethniques. Une riche diversité
culturelle et linguistique est également présente au sein des institutions, congrégations
et communautés religieuses de chaque pays. Dans ces communautés chaque individu
est unique et apporte des expériences culturelles, des valeurs, et des talents qui aident a
créer un ensemble de belles perspectives et interdépendances. Cette diversité peut aussi
étre source de défis, de conflits et de stéréotypes. Je vous invite a prendre quelques instants
de réflexion pour identifier les types de diversité que vous voyez dans votre communauté
- ethnie, milieu racial, age et handicap. Quels difficultés avez-vous rencontrées dans vos
interactions avec des personnes et des cultures différentes ?

Reconnaitre mes limites culturelles personnelles

JJaborde ce dialogue en étant bien consciente de mon contexte, de mes expériences,
de mes limites. Je suis née et j'ai grandi au Kenya, ou j'ai suivi tout mon cursus scolaire.
J’ai rencontré un vaste éventail de personnes, d'étudiants et de professeurs a I'école, a
I'église, et dans les communautés locales ou j'ai vécu. Ces interactions ont faconné mes
perceptions - ma maniere d'interpréter les réalités de ma vie. En regardant en arriére, je

19



Sr. Jane Wakahiu, LSOSF - Les défis que peut présenter l'interculturalité

UISG - Bulletin n. 179, 2022

reconnais des connotations manifestes mais inconscientes dans ma pensée par rapport
aux communautés ethniques ou tribales. Je me souviens que certaines tribus étaient
étiguetées comme étant faibles - c'était un stéréotype sans fondement - et que certains
groupes étaient jugés bruyants, paresseux, ou incapables de contrdler leur colere.
D’autres tribus portaient des étiquettes positives: elles avaient la réputation d'étre
travailleuses, douées pour les affaires, et riches - leurs membres étaient plus susceptibles
d'étre universitaires et avocats. Ces étiquettes différentiaient et identifiaient « l'altérité »
de certains groupes particuliers. Des étiquettes comme celles-ci peuvent aussi étre
présentes dans nos communautés religieuses - par exemple, quand des personnes sont
attentives a présenter leur origine (Est, Ouest, Nord, Sud), elles veulent s'assurer qu'elles
sortent du lot, qu’elles ont des alliés et qu’'on ne se trompe pas sur leur milieu d'origine.
Injustement, ces étiquettes peuvent déterminer « I'endogroupe » et « I'exogroupe » - par
exemple, qui pourrait étre éligible pour une offre d’'emploi ou une promotion.

Au long de ma vie, jai eu l'occasion de vivre et de travailler dans divers endroits avec
de nombreuses personnes d'ethnicités, d'origines nationales, d'ages, de groupes raciaux
différents. Jai vécu plus de 20 ans dans deux communautés internationales, avec des
Sceurs de Croatie, des Etats-Unis, de Corée, d'Inde, d'Indonésie, de Pologne et du Kenya.
Jai aussi voyagé en long et en large et vécu dans de nombreuses communautés en
Afrique, en Europe, en Amérique Latine, et aux Etats-Unis. Bien que ces expériences
m’aient enrichie, je ne peux pas affirmer étre experte en interculturalité. Cependant,
mes voyages et mes conditions de vie m'ont aidée a me rapporter aux autres de facon
unique, et a grandir dans ma compréhension interculturelle. Au fur et a mesure de mon
cheminement, j'ai développé quelques réflexions sur I'engagement harmonieux et jai
cherché des manieres de bien travailler avec des personnes et des groupes de cultures
différentes. En réalité, je suis encore un chantier en cours, et je pense que vous aussi.

Définissons les termes

Je voudrais d’'abord définir des termes que 'on utilise souvent indifféeremment mais qui
n‘ont pas la méme signification : multiculturel, international, et interculturel.

Ces termes sont liés entre eux mais distincts, et je les utiliserai constamment dans cette
présentation.«Lavieinterculturelle» n'est passynonyme de communautésinternationales
ou multiculturelles. International s'entend de personnes de différentes nationalités vivant
ensemble. Et multiculturel signifie que les personnes qui vivent ensemble se différencient
non par leur origine nationale, mais par leur culture/contexte culturels.

Les simples mots international et multiculturel ne suffisent pas a expliquer la qualité
intentionnelle des relations et des engagements qui sont encouragés dans ces
communautés - ces mots ne définissent que le contexte. La « vie interculturelle »,
cependant, ajoute lanuance d'un travail intérieur intentionnel de I'esprit pour transformer
les vies des membres et les porter alareconnaissance, I'appréciation, etlavie en harmonie
les uns avec les autres.

Jésus nous enseigne la culture et l'interculturalité

Atravers les rencontres culturelles nous sommes invités & apprendre des autres, en étant
attentifs a nos propres préjugeés implicites. C'est une occasion qui nous est donnée de
refuser d'interpréter les évenements - et les expériences et réalités des autres personnes
- a la lumiere de notre propre culture et de notre propre expérience. Geert Hofstede,
spécialiste renommé de la culture dans les organisations, explique que « la culture est
notre programmation mentale ». C'est a travers la culture que nous interprétons les
expériences des autres : nous les regardons a travers nos propres lunettes culturelles -
et souvent nous leur collons une étiquette et nous les plagons dans les boites que nous
avons créées dans nos esprits. Nous nous fermons ainsi a la possibilité de construire

20



Sr. Jane Wakahiu, LSOSF - Les défis que peut présenter l'interculturalité

UISG - Bulletin n. 179, 2022

des relations et d’arriver a connaitre les gens en tant qu'individus. C'est quelque chose
qui advient malheureusement trop souvent dans nos communautés et sur nos lieux de
travail, et qui se trouve davantage accentué a travers les discussions locales, nationales,
régionales et mondiales.

Nous avons beaucoup a apprendre de I'épisode rapporté en Marc 2, 1-12, concernant
le retour de Jésus a Capharnaim et la guérison du paralytique. Ce passage de I'Ecriture
relate que les foules se réunissaient nombreuses pour écouter Jésus, qu'un paralytique
fut amené et descendu par le toit, et qu'on demanda a Jésus de le guérir. Ecoutez le
dialogue et déterminez s'il y a des conversations de ce type dans votre institut :

Voyant leur foi, Jésus dit au paralysé : « Mon enfant, tes péchés sont pardonnés. »
Or, ily avait quelques scribes, assis |a, qui raisonnaient en eux-mémes : « Pourquoi
celui-la parle-t-il ainsi ? Il blasphéme. Qui donc peut pardonner les péchés, sinon
Dieu seul ? » Percevant aussitot dans son esprit les raisonnements qu'ils se
faisaient, Jésus leur dit : « Pourquoi tenez-vous de tels raisonnements ? Qu'est-ce
qui est le plus facile ? Dire a ce paralysé : “Tes péchés sont pardonnés”, ou bien lui
dire : “Leve-toi, prends ton brancard et marche” ? (Mc 2, 5-9)

Méme dans l'acte de compassion de Jésus - il a donné au paralytique une vie nouvelle
- les docteurs de la loi ont trouvé quelque chose de répréhensible. Ils étaient plus
intéressés par la pratique culturelle que par la vraie bienveillance. Et bien qu'il se trouvat
la de nombreuses personnes, elles ne constituaient pas une communauté interculturelle
homogene. Leur forme d'esprit se concentrait plutét sur leurs différences. Quelles sont les
barriéres que nous rencontrons quand nous regardons dans nos communautés les personnes
différentes ? Pensez aux allusions se rapportant a I'age, notamment quand les jeunes
s'entendent dire que les nouvelles générations ont treés peu de formation ou n‘ont aucune
expérience.

Notre témoignage prophétique de religieuses nous invite a reconnaitre et accueillir
les différences les unes des autres a travers l'action ; il arrive cependant que nous ne
parvenions pas a incarner le réel esprit de l'interculturalité. L'interculturalité implique des
interactions équitables entre cultures différentes, de telle maniére que ces interactions
engendrent des expressions culturelles partagées a travers le dialogue et le respect
mutuel.? Ces interactions et ces rencontres suscitent le développement d'un processus
dynamique et la construction commune d'une nouvelle culture. Ceci se produit a travers la
négociation de la signification, des attitudes et des perspectives. Ces échanges permettent
aux membres de trouver et de construire des points de rencontre et d'exprimer leurs
identités sans peurs ni jugements. Il en résulte des relations saines et vivifiantes - et non
I'assimilation de certaines cultures par la culture dominante.

Comme religieuses nous sommes naturellement bien placées pour grandir dans
linterculturalité grace aux vertus de foi, d’humilité et de charité ainsi que pour ouvrir
nos cceurs a une compréhension plus profonde des rencontres différentes. Avec une
réelle prise de conscience et reconnaissance de la dignité de chaque individu, nous
pouvons susciter par nos actions un sentiment de réciprocité - encourager les membres
de nos communautés a donner et recevoir les unes des autres - et construire des
relations positives. Notre ouverture, née de notre profond respect pour la dignité de
chaque personne, nous conduit a faire confiance a « 'autre ». Avec cette confiance, la
transformation interculturelle commence a prendre racine dans une communauté
multiculturelle ou internationale - et aide a établir des relations merveilleuses et
vivifiantes.

Nous voyons cela clairement dans I'Ecriture. Quand Jésus rencontre la Samaritaine, il
entre en dialogue avec elle et l'invite a se tourner vers lui : « Donne-moi a boire. » La
réponse de la Samaritaine illustre son préjugé contre la différence culturelle ; elle est
vivement consciente de « l'altérité» de Jésus.

21



Sr. Jane Wakahiu, LSOSF - Les défis que peut présenter l'interculturalité

UISG - Bulletin n. 179, 2022

La raison de sa réponse est expliquée en Jean 4, 9-10

La Samaritaine lui dit : « Comment ! Toi, un Juif, tu me demandes a boire, a moi,
une Samaritaine ? » - En effet, les Juifs ne fréquentent pas les Samaritains. Jésus
lui répondit : « Si tu savais le don de Dieu et qui est celui qui te dit : “Donne-moi a
boire”, c'est toi qui lui aurais demandé, et il taurait donné de 'eau vive. »

Dans cette rencontre, Jésus fait preuve d’humilité en effectuant le premier pas pour
inviter la Samaritaine a lui donner de l'eau. Par ce geste, il cultive la communication
interculturelle. Notez que le courage intérieur est essentiel pour faire le premier pas
vers la rupture de la barriére. Le « non » de la femme ne satisfait pas Jésus, parce que
la transformation advient a travers l'identification et le dépassement des connotations
culturelles sous-jacentes. Jésus jette un pont au-dessus de la barriere culturelle que I'on
entretenait dans la région et qui séparait les Juifs des Samaritains. De plus, Jésus explique
a la femme ce que Dieu veut lui offrir : 'eau vivifiante qui abolit toutes les barrieres et
toutes les différences.

Pour transformer nos communautés multiculturelles ou internationales en véritable
«Vvécu interculturel », nous devons nommer les divergences que nous voyons, notamment
les difficultés, les stéréotypes, les conflits, le pouvoir, et autres barriéres qui nous
empéchent de construire des ponts pour des relations significatives dans nos rencontres.
En fin de compte, a travers la communication interculturelle, la Samaritaine ne se sent
pas menacée par linvitation de Jésus. En conséquence, elle entre en dialogue, cette
conversation la conduit a se convertir, une relation fraternelle grandit, et elle devient
véritable disciple de Jésus.

Quelles pratiques culturelles nous séparent les unes des autres dans nos communautés ?
Quels stéréotypes sont-ils perpétrés dans vos communautés ? Quels pas faisons-nous pour
aplanir les obstacles a la conscience et a la pratique interculturelles dans nos communautés ?

Le célebre spécialiste Anthony Gittins explique que la vie interculturelle est un processus
de conversion quise fonde sur la foi et qui dure toute la vie. Selon lui, « [a vie interculturelle
dépend de lI'implication des membres et de leur soutien mutuel afin que les individus

22



Sr. Jane Wakahiu, LSOSF - Les défis que peut présenter l'interculturalité

UISG - Bulletin n. 179, 2022

adoptent et génerent un engagement positif, une ouverture a l'apprentissage, une
capacité d'écoute, et un désir de changer. »* Ce processus est le travail de I'Esprit : sous
I'effet de son action en eux et autour d'eux, les membres de la communauté cherchent
a s'ouvrir et a devenir vulnérables, a écouter, et a entreprendre une transformation
personnelle et communautaire.

Passons maintenant a certains défis qui entravent la vie interculturelle.

Les défis de l'interculturalité en Afrique

Comme nous l'avons fait remarquer plus haut, I'Afrique est riche en cultures et en
pratiques. La culture se développe a travers l'interaction humaine et elle est créée et
entretenue a travers la communication humaine.® Je définis la culture comme un systeme
organisé de création de sens qui établit le contexte de tout ce que les gens ont et font
comme membres de la société. Traditionnellement, la culture des groupes ethniques/
tribaux étaient centrée autour de la famille, elle s'exprimait dans l'art, la musique, et
la littérature orale. Des philosophes africains comme John Mbiti expliquent que les
Africains voyaient la vie comme un grand tout, et que la religion était présente dans tous
les aspects de la vie. Quelle que soit I'influence du modernisme en Afrique, la religion
joue aujourd’hui un réle clé dans la vie politique et socio-économique des habitants.®
De plus, des proverbes africains comme « il faut tout un village pour élever un enfant »
mettent en lumiere la richesse de la culture africaine, ses aspects communautaires, et la
valeur des enfants et de la famille. Les travaux de 'Archevéque Desmond Tutu soulignent
les relations significatives qui existent dans les communautés africaines, pour lesquelles
il utilise un terme commun a de nombreux pays africains : Ubuntu. Tutu définit 'ubuntu
comme la conviction qu’ « une personne est une personne a travers d'autres personnes,
C'est-a-dire que mon humanité est rejointe, liée, intimement, avec la tienne. Et quand
je te déshumanise, inévitablement je me déshumanise moi-méme. »’ L'ubuntu illustre
le véritable humanisme et ce qu’'est vraiment la relation, et fournit ainsi un fondement
essentiel a l'interculturalité.

Cependant, malgré cet avantage, les difficultés abondent. J'aimerais parler de neuf des
plus importants défis qui prévalent dans nos sociétés et nos communautés.

Premiérement, le défi de la domination tribale. Si les Africains incarnent l'ubuntu,
pourquoi certains membres de la communauté sont-ils qualifiés d'exogroupe ? Il est
intéressant de remarquer que les grands groupes ethniques/tribaux assument l'autorité
dans le leadership et le pouvoir en politique, dans les églises, les organisations et les

congrégations. La culture dominante englobe et minimise les pratiques des groupes
ethniques minoritaires. Le résultat de cette domination est la détresse, l'aliénation, et le
ressentiment. Bien que ceci soit généralement percu comme opportun dans la sphere
sociale ou politique, c'est également fréquent dans les institut religieux. Par exemple,
dans les chapitres des instituts, la représentation des groupes minoritaires tend a étre
minime ou inexistante, et le lobbying en faveur du leadership est presque toujours
orienté en fonction des origines ethniques ou géographiques.

Elire continuellement des responsables du méme groupe ethnique qui présentent leur
programme spécifique pour I'ensemble de la congrégation peut impacter négativement
la congrégation. De plus, certains responsables refusent de quitter leur poste a la fin de
leur mandat - tout comme les leaders politiques qui se considerent irremplacables bien
gu'ils aient des constitutions et des processus de transition en vigueur. Nous sommes
invités a nous doter d'un type différent de leadership. Je tire la définition de leadership
de Robert K. Greenleaf, qui a étudié un grand nombre de congrégations, séminaires,
et systemes de leadership ecclésial. Il créa le terme « servant leadership » - un type de
leadership qui nait du désir d'un individu de servir les autres, de veiller a leur bien, et de

23



Sr. Jane Wakahiu, LSOSF - Les défis que peut présenter l'interculturalité

UISG - Bulletin n. 179, 2022

répondre a leurs différents besoins.? Le servant leadership part du sentiment naturel qu’a
un individu de vouloir servir ; et ensuite d'un choix conscient d'aspirer a diriger. Est-ce la le
type de leadership que nous voyons dans nos communautés ? Qu’est-ce qui motive les leaders
de nos communautés ? Avez-vous été témoin de problemes avec des leaders d'instituts qui
veulent rester en charge indéfiniment, ou qui croient que le leadership doit rester dans leur
endogroupe d’appartenance ethnique/tribal ?

Deuxiemement, le défi des préjugés intentionnels ou implicites. Lorsqu'il s'agit
de procéder a des nominations ou a des réaffectations dans I'apostolat, les études
complémentaires ou les projets lucratifs, les préjugés sont fréquents dans les
communautés et dans la société africaine en général - et cela est courant aussi dans les
bureaux politiques et les églises. Parfois, c'est comme si le favoritisme et le népotisme
étaient acceptables dans les activités. Souvent les nominations sont faites pour satisfaire
des lignes ethniques ou des amitiés et non en fonction de la capacité de la personne, de
son talent, et du service de la mission de I'Institut ou d’'un diocese. Certaines personnes
élues en responsabilité disent par exemple pour décrire leur service : « c'est notre tour
de manger, qu'ils attendent leur propre tour. » La vie interculturelle intentionnelle invite
les membres a embrasser le vrai discernement dans les élections et le fonctionnement
de linstitut. Quelles alliances ethniques existent dans nos instituts ? Quel processus de
nomination adoptez-vous pour les apostolats ou les études complémentaires ? Qui est membre
de I'endogroupe et de I'exogroupe dans vos communautés ?

Troisiemement, le défi du recrutement. Certaines sceurs de ma connaissance m'ont
expliqué les difficultés qu'elles rencontrent lors du recrutement des femmes souhaitant
entrer dans la vie religieuse. Les promotrices vocationnelles et les formatrices peuvent
avoirtendanceareprésenterdesculturesoudesgroupes ethniquesoutribauxspécifiques.
Bien gqu'il soit bénéfique pour les instituts de recruter des femmes de groupes ethniques
différents, il arrive que des apostolats, des organisations et des maisons de formation
soient dominés par certains groupes ethniques. Il peut méme y avoir marginalisation
intentionnelle de groupes minoritaires dans les efforts de recrutement, pour assurer
gu'une grande proportion de membres appartiennent a des lieux, des ethnicités, ou des
contextes raciaux préférables aux autres. Et lorsque des femmes de tribus différentes
commencent leur période de formation, tout le monde sait qu’elles ne tiendront jamais
jusqu’aux voeux. Ce n'est pas parce gqu'elles n‘ont pas la vocation, mais parce que les
préjugés implicites ont la meilleure part. Les jeunes femmes de nationalités ou ethnicités
minoritaires qui découvrent la vie religieuse sont traitées comme un exogroupe - et donc
trop souvent elles finissent pas partir. Des processus ont-ils été mis en place pour recruter et
représenter la diversité dans la maison de formation ? La représentation est une chose, mais
y a-t-il engagement intentionnel au service de la vie interculturelle ? Ou insiste-t-on seulement
sur l'assimilation ?

Quatriemement, le défi de I'assimilation : Pour former les religieuses africaines, les
missionnaires de I'Ouest ont appliqué le modéle de l'assimilation, notamment en ce
qui concernait les priéres, la nourriture, les coutumes de ['Institut, etc. Ce modele est
encore appliqué aujourd’hui dans les instituts religieux : tous les membres assimilent les
pratiques de la culture dominante. On demande aux sceurs en formation de modifier leur
comportement pour s'adapter aux conventions de la communauté. Quand des personnes
de différents contextes ou groupes sociaux entrent dans des communautés perpétuant
une culture dominante, elles essaient de se comporter d'une maniére spécifique qui sera
acceptée par la communauté ethnique ou le lieu géographique dominant. Bien que ceci
puisse créer un certain sens de cohésion, cela peut aussi entretenir des stéréotypes,
comme celui de croire que certains attributs, caractéristiques et comportements sont
typiques des membres d'un groupe spécifique de personnes hors du modeéle dominant.
Les transformations des conditions sociales et globales invitent maintenant les religieux

24



Sr. Jane Wakahiu, LSOSF - Les défis que peut présenter l'interculturalité

UISG - Bulletin n. 179, 2022

a revoir certaines de leurs pratiques a cet égard, vu que les nouveaux membres ont
davantage de maturité et d'expérience et doivent étre intégrés dans des communautés.

Pour attirer et garder des membres, il est important que les instituts religieux cherchent
des stratégies pour accueillir, encourager et soutenir les membres différents - nous
assurons ainsi la vitalité de ces communautés et nous développons la solidarité. Ceci est
possible si les membres cherchent a faire sentir aux autres qu'ils sont a leur place - a
tous les niveaux. Nous devons travailler a construire des relations qui permettent aux
autres de trouver la paix tant physiquement que psychologiquement, afin qu'ils sachent
qu'ils peuvent étre eux-mémes et parler librement sans représailles.

Cinquiémement, ledéfidu pouvoir.Le pouvoir peutfacilementcorromprelespersonnes,
comme on levoitdans le domaine politique. La vie interculturelle nous invite a réfléchir sur
la maniére dont nous utilisons le pouvoir dans nos instituts ou nos apostolats au service
de ceux que nous dirigeons, et comment nous utilisons et partageons les ressources. Le
pouvoir est-il employé a permettre aux autres de donner le meilleur d’eux-mémes, dans
ce qu'ils ont d'unique ? Les ressources vient-elles a développer les capacités, a créer des
réseaux entre les membres, et a les soutenir afin qu'ils aient ensemble ce dont ils ont
besoin pour parvenir aux objectifs de l'institut et au bien-étre de tous ? Ou le pouvoir
est-il utilisé comme outil pour intimider les autres ou les traiter injustement ? Avons-
nous des préjugés dans nos actions ? Dans notre position de pouvoir, cherchons-nous
a responsabiliser les autres pour qu'ils agissent en leur nom propre, qu'ils se sentent
maitres de leur vie et qu'ils avancent dans 'espérance et la confiance en leurs possibilités ?

Sixiemement, le défi du conflit. Dans la société humaine, les conflits sont inévitables.
Cependant, il est essentiel d'analyser profondément les causes sous-jacentes du conflit
et les meilleures stratégies pour le réduire avant qu'il n'éclate. Je pense a d'innombrables
conflits en Afrique, au Sud Soudan, au Congo, au Mali, et dans beaucoup d'autres
pays et régions. Ces conflits proviennent de questions de pouvoir, de combats pour le
gouvernement, de différences culturelles, de I'apathie, et des ressources. IIs sont nourris
par l'incapacité a dépasser les différences culturelles et par la résistance a partager le
pouvoir.

Les conflits sont utilisés comme moyens pour intimider ceux qui ont des opinions
politiques différentes et comme prétextes pour la persécution religieuse. lls instillent
la peur, évincent les pauvres de leurs terres, et appauvrissent les communautés.
L'étiquetage et la victimisation des groupes ethniques finissent par entretenir des
stéréotypes qui encouragent la différence en « altérisant », afin que certains groupes se
sentent inférieurs a d’autres. Et bien sdr, ceci résultera dans une peur et une haine qui
alimenteront encore plus de conflits.

Le Rwanda, par exemple, est un pays chrétien comptant 80% de chrétiens, dont 45% sont
catholiques, et 35% de dénominations protestantes. Pourtant, le Rwanda a implosé dans
un génocide en 1994 : les communautés ethniques furent décimées et de nombreux
pauvres qui ne comprenaient pas les aspects culturels du conflit perdirent la vie. Si
I'Evangile di Christ était réellement proclamé et enraciné dans le cceur des gens, pourquoi
le génocide est-il survenu ? En 2017, le Pape Francois a officiellement demandé pardon
pour le réle de I'Eglise dans le génocide de 1994, affirmant qu'au Rwanda, les « les péchés
et les manguements de I'Eglise et de ses membres ont malheureusement défiguré le
visage de I'Eglise. »

L'année derniére, un prétre du Diocése de Rumbek a été mis en examen pour avoir joué
un réle dans la fusillade du Pere Christian Carlassare, évéque-élu de Rumbek." Au Kenya,
un prétre, Guyo Wago, a été incarcéré pendant 27 ans pour avoir tué Mgr Luigi Locati,
alors évéque du Diocese d'Isiolo."" Ces trois exemples illustrent des courants sous-jacents

25



Sr. Jane Wakahiu, LSOSF - Les défis que peut présenter l'interculturalité

UISG - Bulletin n. 179, 2022

de haine, d'indifférence, de luttes pour le pouvoir, de richesses, et dans chacun des cas
le résultat a été que des personnes ont perdu la vie. Comment gérons-nous la colére, la
haine, la frustration, I'apathie, et le conflit dans les instituts religieux ?

Lavieinterculturelle offre une occasiond’introspection; noussommesinvitésareconnaitre
gue nous sommes, Nous aussi, « l'autre » pour les personnes qui sont différentes de
nous. Et dans une configuration de vie interculturelle, c'est parfois précisément avec ces
personnes que nous vivons, travaillons et prions.

Septiemement, le défi des personnes agées. |l y a quelques années, j'ai visité un pays
d’Afrique Centrale. Je logeais dans une maison d'accueil avec de nombreuses soceurs
provenant de différents pays d'Afrique et d’Europe. Jai rencontré une missionnaire
européenne qui semblait bouleversée et en souffrance. Je suis allée vers elle et elle m'a
raconté une troublante histoire de rejet. Cela faisait 45 ans qu’elle vivait dans ce pays,

elle y avait fondé plusieurs hdpitaux et elle exercait des fonctions importantes en tant
que Directrice d’'Hopital. Elle était effondrée parce qu'elle venait d’étre soudainement -
et, pour parler franchement, brutalement - délogée de son poste. Apres tout, le nouveau
gouvernement provincial n‘avait plus besoin d'elle - elle était maintenant « vieille » a
70 ans. Elle ne fut pas autorisée a passer la main ni a célébrer les résultats obtenus
pendant ces 45 ans. Elle ne se sentait pas préte a quitter 'apostolat actif, et encore moins
a retourner chez elle en Europe.

Bien que ce ne soit que le début de I'histoire, de telles actions sont communes dans les
instituts et les lieux de travail. La vie interculturelle - qui ne s'applique pas seulement a
I'ethnicité mais aussi a I'age - nous appelle a accompagner par le dialogue les personnes
qui vieillissent.

26



Sr. Jane Wakahiu, LSOSF - Les défis que peut présenter l'interculturalité

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Ecoutons ce que nous apprend l'invitation du Prophéte Isaie :

« Venez, et discutons - dit le Seigneur. Si vos péchés sont comme l'écarlate, ils
deviendront aussi blancs que neige. S'ils sont rouges comme le vermillon, ils
deviendront comme de la laine. »

Comment traitons-nous nos sceurs dgées apres toutes leurs années de service ? Comment
traitons-nous les personnes qui se donnent du mal et qui sont en danger d'étre rejetées
par nos apostolats a cause de leur age ou d'autres difficultés ? Le dialogue permet de
mieux nous comprendre et il aide a définir des approches pour traiter les questions. Le
25 juillet 2021, le Pape Francois, en célébrant les grands-parents et les personnes agées,
dit de facon éloquente : « Les grands-parents et les personnes agées ne sont pas des
restes de vie, des déchets a jeter. lls continuent a étre une nourriture précieuse pour les
familles, les jeunes, les communautés. »

Le parcours vers la vie
interculturelle expose notre
vulnérabilité et nous appelle

a embrasser Uhumilité, la
miséricorde, et un cceur pur; et a
devenir instruments de paix.

Huitiemement, le défi de la vie consacrée. Dans la société africaine traditionnelle,
le réle des femmes était de se marier, d'avoir des enfants, et de tenir la maison. Il n'y
avait pas beaucoup d'autres possibilités, contrairement a ce que I'on voit dans la société
d'aujourd’hui. Par conséquent, on apprenait aux femmes a nourrir et soigner leurs
familles eta s'occuper de la maison. Ensuite, en rencontrant les missionnaires, les femmes
découvrirent qu'un autre style de vie leur était possible - entrer dans la vie religieuse et
méme travailler hors de chez elles. Les jeunes filles eurent acces a I'éducation, et elles
apprirent que la vie religieuse était un appel : animée par un désir de donner sa vie
pour I'amour et le service, la personne discerne et prend la décision personnelle d'une
conversion intérieure. C'est 'action créatrice de Dieu. Dieu seul peut doter une personne
de la capacité de vivre une vie d'union avec le Christ - c’'est un mode de vie unique et
consacreé. L'appel de Dieu se situe au-dela de l'ethnicité, du statut social, ou des divisions
politiques ; et la dignité de chaque personne en réponse a cette vocation se doit d'étre
respectée.

27



Sr. Jane Wakahiu, LSOSF - Les défis que peut présenter l'interculturalité

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Les missionnaires faisaient des sacrifices importants ; et la construction d'une nouvelle
histoire culturelle entrait en conflit avec certaines pratiques africaines, brisant certaines
attentes traditionnelles et changeant le réle des femmes dans la société en introduisant
la possibilité d'embrasser la vie religieuse et de poursuivre des études.

Certaines personnes cependant ont tendance aujourd’hui a séparer la vie religieuse et
les voeux, comme s'il y avait conflit - alors qu'il s'agit de la méme réalité. Méme apres leur
période de formation, certaines femmes consacrées ne saisissent pas completement le
sacrifice et le mode de vie auxquels elles se sont engagées et auxquels elles se doivent,
comme religieuses : 'appel a suivre le Christ et a vivre les voeux dans leur intégrité. Le
choix de ne pas se marier et de vivre les voeux de chasteté, d'obéissance et de pauvreté est
un choix conscient, avec des exigences tres claires. Ce peut étre une réalité tres difficile
pour certaines. L'interculturalité - qui valorise toutes les personnes vivant tous les appels
- a le pouvoir de relever ces défis comme communauté, si nous ouvrons le dialogue pour
parler ouvertement des difficultés et des combats que rencontrent les individus et si
nous sommes guidées pour discerner et prendre des décisions conscientes et éclairées.

Neuviemement, le défi des pratiques traditionnelles. L'Eglise et le synode des
évéques continuent a encourager l'inculturation des traditions africaines, ce qui permet
aux Africains de vivre leur foi au sein de leur contexte culturel. Dans son exhortation
apostolique La joie de I'Evangile, le Pape Francois écrit :

« Dans les expressions chrétiennes d’'un peuple évangélisé, I'Esprit Saint embellit I'Eglise,
en lui indiquant de nouveaux aspects de la Révélation et en lui donnant un nouveau
visage. Par linculturation, I'Eglise « introduit les peuples avec leurs cultures dans sa
propre communaute », parce que « toute culture offre des valeurs et des modeles positifs
qui peuvent enrichir la maniére dont I Evangile est annoncé, compris et vécu » (Evangelii
Gaudium, 116).

Méme si les enseignements de I'Eglise sont trés clairs, il y a parfois un décalage et d'autres
problemes autour de certaines pratiques culturelles. Un rapport du Département
américain révélait en 2018 qu'au nord du Ghana des milliers de femmes avaient été
chassées de leurs maisons avec leurs enfants apres avoir été accusées de sorcellerie.
Plus de six camps de sorciéres répartis dans toute la région détiennent 2000-2500
femmes et plus de 1000 enfants.’? Traditionnellement, la sorcellerie et les incantations
sont profondément enracinées dans certaines pratiques culturelles africaines. Il est
essentiel d'étre attentif a ces pratiques et a comment elles sont discutées dans les
communautés religieuses, dans les apostolats et parmi les personnes auprés desquelles
nous travaillons. Il est arrivé que les désaccords sur ces sujets portent des communautés
a se diviser et a stéréotyper les membres de certains groupes ethniques. Il faut chercher
quelles pratiques culturelles peuvent étre intégrées dans les liturgies et les cérémonies
religieuses, en s'assurant qu'elles sont conformes aux enseignements de I'Eglise. Il ya
encore d'autres difficultés, mais aussi des opportunités, qui influencent notre société -
arrétons-nous, regardons, observons et écoutons intensément.

Et avec tout cela, que faisons-nous ?

Somme toute, la vie interculturelle intentionnelle est difficile, et ce non seulement parce
que la diversité ethnique est complexe ; méme les instituts dont les membres proviennent
des mémes pays constitués des mémes groupes ethniques ont quelquefois de la difficulté
a vivre ensemble. Ces difficultés proviennent souvent de questions comme largent,
le pouvoir, la perception d’'une supériorité, des stéréotypes, et le dénigrement - et ce
qui est a la racine de ces questions est rarement discuté, ce qui entraine la souffrance
silencieuse de nombreux membres.

28



Sr. Jane Wakahiu, LSOSF - Les défis que peut présenter l'interculturalité

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Les instituts religieux cherchent a réunir des membres de différentes nationalités et
cultures pour la formation initiale ou permanente avec I'espoir que cela aidera a résoudre
le défi interculturel. Mais, soyons réalistes, dans ce contexte, il n‘est pas rare de voir qu'un
seul groupe ethnique domine les autres : priorisant la langue, la nourriture, la musique
principales, ainsi que d'autres pratiques dictées par la culture dominante - ce qui rend
les autres cultures non importantes ou invisibles. Il en résulte que souvent les membres
minoritaires se retrouvent de plus en plus désemparés et isolés, et que le silence devient
la norme. Le but recherché en créant une communauté internationale ou multiculturelle
n'est donc pas atteint ; au contraire, les membres développent des attitudes négatives
qui les conduisent a s'abstenir de s'engager.

Se contenter de rassembler des personnes de contextes différents ne crée pas
nécessairement une communauté interculturelle. Par exemple, des éléves en pension,
des étudiants en résidence universitaire, ou des personnes assistant a un congres ne
deviennent pas subitement experts en interculturalité par le simple fait d'étre proches
les uns des autres. Une vraie communauté interculturelle émane d'un processus de
discernement intentionnel qui permet aux membres de développer leur individualité, qui
encourage et facilite le dialogue, et crée un climat d'ouverture a l'apprentissage. Une
communauté interculturelle reconnait la dignité individuelle, rehausse linclusion et
I'équité, et met en valeur les talents, le travail, la sollicitude, les contributions et les idées
des autres. C'est une communauté ou prévaut la conviction que la réflexion, les visions
et les perspectives des autres sont importants. Ou la norme est d’écouter activement et
de chercher a comprendre. Ou I'on développe la confiance et le respect, et ou tous se
sentent chez eux et accueillis.

Pour conclure, je voudrais revenir aux enseignements de Jésus, qui sont le point de
départ de notre parcours vers l'interculturalité. Dans son sermon sur la montagne, Jésus
révele dans les béatitudes I'édifiante loi de 'amour :

« Heureux les miséricordieux, car ils obtiendront miséricorde. Heureux les coeurs
purs, car ils verront Dieu. Heureux les artisans de paix, car ils seront appelés fils
de Dieu. » Mt 5, 7-9

Le parcours vers la vie interculturelle expose notre vulnérabilité et nous appelle a
embrasser I'hnumilité, la miséricorde, et un coeur pur ; et a devenir instruments de paix.
Il s'agit de désapprendre ce que nous avons toujours considéré comme étant une vérité
absolue, d'apprendre et de réapprendre - c'est un parcours qui exige ouverture, docilité
et bienveillance.

Sinous sommes en position d'autorité, de pouvoir et de gouvernement, nous ferons bien
de nous souvenir des paroles de Jésus en Mt 25, 35 : « J'étais un étranger, et vous m'avez
accueilli. » C'est avec un cceur ouvert que Jésus prononce ces mots et il est sensible aux
besoins de « I'autre ». Souvenez-vous, a propos de celles que I'on considere « autres »
dans nos communautés et nos lieux de travail - nous pouvons les aider a se sentir
chez elles. La vie interculturelle exige de la clairvoyance, un engagement intentionnel,
un dialogue depuis différents points de vue dans les communautés, un discernement
guant aux aptitudes des nouvelles venues, ainsi qu'une disponibilité et une disposition
a s'adapter et a apprendre des autres. C'est une merveilleuse occasion d'aider les
personnes a embrasser la différence, a diversifier leurs visions du monde et a développer
leur capacité d'analyse sociale.

De plus, Ubuntu est un outil puissant pour renforcer une communauté, communiquer,
et établir une identité de groupe qui repose sur la réciprocité, 'empathie, la générosite,
et 'engagement des membres de la communauté. Selon Gittins, comme religieuses nous
ne pouvons pas exprimer notre foi si elle est privée de nos attributs culturels, car ceux-ci
font partie de ce que nous sommes.

29



Sr. Jane Wakahiu, LSOSF - Les défis que peut présenter l'interculturalité

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Une communauté interculturelle devrait estimer que lidentité culturelle de chaque
personne est un don.

Par conséquent, pour identifier les dynamiques de la vie interculturelle, il est vital de
comprendre et de reconnaitre que la culture n'est pas seulement ce qui nous rend
différents, mais le dénominateur commun - parce que personne n'‘est dépourvu
de culture. La formation interculturelle aidera sans aucun doute les religieuses a
apprendre des manieres de cultiver des relations saines et de construire ensemble des
communautés interculturelles mais il ne suffira pas d'apprendre pour transformer ces
communautés. Les membres des communautés devront faire preuve d'intentionnalité,
tolérer les ambiguités et les erreurs, avoir un espace pour exprimer leurs frustrations
sans jugement ; on devra les corriger lorsque ce sera nécessaire, leur préter une oreille
réellement attentive, les encourager, et leur montrer de la compassion.

Enfin, il doity avoir la conscience collective implicitement affirmée qu'il s'agit d'un parcours
de guérison et d'accompagnement vers la plénitude. Ces éléments aideront a initier les
dialogues vitaux qui favoriseront les relations fraternelles, la solidarité les unes avec les
autres, une vie communautaire saine, un climat porteur, et surtout... qui nous aideront
a centrer nos vies sur Dieu, qui marche avec nous sur ce chemin. Nous ne sommes pas
seuls, Jésus nous I'a promis, « Et moi, je suis avec vous tous les jours jusqu’a la fin du
monde. » Amen. Mt 28, 20.

1 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/nigeria-population

2 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/egypt-population

3 UNESCO: https://en.unesco.org/creativity/interculturality

4 Anthony Gittins & Gerald A. Arbuckle (2015). Living Mission Interculturally: Faith, Culture, and the Renewal
of Praxis. Collegeville, Minnesota, Liturgical Press.

5  Wakahiu, J. 2015. Foundations of religious Institutes and Impact of Technology Innovation on Sisters in Af-
rica: A Sociocultural Approach. In Voices of Courage: Historical, Sociocultural, and Educational Journeys of
Women Religious in the East and Central Africa.

6 Mbiti, John. 1999. African Philosophy and Religions. P.15

7 Tutu, Desmond. 2000. No future without hope.

8 Greenleaf, 1998

9 E-International Relations: https://www.e-ir.info/2020/08/09/accepting-the-unacceptable-christian-church-

es-and-the-1994-rwandan-genocide/

10 America Magazine: https://www.americamagazine.org/faith/2021/04/28/attackers-shoot-italian-bishop-
elect-south-sudan-240548

11 Standard Chartered: https://www.standardmedia.co.ke/national/article/2001419925/luigi-locati-murder-
priest-who-killed-bishop-sentenced-to-12-years-in-jail

12 Global Sisters Report: https://www.globalsistersreport.org/news/ministry/news/women-accused-witch-
craft-ghana-find-refuge-outpost-run-sisters

30



UISG - Bulletin n. 179, 2022

LA SYNODALITE DANS LUEGLISE CATHOLIQUE

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC, est une reljgieuse de la Congrégation
de llmmaculée Conception de Castres. Dijplomée en Philosophie a
IUniversité “Cheik Anta Diop” de Dakar (Sénégal), elle sintéresse aux
questions relatives a la promotion de la femme dans /e contexte
africain. Elle est Maitre de conférences en Philosophie et membre de
[Association des Théologiens Africains (ATA).

La conférence a été présentée en Decémbre 20217 lors d'un Workshop
organisé par la Commission JPIC des deux Unions UISG-USG.

1. Ce que j'ai vu et entendu : entre constats et questionnement

Au point de départ, nous relevons trois (3) constats :

1¢' constat :

Dans certaines Eglises locales, on assiste a la disparition quasi-totale des générations de
moins de cinquante ans de la vie des paroisses. Une diversité d'opinion et de croyance
constituentla toile de fond de certaines Eglises locales aujourd’hui. Il n'y a pas de réponses
mais des tentatives de réponses parfois surprenantes de la part de certaines Eglises
locales. On parle alors d'ouverture en matiere morale, d'enracinement de l'identité ou la
cooptation a différents niveaux des laics dans l'exercice des fonctions ministérielles. Mais
est-ce suffisant? On I'avu, nile courage de saint Jean-Paul Il ni la perspicacité intellectuelle
de Benoit XVI nont suffi & remettre I'Eglise dans le jeu de la grande histoire. La réalité du
monde contemporain est que l'autorité de la Hiérarchie sur le plan spirituel a maintenant
été balayée par I'histoire.

Dans sa quéte de sens, lhomme contemporain n'accepte plus les réponses qui lui
viennent d'en haut. La religiosité contemporaine met en avant I'importance des parcours
personnels dans la recherche de sens par rapport a I'offre de l'institution ecclésiale. Il est
donc nécessaire de mettre au centre la recherche personnelle de la foi de la personne.
Ce n'est qu'a partir de ce nouveau centre qu'il sera possible de régénérer un fort besoin
d’'appartenance et d'identité catholique.

31



- La Synodalite dans I'Eglise catholique

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

UISG - Bulletin n. 179, 2022

2éme constat :

Par contre, dans d'autres Eglises locales, c'est plutdt la vitalité de leur jeunesse, il y a un
bouillonnement d'initiatives, de mouvements divers et variés avec ses défis dont :
— le défi identitaire,
— le défi de la rencontre de l'autre,
— le défi de la diversité socio culturelle
— et le défi de donner au monde un message approprié et des actions adaptées
au contexte fluctuant des crises contemporaines. Je pense particulierement aux
Eglises d'Afrique que je connais mieux.

3¢me constat :

Enfin toute I'Eglise est appelée a prendre conscience de la nécessité et de l'urgence
d'intégrer la dimension cecuménique et du dialogue avec les autres croyants et non
croyants. C'est d'ailleurs I'une des perspectives de la synodalité qui integre la facon dont
le Peuple de Dieu chemine avec la famille humaine tout entiére. Le regard s'attardera
ainsi sur 'état des relations, du dialogue et des éventuelles initiatives communes avec les
croyants d'autres religions, avec les personnes éloignées de la foi, de méme qu'avec des
milieux et groupes sociaux spécifiques, avec leurs institutions (monde de la politique, de la
culture, de I'économie, de la finance, du travail, syndicats et associations d'entrepreneurs,
organisations non gouvernementales et de la société civile, mouvements populaires,
minorités de différent genre, pauvres et exclus, etc.).

De ces constats, se dégagent quatre questions que je vous partage et qui peuvent étre
élargies.

La premiére nous renvoie a nous-méme : que faisons-nous ? D'ou agissions-nous et
parlons-nous ? A quoi I'Esprit Saint nous appelle-t-il aujourd’hui ?

La seconde touche la situation de I'Eglise dans le monde d’aujourd’hui ? Pourquoi un
synode sur la synodalité dans I'Eglise catholique ? Qu'elle innovation ?

La troisieme nous renvoie au pouvoir hiérarchique et religieux dans I'Eglise.

S'agit-il d'augmenter la popularité de I'Eglise en impliquant les laics dans I'exercice du
pouvoir «hiérarchique» ? Le «pouvoir religieux» est-il suffisant aujourd’hui pour trouver
le sens ultime de sa vie ? Est-ce en changeant le visage du pouvoir, C'est-a-dire en le
rendant plus laic ou plus féminin, que I'on réussira a rendre I'Eglise & nouveau populaire ?

Enfinla quatriéme nousrenvoie au sujetde notreintervention: De quoil'Egliseabesoinen
priorité aujourd’hui ? Est-ce de plus de prétres ou la restauration de 'autonomie légitime
des fidéles laics, individuellement ou en association ? «Quels pas de plus I'Esprit nous
invite-t-il & poser pour grandir comme Eglise synodale» ? Comment faire pour que ce
Synode n'apparaisse pas comme un processus bureaucratique et désincarné ? Quel est,
le but de cette consultation géante, de tous les catholiques ? C'est a ces questions que
tente de répondre le document préparatoire du synode en indiquant surtout comment
procéder concretement, sans omettre de répondre aux critiques.

lly a certainement d'autres questions qui se posent encore a nous et a I'Eglise aujourd'hui.
L'enjeu estd’écouterlavoixdetoutle peuple de Dieu, des sansvoixdans nos communautés
et de tous ceux qui ne partagent pas notre foi. Est-ce que la synodalité peut étre une
réponse de I'Eglise a toutes ces interpellations ? C'est ce que nous allons tenter de voir.

32



- La Synodalite dans I'Eglise catholique

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

UISG - Bulletin n. 179, 2022

2. Lasynodalité, une tentative de réponse de I'Eglise

La question de la Synodalité dans I'Eglise catholique fait bouger I'axe du catholicisme des
paroisses et autres «lieux» intra-ecclésiaux vers la «rue», vers le profane, vers les plus
démunies, vers la vie de tous les jours. En convoquant le synode sur la synodalité, le
pape Francois nous invite a entrer dans un processus d'ouverture et d'écoute mutuelle.
Pour lui, cC'est un cheminement pour permettre a chacun d'exprimer son expérience, ses
sentiments et ses pensées. |l appelle toute I'Eglise & rechercher un nouveau modele, qui
surmonte les relations inégales de supériorité et de subordination, en s'engageant dans
un dialogue qui construit de nouveaux canaux et structures ecclésiaux pour le troisieme
millénaire.

Aujourd’hui, la voix de I'Eglise est composée de nombreuses voix différentes et le Synode
est un temps de grace ou le message unifié et cohérent est la diversité et la pluralité. En
d’autres termes, la synodalité consiste a discerner comment I'Esprit se meut a travers
et avec le Corps du Christ, afin que nous puissions continuer a remplir notre mission
d'évangélisation dans le monde. C'est dans ce contexte que ce Synode est pertinent pour
discerner les réformes nécessaires dans I'Eglise.

C'estdonc dans un esprit de dialogue, d'ouverture et de partage d'expérience significative
car, ce qui concerne tout le monde, doit étre traité et approuvé par tous. L'objectif
de ce synode, c'est d'engager I'Eglise vers une marche commune. Aujourd’hui, I'esprit
a beaucoup de chose a nous dire. C'est dans ce sens que nous devons comprendre
les trois mots-clés de ce Synode : Communion, Participation et Mission. Jajouterai,
responsabilité partagée. Nous vivons I'événement le plus important de la phase
actuelle de réception du concile Vatican Il sous le pontificat du pape Francgois. Le terme
de synodalité exprime a la fois la nature, la forme, le style et la mission méme de I'Eglise.

Certes, I'Eglise est habituée au dialogue et a la concertation. En s'engageant dans une
écoute mutuelle, il ne s'agit pas seulement d'une démarche pour I'Eglise seule, elle
implique aussi, les autres croyants pour réfléchir sur les grandes questions, d'aujourd’hui.
Il'y a entre autres, le c6té cecuménique, le dialogue interreligieux et le dialogue avec
les non-croyants, sans occulter au niveau de I'Afrique le dialogue avec les religions
traditionnelles. En ce sens, la synodalité est important parce qu'elle interroge la qualité
de nos relations : intercommunautaire, interreligieux, interconfessionnel, nos relations
entre chrétiens ou non chrétiens.

Pour cela, nous avons besoin de groupes, d'associations, de mouvements de fideles
inspirés par I'Esprit Saint depuis la base qui nous permettent de reconnaitre que
I'évangélisation est une vie. Pour que la foi puisse refleurir, il est urgent de redonner
a I'Esprit Saint la liberté d'agir dans le peuple de Dieu comme il 'entend, peut-étre en
suscitant des initiatives qui ne viennent pas des évéques et des prétres. Ne soyons donc
pas surpris de voir des laics qui agissent de maniere chrétienne mais en dehors des
circuits paroissiaux-diocésains sur des chemins de spiritualité qu'ils peuvent eux-mémes
tracer jour apres jour sans entraves ni controles.

Du point de vue de I'Afrique d’ou je parle, (Burkina Faso) cette synodalité ouvre des
perspectives au niveau du continent. Ma conviction, c'est que sinous nous engageons dans
cette marche commune, en tant qu’Eglise famille de Dieu en Afrique, nous apporterons
beaucoup a I'Eglise universelle. Quand je vois, par exemple notre jeunesse avec toutes
ses potentialités, la place des femmes et leur engagement au niveau des Communautés

33



- La Synodalite dans I'Eglise catholique

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Ecclésiales de Bases (CEB) et des paroisses, cela reflete aussi la jeunesse et le dynamisme
de nos Eglises locales.

Il'y a la question de la culture, qui figure parmi les grandes questions. Et si nous parlions
de la synodalité des cultures ? A ce niveau, il faut s'interroger sur nos cultures, a savoir
si, elles n'ont pas quelque chose d'innovante et de prophétique a apporter dans cette
marche commune avec I'Eglise universelle ?

J’aime beaucoup l'image du voyage auquel I'Eglise nous invite. La Synodalité est comme
un voyage de discernement que nous entamons ensemble sous la conduite de I'Esprit
Saint, avec tous les fidéles et tous les ministeres. Durant cet itinéraire nous avons a nous
mettre a I'écoute mutuelle, a prier, a réfléchir a la volonté de I'Esprit Saint et a partager
nos expériences de foi et de vie.

Et si nous parlions de la synodalité
des cultures ? A ce niveau, il faut
s’interroger sur nos cultures, a savoir

si, elles n‘ont pas quelque chose

d’innovante et de prophétique a

apporter dans cette marche commune
avec I’Eglise universelle ?

L'écoute est 'un des deux piliers du processus synodal. L'Eglise nous invite a entamer ce
voyage en nous mettant a I'écoute de I'Esprit, en nous écoutant mutuellement dans un
dialogue ouvert car le but de ce voyage n'est pas seulement de se rencontrer, d'écouter
et de mieux se connaitre, mais de travailler ensemble «afin que les décisions pastorales
puissent étre prises». Par notre écoute et notre partage, nous chercherons a comprendre
ce qu'est cette volonté de I'Esprit Saint. Nous sommes donc une Eglise en Ecoute.

Cela nécessite de :

«Marcher ensemble» en impliquant tout le peuple de Dieu pour une mission commune
avec créativité et authenticité. Cest la participation. Pour ce faire, nous devons nous
Convertir, pour un discernement commun de nos lieux de mission. Le grand défi est
de créer une culture du consensus ecclésial, capable de se manifester dans des styles,
des événements et des structures synodales qui donneront naissance a une nouvelle
maniére ecclésiale de procéder pour I'Eglise du troisieme millénaire.

34



- La Synodalite dans I'Eglise catholique

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

UISG - Bulletin n. 179, 2022

3. Ce que nous dit I'histoire de I'Eglise sur cette écoute synodale.

Se référant a I'histoire de I'Eglise, cette pratique n’est pas nouvelle dans 'Eglise. Il convient
derappelerlaregled’ordel'évéque Saint Cyprien, qui peut étre considérée commelaforme
synodale du premier millénaire et qui offre le cadre interprétatif le plus approprié pour
penser aux défis d'aujourd’hui : «Rien sans le conseil du presbyterium et le consensus
du peuple». Pour cet évéque de Carthage, prendre conseil auprés du presbyterium et
construire un consensus avec le peuple ont été des expériences fondamentales tout au
long de son exercice épiscopal pour maintenir la communion dans I'Eglise. A cette fin, il
a su concevoir des méthodes fondées sur le dialogue et le discernement commun, qui
ont permis la participation de tous, et pas seulement des presbytres, aux délibérations
et aux décisions. Le premier millénaire offre des exemples d'une forma ecclesiae dans
laquelle I'exercice du pouvoir était compris comme une responsabilité partagée.

comunione
Pc?’TE’C]Pﬂ'-i '

missione

Sinodo Fot a
20721 |[Synodal

20273 ChvrCh

Inspiré par cette facon de procéder, le pape Francois décrit le nouveau modele ecclésial
en ces termes : «Une Eglise synodale est une Eglise de I'écoute (...). C'est une écoute
réciproque dans laquelle chacun a quelque chose a apprendre (...). C'est écouter Dieu, au
point d'écouter avec lui le cridu peuple ; et C'est écouter le peuple, au point de lui insuffler
lavolonté alaquelle Dieu nous appelle»'. L'exercice de I'écoute est indispensable dans une
ecclésiologie synodale, car il part de la reconnaissance de l'identité des sujets ecclésiaux -
laics, prétres, religieux (ses), évéques, Pape - sur la base de relations horizontales fondées
sur la radicalité de la dignité baptismale et sur la participation au sacerdoce commun de
tous les fideles?.

L'Eglise dans son ensemble se qualifie au moyen de processus d'écoute dans lesquels

chaque sujet ecclésial apporte quelque chose qui complete lidentité et la mission de
I'autre3, et ce, sur la base de ce qui est propre a chacun®.

35



- La Synodalite dans I'Eglise catholique

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

UISG - Bulletin n. 179, 2022

4. Lasynodalité, une maniére plus compléte d'étre Eglise

L'écoute n'est pas une fin en soi. Elle s'inscrit dans le cadre d'un processus plus
large, lorsque toute la communauté, dans la libre et riche diversité de ses membres,
est appelée a prier, écouter, analyser, dialoguer et conseiller afin que les décisions
pastorales soient prises en conformité avec la volonté de Dieu. Cette série de relations
et de dynamiques de communication crée un environnement favorable a la prise de
conseils et a la recherche d’'un consensus qui se traduit ensuite par des décisions. Il est
important de prendre en compte toutes les actions lorsqu'on entreprend un processus
d'écoute : «Prier, écouter, analyser, dialoguer et conseiller», car le but de ce voyage n'est
pas seulement de se rencontrer, d'écouter et de mieux se connaitre, mais de travailler
ensemble «afin que les décisions pastorales puissent étre prises»®. Sans cet horizon, on
risque de limiter la compréhension et I'exercice de la synodalité a une simple pratique
affective et environnementale, sans la traduire effectivement en changements concrets
qui aideraient a dépasser le modele institutionnel clérical actuel®.

Parmi les éléments de réflexion et objectifs mis en avant dans le Document Préparatoire,
retenons quatre dimensions fondamentales :

e Vivre un processus ecclésial implique la participation et I'inclusion de tous,

e Offrirachacun-en particulier a ceux et celles qui pour diverses raisons se trouvent
marginalisés - l'opportunité de s'exprimer et d'étre écoutés pour contribuer a
I'édification du Peuple de Dieu

o Expérimenter des modes d’exercice de la responsabilité partagée au service de
I'annonce de I'Evangile et de I'engagement a construire un monde plus juste, plus
beau et plus habitable

« Examinerlafacon dontsontvécus dans I'Eglise la responsabilité et le pouvoir, ainsi
que les structures par lesquels ils sont gérés, en faisant ressortir et en essayant de
convertir les préjugés et les pratiques déviantes qui ne sont pas enracinés dans
I'Evangile.

Comme le rappelle le dernier paragraphe du Document Préparatoire, «le but du synode »
de 2023, « n'est pas de produire des documents, mais de «faire germer des réves, susciter
des prophéties et des visions, faire fleurir des espérances, stimuler la confiance, bander
les blessures, tisser des relations, ressusciter une aube d'espérance, apprendre l'un de
I'autre, et créer un imaginaire positif qui illumine les esprits, réchauffe les cceurs, redonne
des forces aux mains»’.

On lit en filigrane la prophétie de Joél 2, 28 si cher au pape Francois. «Apres cela, je
répandrai mon esprit sur toute chair; Vos fils et vos filles prophétiseront, Vos vieillards
auront des songes, Et vos jeunes gens des visions».

Comme I'a souligné le cardinal Mario Grech en présentant le document, : le « synode » ce
n'est pas un processus parlementaire ou la majorité et le jeu des partis fait que 'emporte
le plus fort, le plus nombreux, mais c'est un processus spirituel, ancré dans la célébration
liturgique et la priére, « spirituel » c'est-a-dire « dans I'Esprit Saint », dans I'écoute
réciproque de ce que I'Esprit dit aux Eglises. Le processus ne devait pas uniquement étre
regardé sous l'angle des questions les plus médiatiques, comme le vote des femmes au
synode des évéques et le «chemin synodal». L'Eglise doit relever le défi d'accompagner les
personnes et les communautés en souffrance.

36



- La Synodalite dans I'Eglise catholique

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

UISG - Bulletin n. 179, 2022

1. Les deux images bibliques : Jésus, la foule dans sa diversité et les ap6tres

Retenons avec I'Eglise ces deux images de I'Ecriture pour mettre la synodalité en action
comme nous le montre le Document Préparatoire®. L'une émerge dans la représentation
de la «dimension communautaire» qui accompagne constamment le chemin de
I'évangélisation ; l'autre nous renvoie a lI'expérience de I'Esprit vécue par Pierre et la
communauté primitive. Ainsi, Jésus, la foule dans sa diversité, les apotres : voila I'image
et le mystére & contempler et & approfondir continuellement pour que I'Eglise devienne
toujours davantage ce qu’elle est. Aucun de ces trois acteurs ne peut quitter la scéne.

Si Jésus vient & manquer et que quelqu'un d'autre s'installe & sa place, I'Eglise devient
un contrat entre les apdtres et la foule, et leur dialogue finira par étre réduit a un jeu
politique.

Sans les apbtres, qui recoivent leur autorité de Jésus et sont instruits par I'Esprit, le
rapport avec la vérité évangélique s'interrompt et la foule risque de réduire sa vision de
Jésus a un mythe ou a une idéologie, qu'elle I'accueille ou qu’elle le rejette.

Sans la foule, la relation des ap6tres a Jésus se corrompt pour prendre une forme sectaire
dans laquelle la religion devient auto-référencée et I'évangélisation perd alors sa lumiére,
qui provient seule de Dieu qui se révele lui-méme a 'humanité et s'adresse directement
a quiconque pour lui offrir le salut. Ces images nous révelent les conditions et le sens de
la vraie rencontre.

2. Les conditions d'une réelle rencontre

D’abord, la rencontre suppose la volonté de connaitre l'autre : sa foi, sa sensibilité,
I'histoire de sa communauté religieuse. Nous vivons sur des idées toutes faites, sur des
slogans hérités d'une longue histoire conflictuelle. Chez tous, il y a un effort d'écoute et
de compréhension qu'il est indispensable de faire. C'est une attitude nécessaire a toute
rencontre. C'en est aussi le fruit.

Ensuite, la rencontre exige que nous vainquions nos peurs réciproques. La peur de l'autre
est souvent le signe de nos manques de conviction religieuse personnelle. Elle risque de
transformer l'autre en agresseur éventuel.

Enfin, la rencontre est écoute et aussi réponse. Il est donc nécessaire que chacun ait
assez de liberté intérieure pour dire et exprimer sa foi dans ce qu’elle a de spécifique.
Dire sa foi, ce n'est pas juger celle de l'autre. Ce n'est pas s'imposer. C'est étre soi-méme
avec ses richesses et ses manques. Je rencontre non pour épouser les convictions de mon
interlocuteur, mais pour mieux connaitre sa maniere de croire, et pour étre renvoyé a
mes propres convictions de foi. Loin de me faire abandonner ma propre foi, la rencontre
elle-méme la renforce.

A ces conditions, la rencontre interreligieuse peut étre fructueuse pour tous et facteur
de paix pour le monde. Pour terminer je voudrais citer ce proverbe africain qui illustre
la profondeur culturelle de la pensée traditionnelle africaine sur le vivre ensemble :
«dans la forét quand les branches des arbres se querellent, leurs racines s'embrassent». Les
branches, c'est la diversité, les singularités qui distinguent et séparent. Les racines qui
s'embrassent, c'est I'intangible, les valeurs profondes qui unissent. Le défi pour la vitalité
de l'arbre entier, la société, consiste a ne pas couper, éliminer, masquer la diversité des

37



- La Synodalite dans I'Eglise catholique

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

UISG - Bulletin n. 179, 2022

branches, des communautés de la société mais de nourrir le tronc par le « vivre ensemble
», par la dialectique de l'unité dans la diversité, et de faire en sorte que les racines qui
s'embrassent puissent nourrir les branches qui se querellent.

La rencontre dans cette dynamique, ouvre de larges perspectives de conversion. Dans la
mesure ou I'on se laisse provoquer, enrichir, construire par la sainteté de I'autre, on peut
en arriver a trouver dans la rencontre des religions du monde un climat d’'authentique
émulation spirituelle. Celle-ci rejoint en quelque sorte ce beau verset coranique :

« Si Dieu l'avait voulu, il aurait fait de vous une seule communauté. Mais il a voulu vous
éprouver par le don qu'il vous a fait. Cherchez a vous surpasser les uns et les autres par
les bonnes actions. Votre retour a tous se fera vers Dieu, il vous éclairera au sujet de vos
différends » (Sourate 48-verset 5).

Ne trouve-t-on pas une attitude analogue dans le testament de Jésus a ses disciples au
cours du dernier repas : « Que votre coeur cesse de se troubler... Il y a beaucoup de
demeures dans la maison du Pére... » (Jn 14, 1-2).

3. La force symbolique des actions collectives et les défis a relever au niveau de
I'Afrique.

Lorsqu’'on regarde le panorama général de I'Afrique, ce qui frappe I'observateur c'est la
complexité du paysage religieux africain. On peut distinguer des grandes aires religieuses
correspondant a des grandes aires géographiques. Chrétiens, musulmans et adeptes de
la Religion Traditionnelle Africaine (RTA)® constituent une bonne partie de sa population.
Il n'y a pas de doute que le culturel et le religieux débordent largement sur le public et
le politique™. lls constituent une composante centrale des processus de changements
sociopolitiques qui affectent le continent.” Cette perspective peut aider a appréhender
les évolutions contemporaines de la diversification de l'offre religieuse, de I'expansion
de nouveaux acteurs ou la mobilité des comportements individuels. L'on parle alors
d'espace social, d'espace religieux dans I'expression de la diversité religieuse. C'est-a-
dire qu’on peut choisir, dans un tres vaste éventail de traditions, ou et avec qui I'on va
pratiquer le culte.

Il n'y a pas que la relation individuelle, il y a aussi I'expérience collective. Cela se passe
dans les quartiers avec les ASC (Association Sportive et Culturelle). Jeunes chrétiens et
musulmans forment des groupes. Ils organisent des manifestations socio culturelles
autour des themes communs : le chémage, la violence, la réussite, le mariage, la famille,
la solidarité, le livre (Coran/Bible), etc. C'est un partage, une expression de la vie concrete,
permettant a chacun de découvrir 'autre. Ces Associations sont des lieux d’hospitalité et
d’'ouverture a l'autre. En plein quartier, ou les tensions peuvent étre vives, il est possible
de passer des heures a s'écouter ensemble dans le respect et l'intérét. C'est dire que la
foi religieuse n'est pas un probléeme a résoudre, mais plutot une force motivante a chérir
et a utiliser pour le bien commun.

Nous avons une conception traditionnelle de l'autorité et du pouvoir qui constitue un
fardeau dans la pratique de la subsidiarité et de la collégialité comme expressions
concretes de la communion ecclésiale. C'est un appel a la conversion et a la culture de
la rencontre. On se rend compte qu’on ne connait pas vraiment les réalités des Eglises
d’Afrique. Par exemple, ce que vit 'Afrique de I'Ouest est souvent méconnu par I'Afrique
de I'Est ; ce que vivent les francophones est souvent méconnu par les anglophones et

38



- La Synodalite dans I'Eglise catholique

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

UISG - Bulletin n. 179, 2022

les lusophones. Comment faire pour se connaitre dans cette marche ! Cela suppose une
conversion synodale de I'Eglise mais aussi une conversion personnelle pour pouvoir
accepter, aller et rencontrer les autres. C'est une mission de conversion pour dialoguer
ensemble. Dans nos dioceéses, les instruments de la synodalité tels que le conseil des
consulteurs, le conseil presbytéral, le conseil pastoral, etc. sont-ils fonctionnels ? Et
comment?

Conclusion

Reprenant le Document Préparatoire, retenons quelques pistes pour continuer nos
partages d’expérience dans une dynamique d'écoute mutuelle.

SOUThWN

O 00~

10
11

a. aquelles expériences de mon engagement a promouvoir la Justice et la Paix cette
qguestion fondamentale du marcher ensemble vous fait penser ?

b. relire plus profondément ces expériences : quelles joies ont-elles provoquées ?
Quelles difficultés et obstacles ont-elles rencontrés ? Quelles blessures ont-elles
fait émerger ? Quelles intuitions ont-elles suscitées ?

c. recueillir les fruits a partager : comment résonne la voix de I'Esprit dans ces
expériences « synodales » ? Qu'est-ce que I'Esprit est en train de nous demander
aujourd’hui ? Quelles sont les points a confirmer, les changements a envisager, les
nouveaux pas a franchir ? Ou voyons-nous s'établir un consensus ? Quels chemins
s'ouvrent pour notre Eglise particuliére ?

Discours du pape Francois a l'occasion de la commémoration du 50e anniversaire de l'institution du synode
des évéques. Samedi 17 octobre 2015. https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/octo-
ber/documents/papa-francesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html

Lumen Gentium 10.

Apostolicam Actuositatem 6.

AA 29.

Document préparatoire n°4- 9

Cf. Rafael Luciani, « Prendre conseil et construire un consensus : un synode sur la synodalité » 07 sep-
tembre 20217 in Revista Mensaje N° 702, septiembre 2021.

Cf. Discours de Francois au début du Synode consacré aux jeunes (3 octobre 2018

Document Préparatoire, n°16-24

Cf. Luka Lusala lu ne Nkuka, SJ, Jésus-Christ et la religion africaine. Réflexion christologique a partir de 'ana-
lyse des mythes d'Osiris, de Gueno, d'Obatala, de Kiranga et de Nzala Mpanda, (Documenta Missionalia 36),
Roma : Gregorian and Biblical Press 2010. Beaucoup de publications en anthropologie ou en théologie ont
été consacrées a la religion africaine, souvent nommée au pluriel : religions africaines. Toutes s'accordent
pour voir dans la religion africaine une religion ou 'homme, par une série d'observances rituelles et mo-
rales, cherche a vivre en harmonie avec la nature, avec les autres hommes et avec Dieu pour assurer son
salut dans l'au-dela.

Cf. CODESRIA, « Genre, Cultures, politique et Fondamentalismes » (Institut sur le Genre. Février 2011)

Voir, entre autres, Achille Mbemba, « La prolifération du divin en Afrique sub-saharienne », in KEPEL G.,
(dir.), Les politiques de Dieu, Paris, Seuil, 1993, p. 177-201 ; BAYART J.-F., (dir.), Religion et modernité poli-
tique en Afrique noire. Dieu pour tous et chacun pour soi, Paris, Karthala, 1993 ; CONSTANTIN F. et COU-
LON C,, (dir.), Religion et transition démocratique en Afrique, Paris, Karthala, 1997.

39



UISG - Bulletin n. 179, 2022

NOMMER L'INNOMME.
QUELS SONT FACTEURS QUI FAVORISENT
LES ABUS DE POUVOIR ET DE CONSCIENCE
DANS LA VIE CONSACREE ?

A ¥ LovoLa “ Lovora

lanire Angulo Ordorika, ESSE

“ Lovota “ LovoLa “ Lovol|

lanire Angulo Ordorika est Professeur d’Ecriture Sainte d la Faculté 8 Lo . Universia
de Théologie de I'Université de Loyola Andalucia (fangulo@uloyola.  § $" LOY
es). Ce texte sinscrit dans le projet interuniversitaire de Recherche TR

des Universités Jésuites d'Espagne (UNIJES) étudiant la dimension | |_o 'j, LOYC

structurelle de I'abus dans I'Eglise dans une perspective théologique.

Nous traversons ces temps-ci une crise mondiale en raison des abus dans le milieu
ecclésial'. Cette affirmation pourra peut-étre sembler exagérée a ceux qui ne sont pas
au courant de ce probléme, mais elle ne l'est absolument pas. Il ne s'agit pas seulement
de délits ponctuels commis par des personnes concreétes, mais d’'un probleme structurel
dans I'Eglise, qui exige une réflexion, des remises en question et des réformes. Comme
I'affirme le Pape Francois lui-méme dans sa lettre au Cardinal Marx :

Toute I'Eglise est en crise & cause de la question des abus; plus encore, I'Eglise
aujourd’hui ne peut pas accomplir un pas en avant sans assumer cette crise.
La politique de l'autruche ne conduit nulle part [...] Tous ne veulent pas
accepter cette réalité, mais c'est le seul chemin, car exprimer des «intentions»
de changement de vie sans «mettre la viande sur le feu» ne méne nulle
part [...] La réalité doit toujours étre acceptée et examinée [...] Il est urgent
d'«examiner» cette réalité des abus?.

L'alerte sociale, la profusion de réflexions dans différentes disciplines et méme les
mesures de caractere canonique se sont concentrées sur les abus sexuels, mais elles ont
laissé au second plan trois questions beaucoup moins étudiées, qui toutes trois affectent
directement la Vie Consacrée (VC) féminine. En premier lieu, les victimes féminines ont
été rendues invisibles. Ceci est dU a deux raisons. D'une part, dans le cas de mineurs
abusés, le pourcentage de jeunes garcons victimes s'avere légérement supérieur a celui
des filles. Ceci a conduit a chercher des liens entre la pédophilie et 'homosexualité, liens
qui sont actuellement exclus. Quoi qu'il en soit, les jeunes mineures ayant souffert d'abus

40



Nommer I'innommé.

lanire Angulo Ordorika, ESSE -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

ont ainsi été reléguées au second plan, puisque privées d'attention.

Dans le cas des adultes, le silence autour des victimes féminines est beaucoup plus grand.
Cela est dU a une mauvaise compréhension dans le milieu ecclésial du phénomeéne des
abus et de sa dynamique. Cette perception erronée porte a supposer que, s'il n'y a pas
de violence ou s'il n'existe pas de circonstances physiques ou psychologiques objectives
et limitantes chez l'une des parties, les relations sexuelles entre adultes sont toujours
consenties. En outre, on en arrive souvent a soupconner que la situation a été provoquée
par la femme. Ceci entraine des cas de double victimisation qui rendent difficiles tant la
dénonciation que la révélation de ce qui est arrivé, ce qui est une étape nécessaire dans
le processus de récupération des victimes. Il est important de savoir clairement qu'une
personne ayant subi des abus ne parle pas quand elle veut, mais quand elle peut et
gu'en plus, elle a besoin pour cela d'un environnement sOr et accueillant, ou sa parole
soit crédible.

Nous ne connaitrons jamais avec exactitude le nombre des abus sexuels commis contre
des femmes, mais il est encore moins probable que nous sachions jamais combien de
femmes consacrées en ont été victimes. Une étude de la Faculté de psychologie de
I'Université de Saint Louis (Etats-Unis) réalisée en 1998, a analysé les consequences du
traumatisme chez des religieuses catholiques de plus de 530 communautés. Les résultats,
obtenus au moyen d'enquétes anonymes, ont mis en lumiere que 30% des Sceurs ont
été victimes d'abus sexuels. Ce n'est pas négligeable et ce chiffre nous oblige a nous
demander si nous créons dans nos communautés un climat de confiance, d'empathie
et d'accueil qui puisse faciliter la révélation de ces situations ou si abondent plutdt la
suspicion, 'incompréhension ou le jugement.

Un deuxieme aspect qui n'a pas recu beaucoup d'attention concernant ce théme est celui
des abus n‘ayant pas de caractere sexuel. Méme s'ils engendrent une grande inquiétude
sociale, les abus sexuels ne sont que la partie émergée de liceberg, I'extrémité qui
nous revoie a toutes les pratiques abusives affectant le domaine du pouvoir et de la
conscience. De fait, tout abus est en réalité un abus de pouvoir, puisque 'on dépasse des
limites et que I'on utilise de fagon inappropriée I'asymétrie du lien entre deux personnes.
Cette différence entre les parties peut étre due par exemple a la charge, a I'age, a la
reconnaissance et la valorisation sociales, a la connaissance de la vie intime de 'autre ou
a 'admiration spirituelle.

Si l'on n'a pas accordé beaucoup d'attention aux abus de pouvoir et de conscience, cela
est dQ, entre autres motifs, au fait qu'il est difficile de les objectiver, les pénaliser et les
considérer délits imputables. De fait, il est tres probable que les victimes-mémes de ces
pratiques abusives n‘aient pas conscience d'étre manipulées. Comme avec les cas de
violence liée au genre, s'il n'y a pas violence explicite il est trés difficile de reconnaitre pour
soi et de démontrer aux autres que I'on souffre de maltraitance psychologique. Dans le
domaine de la VC nous avons peut-étre normalisé une maniere de gérer le pouvoir et
I'autorité religieuse qui rend encore plus difficile d'identifier ces situations, méme pour
celles qui les subissent et qui en arrivent a se culpabiliser de ce qui leur arrive.

Entroisieme lieu sont passés sous silence les abus qui se produisent ad intra des structures
ecclésiales. L'Eglise réagit, pas vraiment rapidement, sous la pression de l'alerte sociale,
mais qu'en est-il des situations abusives subies au sein de ses institutions ? Les voix qui
s'élevent pour en parler le font habituellement depuis I'extérieur, parce qu'elles se sont
souvent vues obligées de sortir.

Il n'est pas rare que parmi les motifs avancés pour demander de sortir de la VC on
rencontre les problemes avec l'autorité et avec I'Institut, spécialement parmi les Sceurs
qui sortent de nos Congrégations apres de nombreuses années de consécration. Dans
ces cas-la il est plus facile de croire qu'il s'agit d'un probleme personnel et de ne pas

41



Nommer I'innommé.

lanire Angulo Ordorika, ESSE -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

nous demander si nous avons une certaine responsabilité dans les difficultés, y compris
psychologiques, qui les ont conduites a prendre une décision qui, souvent, se révele
douloureuse pour elles aussi.

Il faut nous demander quels protocoles existent pour répondre a une Soeur qui subirait
des abus de pouvoir et de conscience dans sa propre institution, s'ils sont efficaces et
si les personnes qui prennent les décisions peuvent maintenir l'objectivité nécessaire
pour les appliquer. Dans les fréquents recours a des changements de communauté, de
Province, voire a des sorties de l'Institut, la victime est toujours celle qui se retrouve
perdante et qui se voit obligée a un changement laissant impunie celle qui abuse. Elle se
retrouve ainsi a nouveau victime d’'une institution qui n'a pas su confronter la personne
manipulatrice.

Comme nous le disons depuis le début, le probléme des abus a un caractére structurel.
Si nous voulons l'expliquer a l'aide d'une image, il s'agit de l'effet que produit les plomb
dans le vin. Les études archéologiques ont montré que les restes humains de I'Empire
Romain contiennent des niveaux tres élevés de plomb, qui est un élément toxique tres
nocif pour la santé. Ceci est dU a I'habitude romaine de servir et de boire le vin dans des
récipients de plomb, car cela lui donnait un goQt particulier que I'on appréciait a I'époque
sans savoir que c'était du poison. Le vin en lui-méme n’était pas mauvais, mais c'est le
récipient dans lequel il était servi et conservé - avec les meilleures intentions - qui I'était.
Dans le cas des pratiques abusives nous trouvons quelque chose de semblable. Ce n’est
pas qu'il y ait des « pommes avariées», mais que nos « paniers » sont capables de les
avarier et de transformer en poison un vin qui, au départ, n'avait pas de raison d'étre
mauvais.

Des études, tant ecclésiales qu'indépendantes, ont montré que le probleme des abus
résidait dans les manieres de gouverner. Le Pape Francois répéte lui aussi avec insistance,
de toutes les manieres, qu’a la racine de ces situations se trouve le cléricalisme. Bien que
son nom puisse nous induire en erreur, le cléricalisme n'affecte pas seulement ceux qui
ontrecu le sacrement de l'ordre. Il sS'agit d'une focalisation du pouvoir chez des personnes
déterminées et de la forme selon laquelle il est vécu. Il s'agit d'une attitude dont n'est
exemptée aucune personne possédant le pouvoir.

Nous pensons d’habitude que seules les personnes en responsabilité de gouvernement
détiennent le pouvoir dans une congrégation. Il est vrai qu'elles ont du pouvoir, mais
C'est aussi le cas pour les économes, les formatrices, les directrices des ceuvres, les
responsables de pastorale, les catéchistes... En réalité, la liste est interminable parce que
nous avons tous un certain degré de pouvoir sur les autres, c'est pourquoi personne
n'est libre de le gérer en excluant, en dominant ou en manipulant.

La VC en tant que telle offre un terrain fertile trés propice a ce que se produisent des
abus de pouvoir et de conscience. Cette affirmation n'implique pas de considérer qu'il
se produisent per se, mais que dans cette vocation confluent des circonstances qui les
favorisent beaucoup plus que dans d’autres milieux ou d'autre maniéres de suivre Jésus-
Christ. Nous allons maintenant exposer brievement les éléments qui s'entrecroisent
et favorisent ces situations abusives. Pour cela, nous considérerons tout d'abord les
éléments propres a la VC, puis les éléments propres aux individus et enfin les éléments
qui touchent a la dynamique de groupe.

1. Eléments propres a la Vie Consacrée

L'un des éléments caractéristiques de cette vocation est que l'une de ses médiations
charismatiques pour suivre le Christ est le voeu d’obéissance. C'est-a-dire que l'exigence
d’'obéir a Dieu, commune a tous les chrétiens, passe dans notre cas par la médiation de
la personne qui assume le service d'autorité. La conséquence la plus évidente est que les

42



Nommer I'innommé.

lanire Angulo Ordorika, ESSE -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Instituts de VC s'organisent de maniere hiérarchique, puisque certains membres ont une
responsabilité au-dessus des autres, et que ceci est une porte ouverte sur le cléricalisme,
dans le sens large que nous évoquions. Lorsque I'on marque une différence claire entre
les membres de l'Institut, il devient possible que ce qui est appelé a étre une médiation
dégénere assez facilement en un espace d'abus.

Nous avons tous notre part de pouvoir, et pour cela méme, nous pouvons l'utiliser soit
pour faire grandir soit de maniere abusive, mais la structure méme de la vie religieuse
fait que certaines personnes ont du pouvoir sur les autres. Méme si selon le Code de
Droit Canonique les taches de gouvernement doivent étre limitées dans le temps,
la Congrégation pour les Instituts de Vie Consacrée et les Sociétés de Vie Apostolique
(CIVCSVA) a expliqué clairement qu'il est assez fréquent que I'on se maintienne dans ce
type de responsabilités®. On contourne pour cela les limites temporelles indiquées par
les Constitutions en passant d'une charge a I'autre ou d'une communauté a l'autre.

Le probleme est que lorsque nous
ne nommons pas quelque chose,
non seulement cela ne le fait pas
disparaitre, mais paradoxalement

nous lui octroyons plus d’emprise.

Nous devons reconnaitre ce désir

et U'appeler par son nom pour lui
permettre d’étre évangélisé.

Ceci empéche le nécessaire changement de perspective, de vision et d'orientation dans
les institutions, d'ou une évidente pauvreté que I'esprit du Droit Canonique cherche a
éviter.

Nous devons nous demander ce qu'il nous faut faire pour rendre possible les passages
de flambeau, reconnaitre les dons des Sceurs et stimuler leurs capacités de leadership
constructif. Derriere les exigences de limiter dans le temps les responsabilités de
gouvernement, se cache une sagesse : il s'agit non seulement de prévenir les abus de
pouvoir, mais aussi de limiter les visions monolithiques et de favoriser la richesse que
représente toujours un changement de perspective. Dans cette optique, quelle est la
pratique concrete de rotation de nos Instituts et comment pouvons-nous l'améliorer ?

Parallelement a cette nécessaire alternance, il faut aussi rappeler que la tache des
supérieurs se limite a la mission de la congrégation, c'est-a-dire qu'elle affecte le domaine
externe des personnes. La Sceur qui assume le service d'autorité a la responsabilité de

43



Nommer I'innommé.

lanire Angulo Ordorika, ESSE -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

veiller a ce qui est commun, de s'occuper de la mission institutionnelle, de créer un climat
qui favorise I'épanouissement humain et chrétien de chacune, a la suite du Christ, mais
elle n'est chargée de rien qui touche au domaine de la conscience ou de l'intimité.

La connotation spirituelle que 'onadonnée a cette charge au cours dutemps a pu favoriser
une certaine confusion entre la responsabilité d'une supérieure et une « maternité
spirituelle » qui se révéle dangereuse et qui ouvre la porte aux abus de pouvoir et de
conscience. De fait, le Code de Droit Canonique fait preuve de prudence en interdisant
que la personne qui assume le service d'autorité induise de quelque maniere que ce soit
a ce qu'on lui fasse l'ouverture de sa conscience (¢.63085). De plus, le vceu d'obéissance
implique de renoncer a sa volonté propre, mais non a sa conscience, ni a son intelligence,
a ses certitudes de foi ou aux intuitions de I'Esprit.

L'obéissance fondamentale dont les supérieurs sont les médiateurs est I'obéissance a

Dieu, et Il nous parle a travers notre conscience (GS 16), c'est pourquoi aucune demande
ne peut engager le domaine de notre intimité. Certaines pratiques habituelles dans la
VC peuvent facilement dériver en abus de conscience. Que l'on pense par exemple a
la coutume des « entretiens avec la supérieure », a celle de « rendre compte de son
oraison », a 'exigence que les soceurs de voeux temporaires soient « accompagnées » par
leur supérieure ou a la concentration en une seule personne des charges de supérieure
et de maitresse des novices.

Unautre élémentcaractéristiquedelaVCestle processusdeformation. Pendantun certain
temps, les personnes entrant dans nos Institutions approfondissent leur connaissance
de cette vocation et se préparent a la vivre. Il s'agit d'une période particulierement
délicate, parce que leur désir d'apprendre et de faire la volonté de Dieu suppose qu'elles
désactivent tous leurs systemes d'alarme et de protection. En entrant dans nos Instituts,
elles font confiance aux formatrices que la Congrégation leur indique, ce qui est a la

Lb



Nommer I'innommé.

lanire Angulo Ordorika, ESSE -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

fois la condition pour qu'il y ait processus de formation et le risque que cette confiance
soit trahie, puisque I'on accueille comme normal ce qui est transmis par les formatrices,
que ce le soit ou non. En outre, il n'est pas difficile non plus que les Sceurs en formation
ouvrent a leurs formatrices le domaine de leur conscience.

La finalité de tout processus de formation n'est autre que d'aider la personne a déployer
toutes ses capacités humaines et religieuses, en gagnant en autonomie et en liberté
intérieure. C'est pourquoi quelque chose va de travers quand nous nous trouvons en
présence de Sceurs en formation puériles et dépendantes de ce que pense, dit ou fait leur
formatrice. Nous sommes a une étape dans laquelle il n'est pas difficile de normaliser les
relations manipulatrices et les pratiques abusives.

Un autre élément caractéristique de la VC est que nous nous sentons convoquées autour
d’'un charisme partagé par les membres de l'Institut. Aprés le Concile Vatican Il et son
appel a la rénovation de cette vocation, une théologie du charisme s'est développée.
Celui-ci est, par définition, un don de I'Esprit Saint : il a donc un dynamisme intrinseque
qui est tout le contraire d’'une perception rigide, délimitée, fixe dans le temps. De plus,
les charismes institutionnels s'enrichissent avec les charismes personnels des membres
de I'Institut - étre fidele a I'néritage charismatique signifie donc nécessairement |'étre de
facon créative et aussi I'enrichir avec les dons de chacun.

Malgré cet aspect dynamique des charismes, dans la pratique ceux-ci sont souvent vécus
comme quelque chose de fixe et dimmuable. La compréhension selon laquelle I'néritage
charismatique est quelque chose de statique et clairement délimité peut comporter deux
risques qui facilitent les pratiques abusives.

En premier lieu, ce vécu charismatique engendre une perception de menace. Comme
il ne peut pas changer, le charisme doit étre protégé et les supérieurs se transforment
en gardiens et principaux dépositaires de ce charisme. Ainsi, il n'est pas difficile que I'on
finisse par considérer les responsables de l'Institut comme les sauveteurs de I'héritage
spirituel et que, de cette maniere, on canonise leur compréhension du charisme comme
la seule valide et véritable, transformant en illégitime toute maniere différente de le
comprendre. En deuxieme lieu, une perception fossilisée du charisme dérive facilement
en une idéologie indiscutable et susceptible de tout justifier et de séquestrer les
consciences.

Un autre élément caractéristique de la VC est la vie communautaire. Dans cette vocation
nous vivons avec des personnes que nous ne choisissons pas et que peut-étre nous
n‘aurions jamais choisies. Nous ne sommes unies ni par les liens du sang, ni par les
godts, et nous n'avons parfois méme pas la méme idée de ce qu'implique cette maniere
concrete de suivre Jésus-Christ. Malgreé tout cela, nous nous savons et nous nous sentons
convoqueées par Dieu pour partager le quotidien. Former partie d'un groupe avec lequel
on vit exige de compter avec une série de dynamiques psychologiques et de groupe qui
n'est pas essentielle dans d'autres vocations chrétiennes et que, pour gagner en clarté,
nous aborderons dans la derniere partie.

2. Eléments propres aux individus

Dans le milieu ecclésial il nous arrive souvent de pécher par ingénuité, peut-étre
particulierement dans la VC. Nous ne nous rendons pas toujours compte de la distance
qui sépare les idéaux que nous exprimons dans nos discours et nos décisions les
plus quotidiennes. Nous ne sommes pas toujours conscients de linfinie capacité
d'aveuglement qu'ont les étres humains. Il faut beaucoup de connaissance de soi et
beaucoup d'authenticité pour s'avouer les vérités sans demi-mesures ni palliatifs. Cette
inconscience ne nous exempt pas de la responsabilité qu'elle entraine. Ne pas poser
des mots clairs sur les vraies raisons qui nous font agir et qui se cachent derriere des

45



Nommer I'innommé.

lanire Angulo Ordorika, ESSE -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

discours politiquement corrects est I'un des plus grands péchés, bien que tres peu de
personnes s'en confessent.

Dans la majorité des cas il ne s'agit pas d’hypocrisie - penser une chose et dire le contraire
- mais nous ignorons et nous ne tenons pas compte des réelles dynamiques qui animent
nos actions et qui ne correspondent guere a nos discours religieux. Cette inconscience
est tres évidente dans le désir de pouvoir, que partagent tous les étres humains, mais
qui n'est pas verbalisé dans le monde religieux. Selon la tradition évangélique, Jésus-
Christ lui-méme fut tenté d'aspirer au pouvoir, mais dans I'Eglise c'est une réalité que
I'on cache et qu'on ne nomme pas. Il semblerait que nous entretenions lillusion selon
laquelle vouloir vivre le service ou parler de « laver les pieds » ferait disparaitre le désir
de pouvoir, mais ce n'est pas certain.

Cette tendance a la négation augmente dans la VC féminine, parce que nous avons
intégré une image de nous-mémes qui attribue aux hommes la force et le pouvoir, et
aux femmes des valeurs comme la délicatesse et la soumission. S'il peut étre déja difficile
de reconnaitre la présence de désir de pouvoir dans le milieu ecclésial, c'est encore plus
compliqué quand notre imaginaire inconscient sur les valeurs qui doivent caractériser
une femme écarte le pouvoir. Le probleme est que lorsque nous ne nommons pas
qguelque chose, non seulement cela ne le fait pas disparaitre, mais paradoxalement nous
lui octroyons plus d’emprise. Nous devons reconnaitre ce désir et 'appeler par son nom
pour lui permettre d’'étre évangélisé.

Outre ce désir de pouvoir que nous partageons tous, nous devons prendre en compte
certaines tendances psychologiques qui facilitent I'abus de pouvoir et de conscience, tant
chez ceux qui abusent que chez les victimes. Sans arriver nécessairement a un niveau de
trouble de personnalité, les personnes présentant une certaine tendance au narcissisme
ont une facilité toute particuliere a utiliser de facon abusive le pouvoir lié a une charge.

La nécessité d'engendrer 'admiration, 'autoritarisme et le manque de réelle connaissance
de soi les portent a écarter les personnes pouvant leur faire de 'ombre et a s'entourer de
celles qu'elles peuvent manipuler avec facilité. Ces personnes ont du mal a découvrir les
besoins des autres et a accueillir leurs sentiments, ainsi qu'a reconnaitre leurs propres
erreurs et a assumer leur responsabilité. Il s'agit d’habitude de personnes charmantes,
méme charismatiques, qui savent s'adapter a ce que I'on attend d'elles et qui discernent
rapidement les points faibles de ceux qui les entourent.

Nous avons I'habitude de caricaturer ceux qui commettent des abus, parce qu'il nous est
plus simple d’imaginer qu'il s'agit de monstres terribles et de personnes cruelles, mais
I'apparence des pires abuseurs est exactement le contraire. Ceux que I'on admire et que
personne ne croirait capable de maltraiter les autres sont beaucoup plus dangereux que
ceux qui abusent de fagon grossiere de leur domaine de pouvoir.

Nous avons aussi d’habitude du mal a comprendre la psychologie de la victime. Nous
pensons que cela n'arrive qu'aux personnes faibles ou avec certaines difficultés objectives
qgue nous cherchons a regrouper dans le qualificatif « vulnérable ». Nous ne nous rendons
pas compte que nous sommes tous des victimes potentielles, parce que nous sommes
tous susceptibles d'étre maltraités et de subir du mal, tout en pensant que l'on prend
soin de nous. Néanmoins, cette possibilité universelle d’étre manipulé augmente selon
les circonstances, surtout quand notre histoire est marquée par certaines blessures.
Ainsi, ceux qui ont vécu des relations toxiques ou abusives ont davantage de possibilités
d'y retomber.

Notre incapacité a nous mettre dans la peau des victimes se reflete quand nous nous
demandons pourquoi elles n‘ont rien fait pour 'éviter. Nous ne comprenons pas ce qui
s'appelle le syndrome de I'impuissance acquise et dont souffrent beaucoup de victimes.
La frustration et I'impuissance que nous ressentons quand nous nous trouvons dans une

46



Nommer I'innommé.

lanire Angulo Ordorika, ESSE -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

situation abusive peut nous porter a renoncer a réagir, parce qu’a un autre moment nous
avons expérimenté que nous ne pouvions rien faire. Cet apprentissage est tellement
gravé chez la victime qu'elle assume cette impuissance et cette vulnérabilité et que
cela la porte a ne rien tenter pour éviter la souffrance, convaincue qu’elle ne peut rien
faire. Si seulement nous pouvions gagner en sensibilité et pressentir la complexité des
expériences d’'une victime, qui ne fait pas ce qu'elle veut mais ce qu'elle peut.

Devantune situation d'abus de pouvoir ou de conscience, il est fondamental que la victime
ait un réseau de soutien qui lui permette de l'affronter et de réagir. Malheureusement,
dans la vie communautaire ce n'est pas aussi fréquent qu’on pourrait le désirer.

3. Eléments propres aux dynamiques de groupes

La psychologie des groupes nous montre que certaines dynamiques et structures
communautaires favorisent les pratiques abusives. Suivant I'image que nous avons
utilisée plus haut, nous pourrions nous demander ce qui fait qu'un groupe humain se
transforme en plomb capable d’'empoisonner le vin. Certains aspects de la question
sont liés la situation sociologique dans laquelle nous vivons. Il y a déja longtemps, pour
définir notre société, le sociologue Zygmunt Bauman parlait de société liquide. Selon cet
auteur - je simplifie beaucoup - I'époque que nous vivons se caractérise par I'absence de
réalités fermes et certaines, ou les critéres sur ce qui est valide et ce qui ne I'est pas sont
tellement disparates que l'incertitude domine.

Alors qu'a d'autres époques notre identité nous était quasiment donnée, maintenant
chacun de nous se voit astreint a construire la sienne ; et dans ce contexte le groupe
d'appartenance se vit a partir de cette nécessité pour chaque personne de découvrir et
revendiquer qui elle est. Face a l'incertitude que la société nous renvoie, nous cherchons
une certaine sécurité psychologique dans des identités rigides, si tant est que le contraire
de liquide soit solide. Nous vivons l'incertain avec beaucoup de difficulté et il est parfois
plus facile de renoncer au risque de la liberté de pensée et de discernement et de ne pas
avoir clairement a l'esprit quel pas concret nous devons faire. Il est facile de préférer des
réponses claires et d'assumer les décisions des autres qui nous libérent du risque de
nous tromper.

La montée des fondamentalismes politiques et un certain style de mouvements et
d'institutions ecclésiales ont des causes d'ordre sociologique et psychologique, parce
que tout cela répond au désir de sécurités inébranlables, d'une identité sans fissure et
de contréler un monde qui se percoit comme incertain. On voit se multiplier les groupes
dont la caractéristique est d'étre tres repliés sur eux-mémes, qui ont une identité de
groupe et une idéologie tres marquée et ou le concept d'autorité est tres fort et centré
sur les leaders. Les investigations pour causes d'abus de tous les types, les multiples
interventions ecclésiales dans les congrégations nouvelles et les scandales autour des
fondateurs démontrent que ce n'est pas la maniére la plus saine pour construire un
groupe humain, parce qu'elle « abime les pommes ».

Outre ces implications liées a notre société, il faut prendre en compte l'influence que
les autres exercent sur nous. Nous ne sommes pas toujours conscients de la nécessité
qgue nous avons de former partie de quelque chose ni du fait que ceci nous oriente
vers la conformité avec le groupe auquel nous appartenons. Le groupe nous influence
directement ou indirectement, a des degrés divers, et nous porte a faire ce que nous
ne ferions pas de notre propre chef, bien que nous croyions étre maitres de nos choix.
De plus, il nous offre des modeéles de conduite qui nous poussent a imiter, méme sans
pouvoir le verbaliser de facon explicite. Cette influence, en soi, n‘est pas négative, parce
gu'elle peut nous stimuler et favoriser notre développement personnel, mais elle peut
aussi degénérer en des systemes pervers.

47



Nommer I'innommé.

lanire Angulo Ordorika, ESSE -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

La psychologie sociale a constaté le réle du contexte de groupe quand il s'agit de se
connecter de facon sélective a ses propres valeurs morales ou de s'en déconnecter. I
existe différentes stratégies pour encourager la personne a approuver le systeme et
transformer en banal le mal réalisé, ainsi que I'histoire nous I'a montré a maintes reprises.
Faire en sorte que certains se sentent supérieurs aux autres, I'instruction, I'idéologie ou le
manque de transparence sont quelques-uns des nombreux recours employés a cette fin.
Toutes proportions gardées, nous pouvons e€galement retrouver ces dynamiques dans
les Instituts de VC, parce que nous avons plusieurs années de formation, une spiritualité
que I'on peut réduire a une idéologie et qu'il est facile d’acquérir une certaine sensation
de supériorité par rapport aux autres vocations.

Il faut se méfier de certaines convictions présentes dans la VC, par exemple croire que
les décisions communautaires sont per se les plus sages, ou surestimer 'unité. Nous
ne pouvons pas oublier a quel point il est facile de manipuler un groupe. Comme cela
arrive dans d'autres milieux, par exemple dans la politique, selon certaines études
psychologiques il n‘est pas impossible qu'une communauté religieuse élise un leader
dont les tendances psychologiques puissent dériver dans des attitudes abusives.

Une certaine vision idyllique porte facilement a la tyrannie de l'unité, en la confondant
avec l'uniformité, ou l'on ne vit pas la diversité de facon saine, ou l'on perd le droit a la
dissension et ou I'on tend a la pensée unique. Dans cette tyrannie de l'unité la pression du
groupe est fondamentale. Pour imposer cette situation il existe de nombreuses maniéres,
plus ou moins subtiles, de faire taire toute voix sortant de ce que I'on considére normatif
ou de laisser de c6té ceux dont on juge qu'ils apportent des notes dissonantes. Dans ces
situations de maltraitance le silence des bonnes personnes transforme tous les membres
en victimes et en bourreaux, générant un réseau toxique de relations et convertissant en
acte héroique toute expression de désaccord ou de censure du systeme.

Il s'agit d'une spirale du silence qui transforme les personnes présentes en complices et
victimes. Ainsi on normalise le mal, on le justifie et on le transforme en « probléeme de
I'autre ». La vie s'avére ainsi plus simple et I'on ne court pas le danger de s'aventurer a
remettre en question le statu quo. La communauté peut étre complice et victime d'une
dynamique abusive normalisée, parce que chacun finit pas renoncer a étre ce qu'il est
pour ne pas payer le lourd tribut que cela implique.

D'autres éléments entrent sans doute aussi en jeu, qui s'entrecroisent et peuvent nous
conduire a des situations que nous n'aurions pas voulues. Il nous faut des systemes de
controle efficaces pour traiter, résoudre et prévenir les comportements abusifs, en nous
placant du c6té des victimes. Nous aurons la VC que nous construirons toutes ensemble,
pourvu que nous profitions de ces « signes des temps » pour créer des structures
permettant aux femmes qui entrent dans nos Congrégations d'étre des personnes plus
libres et en accord avec ce que Dieu réve que nous soyons.

1 Ces pages sont une version abrégée et simplifiée de mon article « La présence innommeée. Abus de pou-
voirs dans la vie consacrée », publié dans Teologia y Vida. En acces libre sur : http://ojs.uc.cl/index.php/tyv/
article/view/32715/34801.

2 Lettre du Pape Francois au Cardinal Reinhard Marx, Archevéque de Munich et Freising (10 juin 2021) https://
www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2021/documents/20210610-cardinale-marx.htm!

3 Cette dénonciation se trouve dans le n° 22 du document A vin nouveau outres neuves (2017)

48



UISG - Bulletin n. 179, 2022

CHANGEMENTS DU DROIT PENAL CANONIQUE
ET ABUS

P. Benoit Malvaux, SJ

/I P. Malvaux ha un dottorato in diritto canonico presso I'Universita
Saint Paul (Ottawa) e ha insegnato diritto canonico ed ecclesiologia
in diverse universita, e attualmente docente presso [Universita
Gregoriana. E stato gio superiore di una comunitd a Bruxelles dal

7997 al 2002 e ha diretto /lstituto Internazionale Lumen Vitae.

La conférence a été présentée en octobre 2021 lors du webinaire sur
/e Droit Canonique organisé par I'UISG-USG.

1. Introduction

La révision du livre VI du code de droit canon sur le droit pénal et ses conséquences
en matiere d’abus est une question complexe, que je vais essayer de présenter de la
maniére la plus claire possible. Dans un premier temps, je me propose de situer cette
révision dans le cadre de I'évolution des mentalités dans I'Eglise & propos du droit pénal.
Puis je présenterai les nouvelles normes relatives aux abus et aux peines par lesquels ils
sont sanctionnés. Enfin, jémettrai quelques bréves réflexions personnelles a propos de
la mise en ceuvre du nouveau systeme.

Tout d'abord, je voudrais relever que la révision du livre VI du code sur le droit pénal
canonique traduit un changement radical de la maniére dont I'Eglise considére le droit
pénal. En caricaturant a peine, on pourrait dire qu'a I'époque du concile, le droit canon,
et plus encore sa branche pénale, était considéré comme contraire au commandement
de I'amour, au point que certains théologiens proposaient qu’'on supprime le droit pénal
de l'ordre juridique canonique. Cette proposition n'a pas abouti, puisque le code de 1983
comprend un livre VI consacré au droit pénal. Cependant, I'état d’esprit dominant, encore
au début des années 90, quand j'ai étudié le droit canonique, était qu'il ne fallait recourir
au droit pénal gu'en cas de nécessité extréme. En conséquence, il n'était quasiment
jamais mis en application.

Les choses commencérent a changer a partir des années 90, lorsqu'éclatérent les
premiers scandales d'abus sexuels de mineurs par des clercs. Devant I'horreur de tels

49



P. Benoit Malvaux, S - Changements du droit pénal canonique et abus

UISG - Bulletin n. 179, 2022

actes, on prit alors peu a peu conscience que le droit pénal avait sa place a l'intérieur de
'ordonnancement canonique, et que I'application de peines envers les auteurs d’abus
sexuels de personnes innocentes se justifiait, notamment pour rétablir la justice et
réparer le scandale. Le scandale n'était plus que I'Eglise punisse, mais que des crimes
restent impunis. C'était une véritable révolution copernicienne.

Cependant, les choses n‘ont pas changé du jour au lendemain. Je n'ai pas besoin de
m’'étendre sur la tentation pour les autorités ecclésiastiques d'étouffer les affaires, mais,
méme la ou l'autorité désirait punir I'auteur du crime d'abus sexuels, elle se trouvait
démunie, parce qu'on n'était plus habitué & sanctionner dans I'Eglise. C'est pour aider
les responsables d'Eglise & entrer dans cette nouvelle dynamique que, dés 2001,
sera promulgué le motu proprio Sacramentorum sanctitatis tutela, qui transférait a la
Congrégation pour la Doctrine de la Foi la compétence pour juger d'un certain nombre
de délits, dont les délits d'abus sexuels de mineurs commis par des clercs, afin d'aider
les pasteurs a réagir de maniere appropriée. C'est un processus qui a pris beaucoup de
temps - on ne change pas d’'un coup de baguette magique des pratiques profondément
enracinées, mais qui est allé crescendo, au fur et a mesure que les révélations se
multipliaient et que la nécessité de réagir se faisait plus pressante. Dés 2007, il apparut
nécessaire de ne pas se borner a ajouter des lois complémentaires a celles présentes
dans le Code, mais de réformer le Code lui-méme, plus précisément son livre VI relatif au
droit pénal. 2007 - 2021 : cette réforme du livre VI a pris du temps. Cela peut s'expliquer
par différentes raisons sur lesquelles je ne m'étendrai pas ici, mais je pense que cela a été
heureux, parce que, durant toutes ces années, I'Eglise n'a pas cessé d'évoluer et d'élargir
le champ d’application du droit pénal en matiére d'abus. Si on avait révisé le livre VI en
deux-trois ans, on aurait été trop vite, et on n‘aurait pas bénéficié de toute I'évolution qui
s'est manifestée dans I'Eglise dans les années 2010. Les rédacteurs du nouveau livre VI
ont ainsi pu prendre en compte ces évolutions et les intégrer dans leur projet de révision.
En méme temps, on ne pouvait pas indéfiniment retarder la révision du droit pénal, sous
prétexte que les choses devaient encore évoluer. C'est donc le 8 décembre prochain
gu’entrera en vigueur le nouveau livre VI.

Je ne vais pas présenter ici 'ensemble du nouveau livre VI du code, mais je voudrais
néanmoins relever trois caractéristiques de sa révision. D'abord, certaines modifications
traduisent la prise de conscience dont je parlais tout a I'heure, que le droit pénal est
utile pour le bien méme du peuple de Dieu, qui souffre et est scandalisé de I'impunité
dont bénéficient les auteurs de certains délits. En ce sens, la version nouvelle du livre VI
est plus sévére que la version de 1983. Un bel exemple en est le canon 1341, qui traite
de l'application des peines. Pour le dire brievement, la ou la version de 1983 insiste sur
I'importance de tout essayer avant de punir, la nouvelle version insiste sur I'obligation de
punir des qu'il n'y a pas d'autres moyens de rétablir la justice. La mise en ceuvre du droit
pénal n'est plus une procédure exceptionnelle, a laquelle on recourt a contrecoeur quand
il Ny a vraiment pas moyen de faire autrement, mais elle s'impose des qu'il apparait
gu’une solution a 'amiable ne permet pas de rétablir la justice et de réparer le dommage.

Un autre progres opéré par la révision du livre VI a été d'assurer une plus grande
cohérence du droit pénal canonique, et particulierement une plus grande cohérence
entre les normes particulieres et le titre sous lesquels elles figurent.

Enfin, les auteurs de la réforme ont cherché a rendre le droit pénal plus efficace en
précisant la ou les peines applicables en cas de délit. Le législateur de 1983 avait souvent
eu recours a la notion de juste peine, ce qui était théoriquement tres beau (en soi, c'est
tout a fait justifié d'appliquer une juste peine), mais n'aidait pas en pratique a l'application

50



P. Benoit Malvaux, S - Changements du droit pénal canonique et abus

UISG - Bulletin n. 179, 2022

de la peine, dans la mesure ou on ne savait pas en quoi consistait la juste peine en
question. Dans la nouvelle version du livre VI, le législateur a plusieurs fois précisé quelle
est la peine a appliquer, ce qui facilitera la mise en ceuvre du droit pénal canonique.

2. La présentation des normes

Apres cette bréve présentation générale de la révision du livre VI du Code, j'en viens a la
présentation des normes qui traitent spécifiquement des délits d’abus.

Tout d'abord, je rappelle ce que prévoit la version actuelle du code de 1983 sur cette
question. Le canon fondamental est ici le canon 1395 82, qui dit que le clerc qui a commis
un délit contre le sixieme commandement du Décalogue, si le délit a été commis par
violence ou avec menaces ou publiquement, ou bien avec un mineur de moins de seize
ans, sera puni de justes peines, y compris, si le cas I'exige, le renvoi de I'état clérical. Pour
le dire en d’autres termes, le code prévoit comme délit punissable canoniquement I'abus
sexuel parun clerc(doncun évéque, un prétre ou un diacre) de n‘importe quelle personne
commis avec violences ou avec menaces (le viol, par exemple) ou encore publiquement
(avec atteinte a la moralité publique), ou encore l'abus sexuel d'un mineur de moins de
seize ans.

Ce canon 1395 82 a été rarissimement appliqué dans les années qui ont suivi I'entrée
en vigueur du code de 1983, soit parce que les autorités ecclésiastiques étouffaient
I'affaire afin de sauvegarder la bonne réputation de I'Eglise, soit parce qu'elles étaient
réticentes a imposer des peines, vu la mentalité « anti-canonique » que j'évoquais tout a
I'heure. Les choses ont commencé a bouger a partir des années 1990, et le motu proprio
Sacramentorum sanctitatis tutela de 2001 a non seulement rendu la Congrégation pour
la Doctrine de la Foi compétente pour les abus sexuels de mineurs par des clercs, mais
il a élargi le champ d'application du canon, en I'étendant a I'abus sexuel de mineurs
de plus de 16 ans. En 2010, de nouvelles normes d'application du motu proprio feront
un pas supplémentaire en ajoutant le délit d'abus sexuels de personnes manquant
habituellement de l'usage de la raison et le délit de détention ou de divulgation d'images
pornographiques de mineurs de moins de 14 ans. Par la suite, d'autres dispositions
viendront s'y ajouter, particulierement le motu proprio Vos estis lux mundi de 2019 sur
I'obligation pour les clercs et les religieux de dénoncer les abus sexuels dont ils auraient
connaissance a l'autorité ecclésiastique compétente. Cependant, plutét que de continuer
a multiplier les normes paralléles au code de 1983, il a paru préférable d'intégrer ces
normes dans une nouvelle version du code, profitant de la révision du livre VI du code
qui était en cours depuis 2007.

3. Les modifications de contenu du droit pénal

Avant de présenter les modifications de contenu du droit pénal opérées dans la nouvelle
version du livre VI par rapport aux abus dans I'Eglise, j'attire votre attention sur le fait que
le canon relatif aux abus sexuels de mineurs par des clercs a changé de place a l'intérieur
du livre VI. L'actuel c. 1395 §2 se trouve dans le titre V du livre VI, qui traite des délits contre
des obligations spéciales. Dans la version révisée du code, ce délit fera I'objet du c. 1398
81 1°, qui se trouve dans le titre VI du livre, relatif aux délits contre la vie, la dignité et la
liberté humaines. Ce déplacement traduit une heureuse évolution de I'angle sous lequel
on appréhende le délit d'abus sexuel de mineurs. Dans le code de 1983, on le considérait
avant tout comme un manquement au veeu de chasteté, si le clerc était religieux, ou plus
généralement au sixieme commandement du Décalogue, dans le cas du clerc diocésain.

51



P. Benoit Malvaux, S - Changements du droit pénal canonique et abus

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Le probleme essentiel était que le clerc n'avait pas respecté ses obligations. Dans la
version révisée du livre VI, on considere désormais le délit sous l'angle de la victime,
donton a porté gravement atteinte a la vie et a la dignité. Le probleme n’est pIus d'abord
que le clerc n'a pas respecté ses obligations, mais qu'il a gravement porté tort a autrui.
Le déplacement du canon sur les abus sexuels de mineurs par des clercs se situe ainsi
dans la droite ligne de I'évolution des mentalités dans la société et dans I'Eglise, qui met
désormais au premier plan la préoccupation pour la victime.

Pour ce qui est du contenu de nouvelles normes, celles-ci operent un certain nombre
d’'extensions de la notion de délit d'abus. Certaines d’entre elles integrent des extensions
déja opéreées par les lois particulieres qui se sont succédé depuis 2001. D'autres sont de
véritables innovations, y compris par rapport a ces lois. Pour la clarté de la présentation,
je propose d'examiner successivement les extensions relatives a I'objet du délit, puis les
extensions relatives a l'auteur du délit, et enfin les extensions relatives aux victimes du
délit.

Le probleme est que lorsque nous
ne nommons pas quelque chose,
non seulement cela ne le fait pas
disparaitre, mais paradoxalement

nous lui octroyons plus dempnse.

Nous devons reconnaitre ce désir

et Uappeler par son nom pour Lui
permettre d’étre évangélisé.

Pour ce qui est de l'objet du délit, une premiere extension est opéré par le nouveau
canon 1398 §1 2°, qui établit le délit consistant pour un clerc a recruter ou conduire un
mineur ou une personne qui manque habituellement de lI'usage de la raison ou une
personne a laquelle le droit reconnait une protection similaire a réaliser ou a participer a
des exhibitions pornographiques réelles ou simulées. C'est une disposition nouvelle, qui
prend en compte I'évolution des pratiques et de la technologie. Ainsi, le clerc qui incite un
mineur a se filmer sur son portable en train de se masturber, alors méme qu'il n'abuse
pas directement sexuellement de lui, pourra étre puni de la privation de son office ou
d’autres peines, qui peuvent aller jusqu’'au renvoi de I'état clérical.

A propos de ce nouveau canon, je vous rends attentif a un probléme spécifique a sa
traduction anglaise. Cette traduction parle du clerc qui « grooms or induces a minor to
expose himself pornographically or to take part in pornographic exhibitions ». Le mot
« grooming », d'apres ce que je sais, peut désigner le fait de nouer une conversation de

52



P. Benoit Malvaux, S - Changements du droit pénal canonique et abus

UISG - Bulletin n. 179, 2022

type sexuel avec un mineur. Par exemple, le fait de parler avec lui de ses organes sexuels
ou l'inviter a raconter la maniére dont il se masturbe. Ce n'est pas ce dont il est question
ici. La traduction du canon dans les autres langues (« reclutar » en espagnol, « reclutare
» en italien, « recruter » en francais) montre bien qu’est visé ici le fait de recruter un
mineur pour qu'il participe a des séances pornographiques.

Le n° 3 du méme nouveau canon 1398 81 introduit dans le Code un autre délit nouveau
par rapport au Code de 1983, mais qui n‘est pas une nouveauté dans l'absolu, puisque ce
délitavait déja été établi parles normes de 2010 d'application de Sacramentorum sanctitatis
tutela. Il s'agit du fait pour un clerc de conserver, exhiber ou divulguer de quelques fagons
gue ce soit et avec quelque moyen que ce soit des images pornographiques, acquises
de facon immorale, de mineurs ou de personnes habituellement affectées d'un usage
imparfait de la raison. Le texte du nouveau canon est un peu différent du texte des
normes de 2010 - on a notamment ajouté l'exhibition d'images pornographiques et

o“‘ . ’

. -

e

il s'agit maintenant d'images pornographiques de n'importe quel mineur, alors que
les normes de 2010 parlaient de mineurs de moins de quatorze ans. Le fait pour un
clerc de télécharger des images pornographiques mettant en scéne des mineurs ou de
transférer de telles images est désormais intégré dans le code comme un délit passible
de la privation de l'office et d'autres justes peines, y compris éventuellement le renvoi de
I'état clérical.

Un troisieme changement majeur relativement a I'objet du délit est le nouveau 83 du
can. 1395 qui, outre le délit contre le sixieme commandement commis avec violences ou
menaces, déja présent dans le code de 1983, prévoit que « sera puni de justes peines,
y compris, si le cas l'exige, le renvoi de I'état clérical, le clerc qui, par abus d'autorité,
commet un délit contre le sixieme commandement du Décalogue ou contraint quelqu’un
a réaliser ou a subir des actes sexuels. » C'est une modification tres importante, qui fait
écho au scandale dd a la multiplication des révélations d'abus sexuels d'adultes par des

53



P. Benoit Malvaux, S - Changements du droit pénal canonique et abus

UISG - Bulletin n. 179, 2022

clercs qui ont profité de leur statut pour ce faire. Jusqu'a présent, de tels actes étaient
répréhensibles, mais ils ne constituaient pas des délits a proprement parler. Dorénavant,
il n"enira plus ainsi. Un clerc qui abuse sexuellement d'un adulte vis-a-vis duquel il exerce
une autorité juridique pourra étre puni -pensons par exemple a un maitre des novices
qui abuse sexuellement d'un novice. Moins évident pour moi est le cas d’'un clerc qui
abuse de son autorité spirituelle (par exemple, un accompagnateur spirituel qui abuse
sexuellementde lajeune femme qu'il accompagne). Il sera peut-étre bon que le Iégislateur
donne une interprétation authentique de la notion d'autorité, pour que I'on sache plus
précisément jusqu’ou s'applique le nouveau canon 1395 §3.

Au passage, vous aurez noté que le législateur n'a pas retenu l'expression d’ « abus de
personne vulnérable », qui se trouve par exemple dans le motu proprio Vos estis lux mundi.
Il a sans doute tenu compte des critiques émises a I'égard de cette notion subjective
(comment peut-on définir la vulnérabilité d'une personne ?) alors que la notion d'autorité
dont on abuse est davantage objective.

La fin du méme 83 du nouveau canon 1395 introduit un autre nouveau délit, le fait pour
un clerc de contraindre quelqu’'un a réaliser ou a subir des actes sexuels. Dans cette
hypothése, comme je comprends cette nouvelle norme, le clerc auteur du délit n'est
pas directement impliqué dans I'abus sexuel, mais il utilise son autorité ou sa force pour
obliger une ou plusieurs personnes a réaliser ou a subir des actes sexuels. On pourrait
ainsi imaginer le cas d'un maitre des novices qui obligerait deux de ses novices a avoir
des relations sexuelles entre eux.

4. Les nouveautés de la version révisée du livre VI du code

Voila les différentes nouveautés de la version révisée du livre VI du code par rapport a
I'objet du délit d'abus. Sont désormais considérés par le code de droit canon comme des
délits, pour le dire en bref, le recrutement par un clerc d'un mineur pour des exhibitions
pornographiques, la conservation, exhibition ou divulgation dimages pornographiques
de mineurs, le délit contre le sixieme commandement par un clerc qui abuse de son
autorité, et le fait de contraindre quelqu'un a réaliser ou a subir des actes sexuels.

Voyons maintenant les cas d’élargissement du champ d'application du droit pénal en ce
qui l'auteur du délit d'abus. La nouveauté fondamentale ici, non seulement par rapport
au code de 1983, mais aussi par rapport aux lois ultérieures, se trouve au c. 1398 §2, qui
stipule que le membre (sous-entendu non clerc) d'un institut de vie consacrée ou d'une
société de vie apostolique et nimporte quel fidele qui jouit d'une dignité ou accomplit un
office ou une fonction dans I'Eglise qui commet un délit visé par le canon 1398 §1 ou par
le canon 1395 83 sera puni de peines de limitation d’exercice ou de privation d'office ou
d'autres peines. Il y aiciaussi une avancée dans la mesure ou le code de 1983 ne prévoyait
de délit que dans I'hypothése d'un clerc. Le religieux non clerc, la religieuse ou le laic en
responsabilité pastorale qui abusait sexuellement d'un mineur pouvait faire I'objet de
mesures disciplinaires (y compris le renvoi de l'institut, dans le cas du religieux ou de la
religieuse) mais il ne pouvait pas faire I'objet d'une peine canonique a proprement parler.
Dorénavant, ces personnes pourront étre punies d'une des peines prévus par le canon
1336 88 2-4 (a savoir particulierement l'interdiction d'exercer un office ou la privation
d'un office) ou d'autres peines suivant la gravité du délit. Le législateur integre ici un autre
reproche adressé au droit pénal actuel, qui ne traitait que des clercs. On peut aussi voir
ici une illustration du changement de I'angle sous lequel on considére le délit, dont je
parlais tout a I'heure. Si on consideére d’'abord la violation d’'une obligation, I'abus sexuel

54



P. Benoit Malvaux, S - Changements du droit pénal canonique et abus

UISG - Bulletin n. 179, 2022

peut étre considéré comme plus grave s'il est commis par un ministre ordonné que par
un laic. Par contre, si on met au premier plan la victime, cette distinction n'a plus de
raison d'étre. Pour la victime, I'abus sexuel n'est pas en soi moins grave parce ce qu'il est
commis par un religieux frere ou par un laic en responsabilité pastorale.

Je termine par I'élargissement du champ d'application du droit pénal pour les abus par
rapport a la victime du délit. La plupart des « nouveautés » ici sont en fait I'intégration
dans le code de dispositions déja introduites par les lois particulieres depuis 2001. Ainsi,
le délit d'abus sexuel ne concerne plus seulement I'abus d'un mineur de moins de seize
ans, mais l'abus de n'importe quel mineur. Est assimilé au mineur la personne qui a
habituellement un usage imparfait de la raison, c'est-a-dire qui est atteinte d'un handicap
mental. Ces deux extensions du délit avaient été opérées par les normes d'application
de Sacramentorum sanctitatis tutela, en 2001 ou en 2010. Par contre, le canon 1398 §1 1°
et 2° introduit un troisieme type de victime possible, qui est une véritable nouveauté :
la personne a laquelle le droit reconnait une protection similaire a celle des mineurs et
des personnes privées habituellement de l'usage de la raison. Je dois vous avouer que
je ne sais pas ce que le législateur entend par la. Mais il ouvre la porte a ce que soient
reconnues dans l'avenir d'autres catégories de victimes dont I'abus sexuel par un clerc,
un consacré ou un laic en responsabilité pastorale sera considéré comme un délit.

Indirectement, un autre élargissement de la notion de victime est opéré par le
nouveau canon 1395 83 a propos du délit contre le sixieme commandement par abus
d'autorité. Dans ce cas, quel que soit I'age de la victime, le clerc ou le consacré ou le
laic en responsabilité pastorale qui utilise son autorité pour abuser sexuellement d'une
personne commet un délit selon le droit canon.

Voila, selon ce qu'il me semble, les principaux changements introduits par la nouvelle
version du livre VI en ce qui concerne les délits d'abus. Les changements les plus
significatifs, pour moi, sont d'abord le fait de considérer I'abus sexuel de mineurs comme
un délit contre la vie et la dignité humaine et non plus comme un délit contre le voeu de
chasteté, mettant ainsi au premier plan la victime. Ensuite, le fait de considérer comme
délit I'abus sexuel d'un mineur par un religieux non clerc ou un laic en responsabilité
pastorale, et pas seulement par un clerc, ainsi que I'abus sexuel par abus d'autorité de
toute personne, et pas seulement de mineurs. Pour moi, ce sont les changements les
plus significatifs.

Cependant, on peut s'interroger sur les conséquences pratiques de cette réforme. Dans
certains cas, elle sera peut-étre davantage d’'ordre symbolique. Je pense par exemple a
I'extension du délit aux religieux non clercs. Il faut savoir que, jusqu’a présent, le religieux
non clerc qui abuse d'un mineur ou qui commet un autre acte répréhensible du type
téléchargement de fichiers pédopornographiques peut déja faire l'objet de la part de
son supérieur de mesures administratives ou disciplinaires qui peuvent comprendre
la révocation de l'office, l'interdiction de poser certains actes (par exemple, d'aller sur
internet), etc. Dorénavant, il pourra étre aussi a des peines équivalentes. Symboliquement,
cela peut avoir du poids - je ne suis plus soumis a une mesure administrative, mais je suis
condamné a une peine, mais le résultat concret sera le méme : que je sois révoqué de
I'office par une mesure administrative ou que je sois condamné a une peine de privation
de l'office, je ne peux plus exercer cet office.

Toujours en ce qui concerne les religieux ou plus largement les consacrés, il faudra voir
les répercussions des modifications du droit pénal par rapport au renvoi de l'institut.
Vous savez qu'en vertu de l'actuel canon 695, le religieux qui commet un des délits

55



P. Benoit Malvaux, S - Changements du droit pénal canonique et abus

UISG - Bulletin n. 179, 2022

mentionnés aux canons 1395, 1397 et 1398 doit étre renvoyé de l'institut sauf, dans le cas
du canon 1395 82, si le supérieur juge qu'il peut étre pourvu autrement a 'amendement
du membre, au rétablissement de la justice et a la réparation du scandale. Dans le cas
d’'un religieux, clerc ou non clerc, qui a abusé sexuellement d'un mineur, le supérieur
a ainsi une marge de manceuvre. En principe, il doit renvoyer le religieux de l'institut.
Cependant, il peut estimer qu'il y a d'autres moyens de rétablir la justice et réparer le
scandale, particulierement quand les faits sont anciens et le religieux déja agé. Dans
ce cas, au moins dans la Compagnie de Jésus, on ne renvoie pas le jésuite, mais on le
soumet a des mesures de restriction.

Il faut espérer que le législateur n'oubliera pas d'adapter le canon 695 a la nouvelle
numérotation du livre VI. Je rappelle que le renvoi de l'institut n'est pas une peine - le
livre VI n'en parle pas, mais une mesure administrative de gouvernement. La révision
du livre VI n'aura donc pas de conséquences a cet égard. C'est ce qui me fait dire que
I'extension de la notion de délit a des abus commis par des religieux non clercs a surtout
une portée symbolique.

Par contre, I'extension du délit aux abus sexuels d'adultes par abus d'autorité aura
davantage de conséquences pratiques, en tout cas pour les clercs. Jusqu'a présent, le
clerc qui usait de son autorité pour abuser sexuellement d'une personne adulte pouvait
étre soumis a des mesures disciplinaires, mais il n'était pas possible de le renvoyer de
I'état clérical. Ce sera dorénavant possible.

C'est donc possible, mais sera-ce effectivement le cas ? C'est une autre question que je
me pose a propos de cette réforme, a savoir celle de sa mise en ceuvre. En effet, il ne
suffit pas d'établir que tel comportement est délictueux et peut étre puni par telle ou
telle peine, encore faut-il que ces peines puissent étre appliquées. Or, il faut savoir que,
jusqu’a maintenant, la Iégislation relative a la compétence de la CDF n'a pas changé. La
Congrégation pour la Doctrine de la Foi n'est donc pas compétente pour les nouveaux
délits introduits dans le Code. Lorsqu'un ordinaire recoit une plainte relative a un de
ces nouveaux délits, il devra donc procéder a une enquéte préliminaire, pour établir la
vraisemblance du délit, puis décider I'ouverture d’'un proces judiciaire, devant le tribunal
diocésain, ou d'un proces administratif, devant le méme ordinaire. C'est en fait la méme
procédure qui existe pour le délit d'abus sexuel de mineur par un clerc, a ceci pres que, si
I'enquéte préliminaire permet d'établir la vraisemblance du délit, ce n'est pas l'ordinaire
qui décide d’engager un proces, mais il envoie le dossier a la CDF, pour que celle-ci décide
de la suite de la procédure. De par mon expérience comme procureur de la Compagnie de
Jésus, je peux témoigner que nous avons été grandement aidés par I'obligation d’envoyer
les dossiers a la CDF, a la fois pour avoir une politique cohérente en la matiere mais aussi
pour traiter effectivement les dossiers.

Si la mise en ceuvre des nouvelles normes pénales est laissée aux ordinaires et aux
tribunaux diocésains, il y a le risque qu'elle reste lettre morte en beaucoup d'endroits,
soit par manque de motivation, soit par manque de compétence des ordinaires et des
tribunaux diocésains. Personnellement, je me demande donc s'il ne serait pas heureux
d'élargir la compétence de la CDF a ces nouveaux délits, de maniere a favoriser la mise
en ceuvre de la nouvelle législation.

56



UISG - Bulletin n. 179, 2022

LA VIE A LUISG

Du bureau de la Secrétaire Exécutive

Il est difficile de croire que 'Assemblée du mois de mai est désormais derriere nous ; ce
fut un merveilleux évenement avec 510 supérieures générales sur place et 174 autres en
ligne. Nous avons réussi a diffuser les séances en 14 langues, et les sceurs ont pu participer
et échanger en ligne tandis que les autres travaillaient a leurs tables a I'Ergife : un exploit.
Nous remercions vivement le Bureau des communications et les personnes qui se sont
occupées des aspects la techniques a I'UISG. Le theme « Embrasser la vulnérabilité sur
le chemin synodal » et les interventions ont été grandement appréciés. Nous savons
que les conférences ont été utilisées pour préparer des chapitres généraux et qu'elles
continuent a étre une riche source de réflexion pour les congrégations. La session finale
de 'Assemblée de 'UISG s'est tenue le 11 juillet. Une fois de plus, la participation en ligne
futexcellente. Le théeme était le Document commun USG/UISG qui a été soumis au Bureau
du Synode au nom des deux unions. Sr Gemma Simmonds CJ, Sr Maria Cimperman RSCJ
etle P. Orlando Torres SJ ont présenté les aspects principaux du texte et les participantes
ont répondu aux questions suivantes :

1. Que voulez-vous affirmer dans ce document?

2. Qu'est-ce qui pourrait manquer ou nécessiter une plus grande attention ?

3. Comment pouvons-nous, en tant que membres de la UISG, faire évoluer/
transmettre le document final ?

Ce fut un partage riche qui nous sera utile pour avancer dans le processus synodal.
Depuis, le Document de travail pour I'étape continentale : Elargis I'espace de ta tente (Is 54,2)
a été publié. Il est disponible en 5 langues sur le site du Synode : https://www.synod.va/

en/highlights/working-document-for-the-continental-stage.html

Pour rester sur le sujet du Synode, le 2 novembre 'UISG et I'USG ont tenu un webinaire
en présentiel et en ligne, au cours duquel le P. Giacomo Costa S et Sr Nathalie Becquart
XM(] sont intervenus sur le processus de rédaction du document et son contenu général.
Ensuite, Sr Nadia Coppa ASC et Sr. Dolores Lahr CSJ ont présenté quelques réflexions du
point de vue de I'UISG et a partir de la Réponse Commune proposée par les deux Unions.
Le fr. Emili Turu FMS modérait la session et Sr Pat Murray IBVM a adressé quelques mots
de conclusion. Ce webinaire se trouve sur YouTube et il reste a votre disposition sur le
site de I'UISG.

En juin une réunion de Sceurs Théologiennes a été organisée avec succés a Nemi. Les
20 participantes font partie d'un groupe de jeunes sceurs théologiennes qui travaillent
ensemble depuis le début de la covid et qui écrivent sur la vie religieuse a la lumiére
de leurs disciplines respectives. Pendant leurs sessions elles ont rencontré le Cardinal
Braz de Aviz et Sr. Jolanta Kafka RMI - qui était alors Présidente de I'UISG. Ensemble,
elles ont cherché comment contribuer comme théologiennes a la réflexion sur la vie

57



La Vie a la UISG

UISG - Bulletin n. 179, 2022

consacrée dans le contexte d'aujourd’hui. Le groupe de coordination, composé de Maria
Cimperman RSCJ, Gemma Simmonds (], Julia Prinz VDMF, Paula Jordao VDMF et Pat
Murray IBVM s'est retrouvé récemment pour évaluer I'ensemble du processus de facon a
continuer avec un autre groupe en 2023. Si vous avez des sceurs théologiennes de moins
de 60 ans que vous aimeriez proposer pour ce groupe, veuillez contacter Sr Paula Jordao

VDMF a l'adresse formation@uisg.org.

La communauté de I'UISG a Caltanissetta a terminé sa mission en juin. Le projet Migrants
de I'UISG fut lancé en 2015, a I'occasion du 50 anniversaire de la fondation de I'UISG.
Son but était de construire des ponts entre les migrants - qui étaient trés nombreux a
débarquer en Sicile - et la population locale. Ces deux dernieres années ont vu arriver
peu de nouveaux migrants, et il s'agit maintenant de travailler a leur intégration - d'aider
les migrants installés a Caltanissetta a s'épanouir dans leur nouveau cadre. Comme
C'est la mission de I'Eglise locale, les sceurs n‘ont pas été remplacees et le projet inter-
congrégation se concentre maintenant sur la communauté de I'UISG de Lampedusa. Sr
Florence de la Villeon RSCJ accompagne les membres de la communauté et leur rend
visite régulierement tout en maintenant contact avec celles qui ont collaboré dans les
implantations précédentes - Ramacca, Agrigente et Caltanissetta. Cela étant, une seconde
phase du Projet Migrants UISG a été lancée dans le but d’établir un réseau international
de sceurs travaillant avec les migrants et les réfugiés dans différentes parties du monde
et le long de nombreuses frontieres. Cette nouvelle initiative est dirigée par Sr Carmen
Bandeo SSpS, qui est impliquée dans le projet de Sicile depuis ses débuts et qui a elle-
méme passé un certain temps dans une communauté proche d'un centre de migrants
en Grece. Les sceurs engagées dans ce ministere échangeront leurs bonnes pratiques et
elles détermineront les ressources spirituelles et matérielles dont elles ont besoin pour
exercer au mieux cet apostolat. Grand merci aux congrégations qui ont soutenu ce projet
tout au long de ces sept dernieres années en envoyant des sceurs et en apportant une
aide financiere.

Parmi les autres moments importants a retenir, notons la participation de trois sceurs au
Forum Economique Mondial de Davos au mois de mai. Sr Mary John Kudiyiruppil SSpS, Sr
Ruth del Pilar Mora FMS et Sr Pat Murray IBVM avaient un message tres simple a partager
avec les représentants des gouvernements et les dirigeants d'entreprise - développez
des partenariats avec des religieux qui connaissent les besoins sur le terrain, si vous voulez
apporter des changements substantiels et systémiques. Parler avec et pour les personnes
sans voix, mais surtout soutenir celles qui ne se sentent pas autorisées a élever la voix,
fait partie de notre vie prophétique.

En avril 2022 nous avons été heureuses d'accueillir a 'UISG Sr Mary John Kudiyiruppil
SSpS, en tant que Secrétaire Exécutive Associée.

Sr Gabriella Bottani CMS a été succédée a la direction de Talitha Kum par Sr Abby
Avelino MM. Ces huit dernieres années, Sr Gabriella s'est employée a faire de Talitha
Kum un réseau mondial de réseaux (plus de 90 au total) sur tous les continents. Nous
lui devons toute notre gratitude. Plusieurs rencontres importantes se sont tenues cette
année - en Bolivie au mois de septembre, en Thailande en octobre, au Portugal et a
Nairobi en novembre. A Nairobi Sr Gabriella a été mise a 'honneur par la Conrad N.
Hilton Foundation, pour son travail de coordination contre la traite. Au mois d'aodt, Sr.
Pat Murray IBVM a recu le 2022 Outstanding Leadership Award de la part de LCWR pour
sa vie au service de la paix et de la justice en Irlande du Nord, au Sud Soudan et a travers
ses initiatives actuelles a I'UISG.

Enfin I'équipe de I'UISG a participé aux deux premiers jours d'un programme de
développement du personnel qui s'étalera sur un an. Les sceurs Pat et Mary John ont
rencontré différents Ambassadeurs prés le Saint Siege ayant exprimé leur désir d'apporter
leur soutien au travail des religieuses dans certains domaines. Deux rencontres tres
intéressantes se sont tenues récemment a I'UISG : 'une avec des officiels du FBI et du

58



La Vie a la UISG

UISG - Bulletin n. 179, 2022

US State Department et l'autre avec des officiers de 'Académie Militaire Hollandaise. Les
premiers voulaient discuter de la protection des sceurs dans les zones de conflits parce
que les religieux sont de plus en plus considérés comme des cibles « faciles » par les
kidnappeurs. Malheureusement nous voyons la souffrance que des années de captivité
et méme de torture infligent aux religieuses, aux prétres et aux religieux. Il semble
important de développer des protocoles de congrégation pour les cas d'incidents dans
les zones de conflit. Les militaires hollandais ont demandé comment vivent et travaillent
les sceurs dans les zones de conflit, ce qui fait leur quotidien et ce qui les soutient. Sr
Mary John a raconté I'expérience actuelle des sceurs de sa congrégation en Ukraine et
en Pologne ; Sr Florence de la Villeon a partagé son vécu dans les camps de réfugiés au
Nord de I'Ouganda, Sr Abby a parlé des sceurs habitant dans des zones ou la traite est
endémique et Sr Pat a évoqué ses expériences en Irlande du Nord et au Sud Soudan.
lls ont été particulierement intéressés par le fait que c'est notre vie de foi qui nous
soutient. Dans notre prochain numéro nous partagerons des expériences de soceurs qui
ont participé a la COP-27.

A I'approche de I'Avent et du Caréme, prions pour le peuple d'Ukraine :

Dieu trés aimant, nous te prions pour le people d’'Ukraine,
pour tous ceux qui souffrent ou qui ont peur :

sois proche d’eux et protege-les.

Nous te prions pour les dirigeants du monde,

afin que leurs choix soient guidés par la compassion, la force et la sagesse.
Nous te prions pour le monde,

afin qu’en cette période de crise nous puissions étre solidaires
de nos fréres et sceurs dans le besoin.

Donne-nous de marcher dans tes voies

afin que la paix et la justice

deviennent une réalité pour le peuple d’Ukraine

et pour le monde entier.

Amen.

(CAFOD-UK)

59



COMITE DIRECTEUR DE L’ UISG (2022-2025)

Présidente

Vice-présidente

Suppléantes

Secrétaire Exécutive

Sr. Nadia Coppa, ASC (Italie)
Adoratrices du Sang du Christ

Sr. Mary Teresa Barron, OLA (Irlande)
Sceurs de Notre Dame des Apotres

Sr. Roxanne Schares, SSND (Etats-Unis)
School Sisters of Notre Dame

Sr. Theodosia Baki, TSSF (Cameroun)
Sceurs Tertiaires de Saint-Frangois

Sr. Graciela Francovig, Fl (Argentine)
Hijas de Jesus

Sr. There§a Purayidathil, EF (Inde)
Filles de I'Eglise

Sr. M. Jose Gay Miguel, CMT (Espagne)
Carmélites Missionnaires Thérésiennes

Sr. Miriam Altenhofen, SSpS (Allemagne)
Missionary Servants of the Holy Spirit

Sr. Maria Rita Calvo Sang, ODN (Espagne)
Ordre de la Compagnie de Marie-Notre-Dame

Sr. Antonietta Papa, FMM (ltalie)
Filles de Marie Missionnaires

Sr. Dolores Lahr, CSJ (Etats-Unis)
Sceurs de Saint Joseph de Chambéry

Sr. Patricia del Carmen Villaroel Garay, SSCC (Chili)
Sceurs des Sacrés Ceeurs de Jésus et de Marie

Sr. Anna Josephina D’Souza, SAC (Inde)
Sceurs Missionnaires de I'’Apostolat Catholique (Pallottines)

Sr. Patricia Murray, IBVM (Irlande)
Institute of the Blessed Virgin Mary (Loreto Sisters)

60



STAFF UISG

SECRETARIAT

FINANCES

COMMUNICATION

Sr. Patricia Murray, ibvm
Secrétaire Exécutive

segretaria.esecutiva@uisg.org - 0668.400.236

Sr. Mary John Kudiyiruppil, SSpS
Vice-secrétaire Exécutive
Vi r ri i r

Rosalia Armillotta
Assistante Secrétaire Exécutive

ufficio.segreteria@uisg.org - 0668.400.238

Aileen Montojo
Administratrice des Finances

economato@uisg.org - 0668.400.212

Sr. Sunitha Luscious, zsc
Assistante Administratrice des Finances

amministrazione@uisg.org - 0668.400.249

Miriam Coco
Assistante Administratrice des Finances

economato@uisg.org
Patrizia Balzerani
Secrétaire Membership

assistente.economato@uisg.org - 0668.400.248

Patrizia Morgante
Responsable Communication

comunicazione@uisg.org - 0668.400.234

Sr. Thérése Raad, sdc
Assistante Bureau de Communication

assistente.comunicazione@uisg.org - 0668.400.233

Miriam Di Bartolo
Assistante Bureau de Communication
isten municazion i r

Antonietta Rauti
Coordinatrice Bulletin UISG

bollettino@uisg.org - 0668.400.230

61



STAFF UISG

PROJETS

SERVICES

Sr. Abby Avelino
Coordinatrice Talitha Kum
coordinator@talithakum.info - 0668.400.235

Sr. Mayra Cuellar, mb
Talitha Kum International Coordination Team
info@talithakum.info

Sr. Mary Niluka Perera, rgs
Catholic Care for Children International

ccc@uisg.org - 0668.400.225

Sr. M. Cynthia Reyes, sra
Programme de I'UISG pour les formateurs

formators.programme@uisg.org - 0668.400.227

Sr. Paula Jordao, fmvd
Coordinatrice de Formation

formation@uisg.org - 0668.400.245

Giulia Oliveri
Grant Manager

gm@uisg.org - 0668.400.229

Sr. Carmen Elisa Bandeo, SSpS
Réseau international des migrants et des réfugiés

rete.migranti@uisg.org
Giulia Cirillo
Sisters Advocating
\Yi mm rdin r@ui r

Conseil Canoniste

canoniste@uisg.org - 0668.400.223

Sr. Florence de la Villeon, rscj
Coordinatrice des Services Techniques

sicily@uisg.org - 0668.400.231

Svetlana Antonova
Assistante Technique des Services Generaux

assis.tec@uisg.org - 0668.400.250

62



STAFF UISG

Riccardo Desai
Assistant technique pour les ordinateurs et la technologie en ligne

tecnico@uisg.org - 0668.400.213

CONSULTANTS Nawojka Mocek-Gallina
EXTERNES Assistante Bureau de Communication

Marion Lugagne Delpon

Talitha Kum
secretariat@talithakum.info

63



