
LEADERSHIP 
INTERCULTUREL : 

POTENTIALITÉS ET DÉFIS

 Numéro 179 - Décembre 2022



Présentation	 3

Interculturalité, leadership et vœux : obstacle ou richesse	 5
Sr. Patricia Murray, IBVM

Les défis que peut présenter l’interculturalité 
pour la société et la vie religieuse africaines	 19

Sr. Jane Wakahiu, LSOSF

La Synodalite dans l’Eglise catholique	 31
Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

Nommer l’innommé.
Quels sont facteurs qui favorisent les abus de pouvoir et de conscience 
dans la Vie  Consacrée ?	 40

Ianire Angulo Ordorika, ESSE

Changements du droit pénal canonique et abus	 49
P. Benoit Malvaux, SJ
	

La vie à L’UISG	 57

Comité Directeur de l’UISG (2022-2025)	 60

Staff UISG	 61

LEADERSHIP INTERCULTUREL : 
POTENTIALITÉS ET DÉFIS

Numéro 179, 2022Bulletin UISG



3

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

L’ Interculturalité, la Synodalité, l’Abus de pouvoir, sont les thèmes que nous avons voulu 
aborder dans ce Bulletin n° 179. 
Ce sont des thèmes qui appellent la vie consacrée à être présente, solidaire, prophétique 
là où les femmes et les hommes cherchent comment sortir de leurs peurs et de leurs 
pauvretés.
Il s’agit également de domaines qui offrent aux leaders des congrégations religieuses 
l’occasion de cheminer ensemble, en syntonie et en synergie, pour apporter une contri-
bution efficace et une alternative face aux fermetures et aux égoïsmes qui s’insinuent 
toujours plus dans nos sociétés et pour être signe de témoignage évangélique, transpa-
rence de Dieu dans la construction du Royaume. 

Interculturalité, leadership et vœux : obstacle ou richesse
Sr. Patricia Murray, IBVM
Devant la diversité croissante dans la vie religieuse, le leadership doit se demander : « Y 
a-t-il des frères et des sœurs parmi nous qui murmurent ou même qui crient « Je n’arrive 
pas à respirer, nous n’arrivons pas à respirer  » parce qu’ils se sentent culturellement 
marginalisés ? » Ne sommes-nous pas appelés à réfléchir sur les implications radicales 
de ce que signifie vivre en communauté interculturelle ? Comment les responsables ana-
lyseront-ils la signification des vœux dans le monde multiculturel d’aujourd’hui ? Ne som-
mes-nous pas appelés « à découvrir la dignité de la différence et à la célébrer ? »  Si nous 
pouvons démontrer au monde que bien que culturellement différents, nous pouvons 
vivre et travailler ensemble, alors nous pouvons être un signe d’espérance prophétique 
dans le monde d’aujourd’hui.

Les défis que peut présenter l’interculturalité pour la société et la vie religieuse 
africaines
Sr. Jane Wakahiu, LSOSF
Pour identifier les dynamiques de la vie interculturelle, il est vital de comprendre et de 
reconnaitre que la culture n’est pas seulement ce qui nous rend différents, mais le déno-
minateur commun – parce que personne n’est dépourvu de culture. La formation inter-
culturelle aidera sans aucun doute les religieuses à apprendre des manières de cultiver 
des relations saines et de construire ensemble des communautés interculturelles mais il 
ne suffira pas d’apprendre pour transformer ces communautés. Les membres des com-

PRÉSENTATION



4

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Pr

és
en

ta
tio

n munautés devront faire preuve d’intentionnalité, tolérer les ambiguïtés et les erreurs, 
avoir un espace pour exprimer leurs frustrations sans jugement ; on devra les corriger 
lorsque ce sera nécessaire, leur prêter une oreille réellement attentive, les encourager, 
et leur montrer de la compassion.

La Synodalite dans l’Eglise catholique
Sr. Anne Béatrice Faye, CIC
Aujourd’hui, la voix de l’Eglise est composée de nombreuses voix différentes et le Synode 
est un temps de grâce où le message unifié et cohérent est la diversité et la pluralité. En 
d’autres termes, la synodalité consiste à discerner comment l’Esprit se meut à travers 
et avec le Corps du Christ, afin que nous puissions continuer à remplir notre mission 
d’évangélisation dans le monde. C’est dans ce contexte que ce Synode est pertinent pour 
discerner les réformes nécessaires dans l’Eglise.

Nommer l’innommé.
Quels sont facteurs qui favorisent les abus de pouvoir et de conscience dans la Vie  
Consacrée ?
Ianire Angulo Ordorika, ESSE
La VC en tant que telle offre un terrain fertile très propice à ce que se produisent des 
abus de pouvoir et de conscience. Cette affirmation n’implique pas de considérer qu’il 
se produisent per se, mais que dans cette vocation confluent des circonstances qui les 
favorisent beaucoup plus que dans d’autres milieux ou d’autre manières de suivre Jé-
sus-Christ. Nous allons maintenant exposer brièvement les éléments qui s’entrecroisent 
et favorisent ces situations abusives. Pour cela, nous considèrerons tout d’abord les élé-
ments propres à la VC, puis les éléments propres aux individus et enfin les éléments qui 
touchent à la dynamique de groupe.

Changements du droit pénal canonique et abus
P. Benoit Malvaux, SJ
La révision du livre VI du code de droit canon sur le droit pénal et ses conséquences 
en matière d’abus est une question complexe, que je vais essayer de présenter de la 
manière la plus claire possible. Dans un premier temps, je me propose de situer cette 
révision dans le cadre de l’évolution des mentalités dans l’Église à propos du droit pénal. 
Puis je présenterai les nouvelles normes relatives aux abus et aux peines par lesquels ils 
sont sanctionnés. Enfin, j’émettrai quelques brèves réflexions personnelles à propos de 
la mise en œuvre du nouveau système. 



5

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

Sr. Patricia Murray, IBVM, est membre de l’Institut de la 
Bienheureuse Vierge Marie (Loreto Sisters). Éducatrice, elle a été 
Peace Education Officer et Présidente de la Commission Épiscopale 
Irlandaise pour Justice et Paix. Elle a été membre du Conseil 
Général de sa Congrégation et la première Directrice Exécutive 
de Solidarity with South Sudan – un nouveau modèle de présence 
intercongrégationnelle. Elle est actuellement Secrétaire Exécutive de 
l’UISG. Elle est titulaire d’un MEd (TCD-Dublin), ainsi que d’un MA 
(Théologie) et d’un DMin de la Catholic Theological Union -Chicago. 

Sr. Patricia Murray, IBVM

INTERCULTURALITÉ, LEADERSHIP ET VŒUX : 
OBSTACLE OU RICHESSE

Cet article a été publié dans l’ouvrage : Lazar T. Stanislaus, SVD/Christian Tauchner, 
SVD (eds.), Becoming Intercultural. Perspectives on Mission, Delhi: ISPCK/Steyler 

Missionswissenschaftliches Institut 2021, pp. 153-170.

Notre monde se voit remodelé aujourd’hui par une extraordinaire confluence 
d’évènements. Les paysages sociaux et culturaux se modifient, et l’on assiste à la 
diffusion d’une nouvelle conscience dans le monde entier. Il y a déjà quelques années, 
Alvin Toffler faisait remarquer que l’humanité était confrontée à un prodigieux bond en 
avant avec le plus profond bouleversement social et la plus grande restructuration de 
tous les temps. Selon lui, « sans le reconnaitre clairement, nous sommes engagés dans 
la construction de toutes pièces d’une nouvelle et exceptionnelle civilisation. »1 Ce qui se 
passe maintenant fait certainement partie de ce bouleversement. Les religieux ne vivent 
pas en dehors du contexte de leur temps – il affecte ce que nous sommes et ce que 
nous devenons comme hommes et femmes consacrés. Ce n’est qu’en examinant nos 
vies de façon critique à la lumière de ces « signes des temps » que nous pourrons juger si 
l’inculturation, le leadership et les vœux sont un obstacle ou une richesse. 

Au début de 2020 une nouvelle infection virale appelée covid-19, ou péjorativement « la 
grippe chinoise » ou « Kung flu », commença à se diffuser à partir de la ville de Wuhan, 
en Chine. Les commentateurs sociaux faisaient remarquer que « partout où arrive une 
pandémie, la xénophobie n’est jamais loin derrière… La maladie, après tout, engendre 



6

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

.. 
-  

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
é,

 le
ad

er
sh

ip
 e

t v
œ

ux
 

la peur, qui à son tour engendre la discrimination.  »2 Différentes études montrent 
clairement que les Noirs et les groupes ethniques minoritaires ont un risque plus élevé 
de mourir de la covid-19 que les personnes d’ethnicité blanche. Selon les experts, le 
racisme est la cause fondamentale de cette différence parce qu’il « restreint l’accès aux 
possibilités d’éducation et d’emploi. »3 De plus, ces facteurs « conduisent à des conditions 
socioéconomiques plus pauvres qui impliquent des situations sanitaires plus pauvres. »4 
En outre, les personnes noires ou provenant d’autres minorités ethniques sont plus 
nombreuses à être employées dans des « tâches essentielles », à habiter dans des lieux 
surpeuplés, à avoir des problèmes des santé latents, ce qui augmente encore leurs 
risques. 

Le monde a reçu un choc supplémentaire avec le meurtre insensé de George Floyd le 25 
mai 2020 à Minneapolis, aux États-Unis. Les vidéos de l’évènement nous ont montré en 
boucle un homme en train de mourir, « le visage contre terre, plaqué sous une voiture, 
et sur lui un autre homme, un homme en uniforme, à la peau plus claire que celle de 
l’homme au sol… son genou enfoncé dans le cou de l’homme de couleur… L’homme 
au sol s’est tu, privé de son souffle.  »5 Ces 8 minutes 45 secondes ont galvanisé des 
millions de personnes qui sont descendues dans la rue en criant «  Je/nous n’arrivons 
pas à respirer »  ; « Les vies des Noirs comptent. » Ce sont des personnes de tous les 
âges, genres, ethnicités, races et religions, unies dans la solidarité, la colère et la douleur 
avec cet homme-là mais aussi avec toutes les personnes victimes de discrimination, de 
stéréotypes, de racisme, de xénophobie et d’exclusion sous toutes ses formes.

La mobilité croissante, les voyages transnationaux, un marché mondialisé, les réfugiés 
fuyant les guerres et les conflits, les migrants à la recherche d’une vie meilleure : tout 
cela a montré l’affreux visage de l’exclusion. Il faut maintenant une transformation 
personnelle et une conversion des comportements, des symboles et des systèmes. 
Ces évènements mondiaux ont placé un miroir devant notre société mondiale et la vie 
religieuse contemporaine. Récemment Jayne Helmlinger CSJ, reconnaissant sa propre 
complicité avec le racisme à cause des privilèges des Blancs, a appelé les religieuses à 
entreprendre « le pèlerinage sur les terres du racisme… sans en repartir trop vite, sans 
revenir à un lieu de confort et de protection. »6 Il est clair que partout dans le monde la 
grande question est de savoir comment vivre dans la différence et la diversité. C’est un 
défi qui doit être relevé tant par la société dans son ensemble que par les responsables 
au sein de la vie religieuse.  

Un récent document du Vatican fait remarquer l’énorme changement qui a pris place 
lorsque « de nombreuses congrégations, spécialement féminines,  sont passées de 
situations presque uniquement monoculturelles au défi du multiculturalisme.  »7 Le 
visage de la vie religieuse reflète un «  labyrinthe de cultures.  »8 Les jeunes religieux 
et religieuses vivent dans des communautés multiculturelles, ou participent à des 
réseaux de communion et de soutien mutuel qui sont « culturellement, ethniquement, 
théologiquement et ecclésialement différents.  »9 Cette évolution récente dans de 
nombreuses congrégations « a rendu plus aigu le problème de l’intégration entre cultures 
différentes. »10 Le même document fait remarquer que 

Pour certains instituts, se profile désormais une situation de gestion difficile: 
d’un côté, des dizaines de membres âgés, liés aux traditions culturelles et 
institutionnelles classiques et parfois installées et, de l’autre, un groupe nombreux 



7

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

.. 
-  

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
é,

 le
ad

er
sh

ip
 e

t v
œ

ux
 

de membres jeunes – provenant de différentes cultures – qui frémissent, se 
sentent marginalisés et n’acceptent plus les rôles subalternes.11

Il souligne la désoccidentalisation de la vie consacrée, qui va de pair avec le processus 
de mondialisation.12 Il ajoute que l’essentiel «  n’est pas la conservation des formes, 
mais la disponibilité à repenser, dans une continuité créative, la vie consacrée en tant 
que mémoire évangélique d’un état permanent de conversion.  »13 Lors d’une récente 
rencontre en ligne, la responsable d’une congrégation religieuse a posé la question « quel 
est le visage de la vie religieuse quand elle ne revêt pas la civilisation occidentale ? »14 
Comment comprendre les vœux à partir d’une perspective différente  ? De nombreux 
leaders suivent des formations sur différents aspects de la culture, de façon à gouverner 
avec compétence et sagesse.

Le nombre croissant de membres provenant de nouvelles cultures, ainsi que le déclin 
des vocations de sources traditionnelles, changent la composition culturelle des 
congrégations religieuses. Les nouveaux membres peuvent se trouver confrontés à des 
préjugés manifestes ou déguisés, à des généralisations, à des jugements stéréotypés 
et à des incompréhensions réciproques – tout ceci pouvant être aggravé par un fossé 
générationnel ou des différences de personnalités. Il n’est pas rare que la critique des 
individus ou des groupes circule de manière sournoise, ce qui crée un climat malsain. On 
peut avoir peur d’être dominé par le groupe majoritaire. Si l’on perçoit que les ressources 
de la congrégation – comme le pouvoir, l’argent, les relations de solidarité avec les 
familles des membres, et l’hospitalité – sont distribuées de manière inégale, la confiance 
en ressort profondément affectée. Malgré tout cela, les différences font rarement 
l’objet des conversations et l’on n’aborde presque jamais ouvertement la question du 
racisme et des préjugés. Les membres pratiquent une double approche : « En présence 
des membres de l’«  autre  » culture, nous insistons sur le positif… mais lorsque nous 
sommes avec des personnes de notre propre culture, ce sont tous les aspects négatifs 
(de l’autre culture) qui émergent.»15 Dans l’image bien connue de l’iceberg culturel, les 
neuf dixièmes de ce qui constitue une culture se trouvent en dessous de la surface. Les 
leaders doivent prendre en compte les processus culturels conscients et inconscients, au 
niveau individuel et au niveau organisationnel.

Comment alors exercer le gouvernement dans ce contexte de croissante diversité 
culturelle ? Les responsables doivent mener des discussions plus profondes qui 
appelleront à un changement radical de cœur et d’esprit. Si la vie religieuse veut refléter 
les énormes changements culturels qui prennent place tant dans le monde que dans 
nos congrégations, il faut davantage porter l’attention sur les anthropologies des 
différentes cultures et apprendre le langage de la culture. Il est clair qu’un « un ministère 
de direction devient de plus en plus nécessaire, capable de solliciter une réelle synodalité 
qui alimente un dynamisme de synergie. »16 Devant la diversité croissante dans la vie 
religieuse, le leadership doit se demander : « Y a-t-il des frères et des sœurs parmi nous 
qui murmurent ou même qui crient « Je n’arrive pas à respirer, nous n’arrivons pas à 
respirer » parce qu’ils se sentent culturellement marginalisés ? » Ne sommes-nous pas 
appelés à réfléchir sur les implications radicales de ce que signifie vivre en communauté 
interculturelle ? Comment les responsables analyseront-ils la signification des vœux dans 
le monde multiculturel d’aujourd’hui  ? Ne sommes-nous pas appelés «  à découvrir la 
dignité de la différence et à la célébrer ? »17 Si nous pouvons démontrer au monde que 
bien que culturellement différents, nous pouvons vivre et travailler ensemble, alors nous 
pouvons être un signe d’espérance prophétique dans le monde d’aujourd’hui.



8

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

.. 
-  

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
é,

 le
ad

er
sh

ip
 e

t v
œ

ux

de congrégations religieuses sont donc appelés à sensibiliser leurs membres aux valeurs 
et aux attitudes de l’Évangile dont a besoin le monde interculturel d’aujourd’hui. Doivent 
en faire partie l’empathie, l’ouverture à l’autre, le partage et l’enrichissement mutuel, 
l’hospitalité, la rencontre et l’accueil de l’étranger, l’inclusion, le respect de l’autre, la 
compréhension et la célébration de la différence, et le développement de liens profonds. 
Quand ces attitudes et ces valeurs se développent chez les membres des congrégations, 
elles influenceront ensuite l’action dans l’apostolat. Mais les leaders doivent d’abord 
entreprendre un processus de recherche personnelle, afin d’être en mesure de stimuler 
les autres « à s’engager à vivre de manière semblable… en se faisant les champions d’une 
nouvelle manière de gouverner dans notre culture. »22

L’un des premiers défis du leadership est de comprendre les dynamiques de la culture. 
C’est une tâche très complexe, comme si l’on pelait un oignon. La culture décrit tout 

Le gouvernement dans un monde multiculturel

Comment alors gouverner face à une différence et à une diversité croissantes ? Les 
théoriciens de l’organisation affirment que les leaders qui entreprennent un parcours 
de compréhension et de développement personnels sont en mesure de transformer 
non seulement leurs propres compétences, mais aussi celles des autres et de leurs 
organisations.18 Les leaders transformateurs sont des personnes qui savent « identifier 
leur cœur profond ou leur moi supérieur qui peut les guider efficacement lorsqu’ils 
traversent des périodes de turbulence. »19 Cependant sans un processus personnel qui 
développe la capacité de la personne à percevoir, à apprendre, à intérioriser, à donner 
explicitement du sens et à construire du sens, un tel leadership transformateur est 
impossible.20 Pour qu’il y ait un bon gouvernement, il doit y avoir une vision – l’articulation 
d’un but « qui vaut pour le reste de votre vie ».21 Les hommes et les femmes responsables 

Comprendre et respecter la culture d’une 
autre personne, c’est affirmer son identité et 
reconnaitre sa dignité. Cultiver le respect et 
la compréhension mutuels aide à construire 
la confiance et l’ouverture, à enrichir la 
communication interculturelle et à créer une 

communauté véritablement interculturelle



9

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

.. 
-  

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
é,

 le
ad

er
sh

ip
 e

t v
œ

ux
 

des personnes de différentes cultures font connaissance, elles doivent continuellement 
découvrir les réactions culturelles propres aux individus nouvellement rencontrés.

Tous les écrits contemporains sur l’interculturalité font remarquer que ce terme englobe 
«  la théologie, la pratique et la spiritualité du dialogue prophétique.  » 26Au niveau 
pratique, dans ses nombreux écrits le missiologue Anthony Gittins explique qu’une réelle 
interculturalité ne peut émerger d’une communauté constituée de plusieurs cultures 
que si ses membres créent une nouvelle culture à travers des échanges intentionnels, 
honnêtes et créatifs. De plus, une communauté religieuse doit « témoigner publiquement 
qu’il est vraiment possible pour des personnes de différentes cultures et langages, mais 
ayant une foi et une vision commune, de perdurer et de s’épanouir pour un but dépassant 
tout caprice ou tout confort et pour être un signe du Royaume et du Règne de Dieu. »27 
Une personne ne peut s’engager dans le processus de l’interculturalité que si elle est 

ce qui rend unique un groupe nombreux de personnes. On l’a comparée avec l’air que 
nous respirons, qu’on ne remarque vraiment que lorsqu’il vient à manquer. La culture 
est vue comme « une série de normes selon lesquelles les choses sont organisées ou 
simplement « sont » dans une organisation, un pays ou une société particuliers. »23 Une 
culture peut être examinée de l’extérieur (étique) ou de l’intérieur (émique).24 L’identité 
culturelle d’une personne se développe dans le temps et on l’a définie comme « le fait 
d’accepter ouvertement et de s’identifier avec un groupe partageant un système de 
symboles et de significations ainsi que des normes/règles de conduite. »25 Ceci signifie 
que la personne peut fonctionner comme il se doit au sein de cette culture, puisqu’elle 
comprend ses systèmes de symboles et ses croyances et qu’elle en respecte les lois. 
Des personnes socialisées dans différentes cultures réagissent différemment à la même 
série de circonstances, à cause de conceptions précédemment internalisées de ce qui est 
normal et de ce qui est approprié. Il n’y a donc pas une manière unique de réagir, et quand 



10

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

.. 
-  

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
é,

 le
ad

er
sh

ip
 e

t v
œ

ux
 

ouverte à se laisser transformée par des personnes d’autres cultures. Ce processus a 
parfois été réduit à un superficiel partage de nourriture, à un échange de symboles ou à 
la célébration de fêtes nationales. Pour être réel, il doit impliquer un partage à un niveau 
beaucoup plus profond. Cela signifie rendre « plus explicite la réciprocité essentielle du 
processus d’inculturation tant au niveau personnel que social. »28 Cela implique d’être 
ouvert à écouter les sentiments, les peurs et les difficultés de l’autre, en affrontant 
ensemble les véritables tensions et inégalités culturelles, ainsi que d’apprendre comment 
exprimer les sentiments négatifs et les incompréhensions réciproques. 

Le missiologue Aylward Shorter nous invite à commencer notre apprentissage interculturel 
en croyant tout d’abord « … au caractère positif des autres cultures », puis en nourrissant 
« le désir d’être enrichi par elles. » Enfin nous devons « accueillir les personnes d’autres 
cultures et leur donner (notre) confiance sans réserve. »29 Comprendre et respecter la 
culture d’une autre personne, c’est affirmer son identité et reconnaitre sa dignité. Cultiver 
le respect et la compréhension mutuels aide à construire la confiance et l’ouverture, 
à enrichir la communication interculturelle et à créer une communauté véritablement 
interculturelle. 

Le défi interculturel de la vie consacrée

Les leaders doivent commencer par se demander dans quelle mesure notre monde 
globalisé multiculturel remodèle la théologie de la vie religieuse. Voit-on apparaitre de 
nouvelles conceptions de la vie consacrée ? Avant le Concile Vatican II, la vie religieuse 
consacrée était vue en termes d’engagement individuel : « Quiconque met la main à la 
charrue, puis regarde en arrière, n’est pas fait pour le royaume de Dieu. »30 La culture 
congrégationnelle des vœux privilégiait le « JE » (une culture individualiste) même si les 
membres vivaient en communauté. Les citations bibliques comme « Celui qui aime son 
père ou sa mère plus que moi n’est pas digne de moi »31 étaient utilisées pour construire 
des systèmes et des cultures qui créaient des distances entre les religieux consacrés et 
leurs familles, les communautés locales et le reste du monde. La vie consacrée était vue 
comme un retrait du monde. Vatican II a fait prendre conscience du fait que l’Église et par 
extension la vie religieuse devaient être « dans, avec et pour le monde, en participant à son 
combat pour la transformation de l’humanité. »32 Les Congrégations ont commencé un 
processus de renouveau en se demandant comment « l’esprit entreprenant, l’inventivité 
et la sainteté des fondateurs et des fondatrices » pouvaient répondre aux « signes des 
temps qui apparaissent dans le monde actuel. »33 Il n’en reste pas moins que le processus 
de renouveau et d’adaptation n’a pas été facile.

Nous ne devons pas avoir peur de reconnaître honnêtement que, malgré toute 
une série de changements, le vieux schéma institutionnel peine à céder le pas à 
des modèles nouveaux avec détermination. Toute la constellation de langages 
et de modèles, de valeurs et de devoirs, de spiritualités et d’identités ecclésiales 
auxquels nous sommes habitués n’a peut-être pas encore laissé place à la 
réception et à la stabilisation du nouveau paradigme né de l’inspiration et de la 
pratique post-conciliaires.34

Nous sommes à nouveau appelés à réfléchir sur ce qui est requis aujourd’hui pour que 
les religieux soient présence prophétique et témoignage contre-culturel inspiré par les 
valeurs évangéliques. Nous sommes de plus en plus conscients que les vœux vécus en 
communauté (le NOUS ou une culture collective) peuvent être un témoignage prophétique 



11

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

.. 
-  

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
é,

 le
ad

er
sh

ip
 e

t v
œ

ux
 

significatif. À travers leurs vœux les religieux se donnent à la personne du Christ ; puis 
personnellement et communautairement ils s’engagent dans la transformation de tous 
les aspects de la vie humaine. Sandra Schneiders démontre comment les vœux touchent 
spécifiquement trois dimensions importantes de la vie personnelle – les possessions, 
l’affectivité et le pouvoir – qui sont aussi les trois principaux domaines d’interaction 
qui structurent le monde (l’économie, la vie sociale et la politique). Nous avons déjà vu 
comment ces trois domaines peuvent avoir une influence sur la pauvreté, l’exclusion et la 
discrimination des cultures différentes. En conséquence, une théologie contemporaine 
des vœux doit souligner «  le potentiel qu’ont les vœux de permettre aux religieux de 
jouer un rôle significatif dans la transformation des structures mêmes du monde »35, en 
particulier dans la création d’une nouvelle manière internationale de vivre ensemble.

Le vœu de pauvreté : Le vœu de pauvreté est un engagement à témoigner d’une autre 
manière de vivre dans un monde nettement divisé entre l’abondance et la précarité. Le 
vœu de pauvreté a deux dimensions – l’une sociale, l’autre personnelle.36 La dimension 
sociale demande aux congrégations religieuses de contribuer « à la restructuration de 
la situation économique à l’échelle mondiale.  »37 Elles doivent pour ceci utiliser leurs 
ressources pour répondre aux besoins des personnes désavantagées matériellement, 
plaider en faveur des pauvres et revendiquer un changement structurel. La dimension 
personnelle appelle les religieux à être des témoins « de liberté intérieure et de simplicité » 
et de « la liberté évangélique vécue par le Christ qui nous enrichit de sa pauvreté. »38 Ce 
vœu appelle à une relation équilibrée avec les biens matériels, en reconnaissant que 
tout nous est donné par Dieu ; donc « nous, les religieux, nous n’avons pas droit à plus 
que ce dont nous avons besoin quand un autre est dans le besoin. »39 Nous sommes 
appelés à une conversion du cœur qui changera notre rapport aux biens matériels et 
aux possessions. Les religieux doivent dénoncer l’égoïsme, l’exploitation, la domination, 
et «  créer un partage de vie à travers le partage des biens.  »40 Ce vœu implique une 
administration responsable et une solidarité mondiale. Il est vécu à travers des attitudes 
et des comportements qui attestent « la satisfaction et l’action de grâce, le détachement 
du cœur, le travail bien fait, la confiance dans la providence, le respect et la solidarité 
avec les pauvres.  »41 L’hospitalité et l’accueil radical sont les caractéristiques de cet 
engagement consacré. Il faut montrer qu’il y a de la place pour tous autour de la table, 
quels que soient leur culture, leur ethnicité, leur âge ou leur genre, leur religion ou leurs 
convictions politiques, parce que tous sont les bienvenus. 

Aujourd’hui, de nombreux religieux proviennent de contextes et cultures où des millions 
de personnes sont aux prises avec la pauvreté absolue. Il arrive que des familles vivent 
dans l’indigence alors que leurs fils et leurs filles qui ont fait vœu de pauvreté ont tout 
ce qui leur faut. Ces religieux ont accès à des ressources et des opportunités qui ne 
seraient peut-être pas envisageables dans d’autres circonstances. Être membre d’une 
communauté religieuse peut permettre de bénéficier «  d’une formation intellectuelle 
et professionnelle et d’un style de vie qui sont le fruit d’une préparation pratiquement 
occidentale. »42 Les membres de la famille ne comprennent pas toujours que les consacrés 
n’aient pas un accès indépendant aux biens matériels de la congrégation religieuse. Ils 
s’attendent à ce que les religieux les soutiennent financièrement ou les aident à trouver 
des bienfaiteurs. Cependant être religieux n’exempt pas une personne de ses obligations 
familiales. Il doit être clair que c’est la communauté et non l’individu qui répond à ce qui 
est escompté culturellement d’un membre de la famille quand survient un décès ou lors 
d’importantes célébrations familiales. 



12

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

.. 
-  

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
é,

 le
ad

er
sh

ip
 e

t v
œ

ux
 

Vœu de célibat : Le célibat consacré est vu comme un don de Dieu à l’individu et par 
extension à l’Église et aux personnes auprès desquelles le religieux vit et exerce son 
ministère. Par le vœu de célibat, une personne s’engage pour la vie, signifiant une relation 
personnelle avec Dieu et une disponibilité à promouvoir le Royaume de Dieu. Sacrifier la 
possibilité de se marier n’est pas chose facile, mais cela libère les religieux qui peuvent 
ainsi se donner pleinement à des apostolats qui transforment la société. Cependant, 
dans certains contextes culturels, bien que le célibat existe depuis des siècles cette 
consécration était à la divinité, au souverain ou aux esprits. La vie est vue comme un don 
de Dieu et une garantie de la continuité du groupe, par conséquent « la personne qui 
refusait délibérément de la transmettre ou qui s’en révélait incapable était considérée 
maillon inutile dans la chaine de l’évolution.»45 Toute culture a sa propre compréhension 
de la fécondité et de la fertilité, et pour certaines personnes l’engagement d’un fils ou 
d’une fille dans la prêtrise ou dans la vie religieuse peut poser de grosses difficultés. D’une 

Les leaders doivent mener une réflexion avec les membres sur cette tension entre la 
pauvreté comme réalité vécue et comme engagement par vœu. Sandra Schneiders fait 
remarquer que la vraie différence « entre les personnes vraiment pauvres et celles qui 
choisissent un style de vie pauvre est précisément que ces dernières le choisissent, et 
qu’elles peuvent le dé-choisir, si les choses deviennent trop difficiles. »43 Selon elle, ce n’est 
que lorsque nos options disparaissent que nous expérimentons vraiment la solidarité 
avec les pauvres, « non pas la solidarité douteuse des privations choisies mais la vraie 
solidarité de ceux qui souffrent avec les autres dans un monde que nous ne pouvons 
pas contrôler et que nous ne pouvons pas changer. »44 Les responsables doivent aider 
leurs membres à chercher comment répondre de façon adéquate aux besoins qui les 
entourent dans des contextes culturels différents, pour rendre crédible la vie du vœu de 
pauvreté.



13

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

.. 
-  

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
é,

 le
ad

er
sh

ip
 e

t v
œ

ux

Il est essentiel de comprendre 
les dynamiques du pouvoir et 

les dynamiques complexes de la 
communication interculturelle pour 

l’épanouissement des relations 
dans une communauté religieuse 

multiculturelle.

implique de développer des relations inclusives et diversifiées. C’est un engagement à 
vivre une vie d’amour ouvert et inclusif pour l’humanité. Cela ne vient pas naturellement, 
et c’est un défi surtout dans les parties du monde où les différences culturelles causent 
division et hostilité. Encourager des relations mutuellement enrichissantes au-delà de 
nos différences est une expression prophétique contre-culturelle du Royaume de Dieu. 
La plupart des personnes ayant grandi au sein d’un groupe déterminé « ont assimilé ses 
règles et ses exigences… et sont devenues relativement ethnocentriques. »48 La capacité 
d’une personne à inclure les autres dépend de sa capacité à discuter avec honnêteté 
autour de sujets difficiles comme l’ethnocentrisme, le racisme, la discrimination, les 
préjugés et les stéréotypes et toutes les barrières qui nous empêchent de nous mettre à 
la place de l’autre. De plus, une communauté de religieux dont les membres ont fait vœu 
de célibat doit avoir la souplesse « d’élargir ses frontières pour prendre en considération 
l’expérience et le contexte d’un autre groupe. »49 Cela signifie sortir de notre zone de 

part il y a la question de la continuité de la famille ou de la tribu et d’autre part l’obligation 
future qu’ont les enfants de s’occuper de leurs parents et des membres de leur famille 
dans leur vieillesse. Bien que ces obligations se soient quelque peu affaiblies au contact 
des valeurs occidentales, ce sont des responsabilités culturelles profondément inscrites 
chez les jeunes gens et jeunes femmes qui entrent dans la vie religieuse. Toute étude du 
vœu de chasteté doit aborder les questions de la vie, de la fécondité et de la fertilité ainsi 
que des obligations familiales, et comment celles-ci doivent être réinterprétées dans la 
vie religieuse contemporaine.

L’essence du vœu de chasteté requiert une ouverture à « des relations interpersonnelles 
et communautaires d’une affectivité qui a été radicalement guérie, purifiée et libérée. »46 
La prière personnelle et communautaire aide à développer la capacité à créer des 
relations même lorsque l’on n’a pas d’affinités immédiates.47 Le célibat pour l’Évangile 



14

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

.. 
-  

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
é,

 le
ad

er
sh

ip
 e

t v
œ

ux
 

sécurité et élargir nos frontières. L’inclusion est compliquée, elle a différents niveaux, 
elle prend du temps… elle implique beaucoup de réflexion et d’écoute des autres.50 
Jésus était attentif à l’inclusion des faibles, des exclus et des marginaux. Il demandait 
continuellement à ses disciples d’être unis au Dieu de compassion dont la miséricorde et 
l’amour bienveillant créait un espace pour chacun et pour tous. C’est un aspect essentiel 
du vœu de chasteté.

Le vœu d’obéissance : Notre compréhension de l’obéissance a changé radicalement 
depuis Vatican II. Avant le Concile, les congrégations étaient structurées hiérarchiquement 
et certains membres y «  étaient vus comme intrinsèquement, personnellement et 
relativement supérieurs aux autres. »51 Il est cependant important de noter que « ce qui 
fonctionnait dans un contexte relationnel de type pyramidal et autoritaire n’est plus ni 
désirable ni vivable dans la sensibilité de communion de notre manière de nous sentir 
et de nous vouloir Église. »52 Le modèle participatif qui a émergé depuis lors reconnait 
l’égalité fondamentale de tous et «  un sens croissant du caractère inaliénable de la 
responsabilité personnelle. »53 Maintenant, quand des personnes sont nommés à des 
rôles spécifiques de gouvernement dans les communautés religieuses, cette position est 
comprise comme étant « provisoire, temporaire, limitée dans son domaine, fonctionnelle, 
et surtout « séculière » dans le sens de non-sacralisée ».54 

Ce changement de modèle met l’accent sur la collégialité dans la recherche de la 
volonté de Dieu dans et à travers le discernement personnel et communautaire. Le vœu 
d’obéissance est maintenant compris comme « un engagement à la liberté et non à la 
subjection ou à la servitude. »55 Faire vœu d’obéissance engage la personne à « une quête 
personnelle de sainteté et de liberté dans un contexte communautaire. »56 Cela requiert 
de chaque membre qu’il ou elle partage ouvertement les convictions et les intuitions 
provenant de son discernement. Cependant, il est important de reconnaitre que dans 
certaines cultures et contextes l’exercice d’autorité  révèle encore «  la tendance à une 
concentration verticale dans l’exercice d’autorité, que ce soit au niveau local ou dans les 
sphères plus hautes. »57

Quand les leaders commencent à impliquer les membres dans le discernement, ils 
doivent garder à l’esprit la manière dont fonctionnent les relations et la participation 
dans les différentes cultures : ceci aura une influence sur leur façon de gouverner et sur 
la possible participation des membres aux processus de discernement. Geert Hofstede 
a montré comment certaines cultures font preuve de «  forte distance hiérarchique  » 
avec une structure nettement autoritaire et hiérarchique. Selon cette conception, le 
pouvoir et l’influence sont concentrés dans les mains de quelques-uns et sont hautement 
centralisés. Les membres apprécient la distance qui sépare ceux qui sont gouvernés de 
ceux qui ont le pouvoir et l’influence. On accorde du respect à la personne au statut 
supérieur ; « il existe un schéma de dépendance vis-à-vis des seniors qui pénètre tous les 
contacts humains, et la programmation mentale des individus comporte un fort besoin 
de cette dépendance. »58 

On donne une grande valeur à l’obéissance aux supérieurs. Les membres de cultures à « 
forte distance hiérarchique » peuvent montrer tellement de respect pour les personnes 
en autorité qu’elles trouveront difficile de proposer des opinions alternatives. De plus, 
les situations où l’on perd la face ou les sentiments de honte peuvent empêcher la 
communication et le développement d’une relation.



15

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

.. 
-  

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
é,

 le
ad

er
sh

ip
 e

t v
œ

ux
 

Dans d’autres cultures, les gens sentent qu’ils sont relativement égaux et qu’ils ont 
les mêmes droits  ; ils ne sont pas à l’aise avec une distribution inégale du pouvoir. 
S’ils deviennent membres de congrégations avec une structure à «  forte distance 
hiérarchique », il est probable qu’on les considèrera polémiques quand ils proposeront 
des suggestions différentes de celles de l’autorité. Dans les cultures montrant une 
« faible distance hiérarchique » les membres estiment que la fonction du gouvernement 
est de permettre la participation d’autant de personnes que possible, afin de parvenir à 
un consensus ou d’atteindre un compromis. Les membres se sentent libres d’offrir des 
suggestions et d’exprimer publiquement leur opposition lorsque des plans et des projets 
sont à l’étude. Il est essentiel de savoir comment la « distance au pouvoir » modèle les 
schémas de participation si les leaders et les membres veulent mettre en place des 
processus où chaque personne participe pleinement, sans jugement.
 
À propos du discernement, le Pape François a souligné qu’il « est un choix de courage » 
et que « éduquer au discernement signifie s’exposer, sortir du monde de ses propres 
convictions et préjugés pour s’ouvrir et comprendre comment Dieu nous parle 
aujourd’hui, dans ce monde, à cette époque, à ce moment. »59 Discerner ensemble signifie 
comprendre comment la culture affecte la vraie dynamique de la communication, pour 
éviter les incompréhensions. Les interculturalistes ont montré comment les membres 
des contextes culturels hauts et bas communiquent de façons différentes. Selon Edmund 
Hall60, on est en présence d’une communication ou d’un message de culture de haut 
contexte «  là où la plus grande partie de l’information se trouve dans le contexte soit 
physique soit interne à la personne, tandis que très peu réside dans les parties codées 
du message, explicitement transmises. »61 Une personne de culture haut contexte pourra 
sembler silencieuse et taciturne lorsqu’elle veut communiquer sa pensée à un autre. Mais 
si elle ne s’explique pas en grand détail, c’est parce qu’elle attend de son interlocuteur 
qu’il interprète ce qu’elle communique. 

Une communication de bas contexte est exactement le contraire. L’information réside 
dans le code explicite, et les messages verbaux sont « élaborés, hautement spécifiques, 
détaillés et redondants. »62 En outre, dans certaines cultures, si les opinions proposées 
sont ignorées ou banalisées, on perd la face et on se sent humilié. Si les responsables 
ne comprennent pas la dynamique complexe de la communication interculturelle, le 
discernement communautaire devient difficile. Nous devons reconnaitre que tous ont un 
rôle à jouer dans le discernement de la vérité collective. Un groupe qui discerne permet 
à la vérité de naitre « des entrailles de l’ensemble »63 en reconnaissant que tous doivent 
aider à déterminer cette vérité. 

Richesses ou obstacles

Dans toute analyse de l’interaction entre l’interculturalité, le gouvernement et les vœux, 
il faut discerner où advient l’épanouissement humain (les richesses que cela implique) et 
où se trouvent les domaines problématiques (les obstacles rencontrés). Il est de plus en 
plus clair que le leadership détient la clé de la croissance personnelle et communautaire 
qui est possible quand les vœux sont examinés à la lumière de la culture. Cependant, 
le leader doit tout d’abord entreprendre un parcours personnel, qui impliquera étude 
et réflexion d’un point de vue interculturel et théologique. Si l’on évite cette recherche 
personnelle, il est probable que le leadership continuera à présenter une compréhension 
de la vie consacrée marquée par une perspective culturelle ethnocentrique dominante. 



16

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

.. 
-  

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
é,

 le
ad

er
sh

ip
 e

t v
œ

ux

Le leadership a un rôle important à jouer pour favoriser le développement de 
communautés interculturelles prophétiques. Une compréhension plus profonde de la 
complexité de la culture peut aider les membres à réinterpréter la signification de la vie 
consacrée d’un point de vue interculturel. Différentes études indiquent que de nos jours 
la conscience culturelle est la plupart du temps le résultat de tâtonnements et non d’une 
étude sérieuse de la culture. Ces études font aussi remarquer que les connaissances 
inappropriées glanées sur cette base d’essais et d’erreurs ont souvent des résultats 
négatifs conduisant à des incompréhensions et des conflits. Les responsables doivent 
s’assurer que l’éducation à la vie et à l’apostolat interculturels fasse partie intégrante 
de la formation initiale et permanente. Avec cette conscience les membres peuvent 
ensuite discuter sérieusement des sujets importants. On arrive ainsi à une meilleure 
compréhension interpersonnelle, à des relations mutuellement enrichissantes, et en 
fin de compte à un discernement communautaire plus riche. Là où ces processus sont 
absents les membres continueront à être en relation de façon ethnocentrique, sans 
se rendre compte ni de leurs erreurs, ni des blessures qu’ils causent, ni des occasions 
perdues de grandir. 

Enfin, les responsables doivent comprendre comment les différences culturelles 
affectent la manière dont les membres conçoivent les relations avec les figures d’autorité. 
Là où existe cette compréhension, les leaders adaptent leur approche quand ils 
communiquent avec les individus et les groupes et quand ils développent des processus 
encourageant une participation maximale des membres de différentes cultures. Il est 
essentiel de comprendre les dynamiques du pouvoir et les dynamiques complexes 
de la communication interculturelle pour l’épanouissement des relations dans une 
communauté religieuse multiculturelle. Les membres ayant une connaissance et une 
vision culturelles adéquates sont capables de construire des ponts de réciprocité qui 
sont des témoignages prophétiques dans des sociétés marquées par la division. Lorsque 
les membres des congrégations religieuses s’ouvrent et s’écoutent mutuellement ils se 
rendent compte que « tous sont convoqués à la même table où Dieu nous nourrit non 
seulement avec la nourriture et les spiritueux auxquels nous sommes habitués mais 
aussi avec la nourriture et les spiritueux complètement nouveaux de la plus récente 
révélation de Dieu. »64 Dans un entretien avec un journaliste en 2007, le pape François 
faisait remarquer que « la fidélité est toujours un changement, un épanouissement, une 
croissance. » 		

La signification des vœux semblera gelée avec le temps et se révèlera inadaptée dans 
les nouveaux contextes culturels. La signification plus profonde de valeurs culturelles 
précieuses comme l’hospitalité sans limites, les responsabilités filiales et communautaires, 
la réciprocité et la solidarité pratique doivent être continuellement contextualisée 
et intégrée dans la vie consacrée. La riche signification de la vie consacrée est ainsi 
continuellement réarticulée dans de nouvelles réalités. Examiner les vœux à la lumière 
de la culture offre de nouvelles invitations à la conversion personnelle et communautaire. 
Cela crée un échange mutuellement enrichissant pour les membres des congrégations 
et aiguise l’impact prophétique de la vie personnelle et communautaire en relation au 
contexte local et mondial. Sans cette réflexion continue et sans cette réinterprétation, 
la vie religieuse pourrait courir le danger de perdre son dynamisme, son sens et sa 
signification, dans une continuelle imposition de pratiques et de compréhensions 
historiques qui sont un fardeau pour les nouveaux membres.



17

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

.. 
-  

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
é,

 le
ad

er
sh

ip
 e

t v
œ

ux
 

11	 Ibid.
12	 Ibid.
13	 Ibid.
14	 Sr. Antoinette Gutzler MM, Commentaire lors de la Réunion de Constellation par US_C3 de l’UISG, 14 août 

2020.
15	 Patricia Murray ibvm, Becoming a Multicultural International Institute, MA Thesis (Chicago: Catholic Theo-

logical Union,  2005).
16	 À vin nouveau outres neuves, #8
17	 Anthony J. Gittins, Living Mission Interculturally: Faith, Culture and the Renewal of Praxis (Collegeville, MN: 

The Liturgical Press, 2015), 10.
18	 David Rooke and William R. Torbert, “Seven Transformations of Leadership,” Harvard Business Review. 

www.hbr.org.
19	 K. Muff et al. Management Education for the World (Cheltenham: Edward Elgar, 2013),  32.
20	 Joseph M. Lozano Soler, “Leadership, The Being Component: Can the Spiritual Exercises of St. Ignatius Con-

tribute to the Debate on Business Education,” Journal of Business Ethics, Vol.145, No. 4, 11/2017, 795-809.
21	 Chris Lowney, Pope Francis: Why He Leads The Way He Leads (Chicago: Loyola Press, 2013),   9.

Effectuer des changements au sein d’une organisation exige une transformation 
culturelle. Ce changement culturel doit tout d’abord être verbalisé par le leadership, 
puis mis en œuvre. La nature toujours plus multiculturelle de la vie religieuse exige un 
changement dans la pensée et la compréhension à tous les niveaux. Un gouvernement 
éclairé motivera tous les membres à « suivre les lumières du groupe pour se diriger vers 
la nouveauté du lendemain, plutôt que de rester tournés vers le passé. »65

1	 Alvin Toffler, The Third Wave (New York: Bantam Books, 1981), 10.
2	 Yasmen Serham and Timothy McLoughlin, “The Other Problematic Outbreak: As the Coronavirus spreads 

across the globe so does racism,” The Atlantic, March 13, 2020.
3	 Ibid.
4	 Ibid.
5	 Isabel Wilkerson, “America’s Enduring Caste System,” New York Times, June 1, 2020.
6	 Sr. Jayne Helmlinger CSJ, “Vulnerability, Borders and the Long Notes of Religious Life,” Online LCWR Presi-

dential Address, August 12,  2020.
7	 À vin nouveau outres neuves, Depuis le Concile Vatican II la vie consacrée et les défis encore ouverts, Libre-

ria Editrice Vaticana, 2017,  #7.
8	 Marie Chin RSM, “Towards a New Understanding of Cultural Encounter in Our Communities,” Horizon, Win-

ter  2003,  16.
9	 Mary Pellegrino CSJ, “Opening Space for an Emerging Narrative of Communion,” Presidential Address, LCWR, 

August 10,  2017.
10	 À vin nouveau outres neuves, #13



18

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

.. 
-  

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
é,

 le
ad

er
sh

ip
 e

t v
œ

ux
 

22	 Ibid., 9.
23	 Ingmar Torbjörn, “Cultural Barriers as a Social Construct: An Empirical Validation” in Young Yun Kim and 

William Gudykunst ed., Cross Cultural Adaptation: Current Approaches (Newbury Park, California: Sage Pub-
lications,   1988),   48.

24	 La culture externe est la partie consciente de la culture. c’est la partie que nous voyons, que nous goûtons et 
que nous entendons. Elle consiste en des croyances et des valeurs reconnues On l’apprend explicitement 
et on la modifie facilement. Mais elle ne constitue qu’une petite partie de la culture. la plus grande partie 
est la partie interne, faite de convictions inconscientes, de schémas de pensée et de mythes qui influencent 
tout ce que nous faisons et voyons. On l’apprend implicitement et il est très difficile de la changer. (Eric Law)

25	 Mary Jane Collier & Milt Thomas, “Cultural Identity: An Interpretive Perspective”  in Theories in Intercultural 
Communication, ed., Young Yun Kim and William B. Gudykunst (Newbury Park, Beverly Hills, Ca: Sage Pub-
lications, 1988),  112.

26	 Roger Schroeder, “Interculturality and Prophetic Dialogue, ” Verbum SVD, 54, no. 1, (2013); 8-21.
27	 Gittins, Living Mission Interculturally,  9.
28	 Robert Kisala SVD, “Formation for Intercultural Life and Mission,” Verbum SVD, 50 No.3 (2009), 335.
29	 Aylward Shorter, Celibacy and African Culture (Nairobi: Paulines Publications Africa, 1998),  13.
30	 Luc 9, 62
31	 Matthieu 10,37
32	 Sandra M. Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life,” Journeying Resources, 14-27. Was-

hington, DC: Leadership Conference of Women Religious, 1977, 14.
33	 Jean-Paul II, Exhortation apostolique post-synodale Vita Consecrata, (25 mars 1996), 37.
34	 À vin nouveau outres neuves, #9
35	 Schneiders, “A Contemporary Theology of Religious Life,“  19.
36	 Sandra M. Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,” C21 Resources (Fall, 2014),  18.
37	 Ibid.
38	 Rev. Prof. Guilllaume Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,” The 

Catholic Voyage: African Journal of Consecrated Life, vol. 16, 2019,  24.
39	 Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life,” 19.
40	 Ibid.
41	 Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,”  24.
42	 Ibid.
43	 Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,” 19.
44	 Ibid, 19.
45	 Kimpoy-Pombo, “The Inculturation of Religious Life Today in Sub-Saharan Africa,” 27.
46	 Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows,” 21.
47	 Edward Kinerk SJ, “The Vows,” The Way. Campion Hall Brewer St. Oxford,  66.
48	 Anthony J. Gittins, Gifts and Strangers: Meeting the Challenge of Inculturation(New York: Paulist Press,  

1989),  33.
49	 Eric H.F. Law, Inclusion: Making Room for Grace (St. Louis, Missouri: Chalice Press, 2000),   26.
50	 Ibid.
51	 Sandra M. Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows”,  22.
52	 À vin nouveau outres neuves, #24
53	 Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows,”  23.
54	 Ibid.  22.
55	 Ibid.  23.
56	 Ibid.  24.
57	 À vin nouveau outres neuves, #19
58	 Geert Hofstede et al, Cultures and Organizations: Software of the Mind,(New York: McGraw Hill, 2010),  32.
59	 Pape François, Rencontre avec les Séminaristes, Vatican News, 16 mars 2018.
60	 Edward T. Hall, Beyond Culture (New York: Anchor Press, 1977).
61	 Hall, Beyond Culture,  91.
62	 Fred E. Jandt, Intercultural Communication: An Introduction, 3rd Edition(Sage Publications Inc.: Thousand 

Oaks, 2001),  220.
63	 Ibid.
64	 Gerdenio Manuel SJ, “Little Brown Brother,” Studies in the Spirituality of Jesuits, November 2001, 33/5,  27.
65	 Joan Chittister OSB, “LCWR Outstanding Leadership Award Acceptance Remarks,” August 4, 2007, Kansas 

City, MO.



19

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

Sœur Jane Wakahiu LSOSF est membre de l’institut des Petites 
Sœurs de Saint François, au Kenya. Elle est Directrice Exécutive de 
l’African Sisters Education Collaborative (ASEC), une organisation 
à but non lucratif pour l’éducation des religieuses en Afrique. Elle 
avait auparavant obtenu un Doctorat à la Marywood University, où 
elle a aussi enseigné en premier et deuxième cycle. Jane a une vaste 
expérience dans l’enseignement et l’administration : elle a dirigé un 
lycée au Kenya et plusieurs organisations féminines.
Cette conférence a été donnée le 25 janvier 2022 lors d’un Atelier de 
l’UISG sur l’interculturalité.

Sr. Jane Wakahiu, LSOSF

LES DÉFIS QUE PEUT PRÉSENTER 
L’INTERCULTURALITÉ

POUR LA SOCIÉTÉ ET LA VIE RELIGIEUSE 
AFRICAINES

Contexte culturel et interculturel

Je sais bien que l’Afrique n’est pas une monoculture, ni un continent homogène. De fait, 
chaque pays consiste en un éventail de pratiques culturelles, langues, couleurs de peau, 
et systèmes de croyances variés. Pour illustrer cette diversité, pensez à la population 
et à l’ethnicité dans votre pays. Pour le Nigéria, par exemple, on estime la population 
à 214 millions d’habitants1 avec plus de 250 groupes ethniques. L’Égypte quant à elle 
compte 105 millions d’habitants2 et plus de 80 groupes ethniques. Une riche diversité 
culturelle et linguistique est également présente au sein des institutions, congrégations 
et communautés religieuses de chaque pays. Dans ces communautés chaque individu 
est unique et apporte des expériences culturelles, des valeurs, et des talents qui aident à 
créer un ensemble de belles perspectives et interdépendances. Cette diversité peut aussi 
être source de défis, de conflits et de stéréotypes. Je vous invite à prendre quelques instants 
de réflexion pour identifier les types de diversité que vous voyez dans votre communauté 
– ethnie, milieu racial, âge et handicap. Quels difficultés avez-vous rencontrées dans vos 
interactions avec des personnes et des cultures différentes ?

Reconnaitre mes limites culturelles personnelles

J’aborde ce dialogue en étant bien consciente de mon contexte, de mes expériences, 
de mes limites. Je suis née et j’ai grandi au Kenya, où j’ai suivi tout mon cursus scolaire. 
J’ai rencontré un vaste éventail de personnes, d’étudiants et de professeurs à l’école, à 
l’église, et dans les communautés locales où j’ai vécu. Ces interactions ont façonné mes 
perceptions – ma manière d’interpréter les réalités de ma vie. En regardant en arrière, je 



20

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
-  

 L
es

 d
éfi

s 
qu

e 
pe

ut
 p

ré
se

nt
er

 l’i
nt

er
cu

ltu
ra

lit
é reconnais des connotations manifestes mais inconscientes dans ma pensée par rapport 

aux communautés ethniques ou tribales. Je me souviens que certaines tribus étaient 
étiquetées comme étant faibles – c’était un stéréotype sans fondement – et que certains 
groupes étaient jugés bruyants, paresseux, ou incapables de contrôler leur colère. 
D’autres tribus portaient des étiquettes positives: elles avaient la réputation d’être 
travailleuses, douées pour les affaires, et riches – leurs membres étaient plus susceptibles 
d’être universitaires et avocats. Ces étiquettes différentiaient et identifiaient « l’altérité » 
de certains groupes particuliers. Des étiquettes comme celles-ci peuvent aussi être 
présentes dans nos communautés religieuses – par exemple, quand des personnes sont 
attentives à présenter leur origine (Est, Ouest, Nord, Sud), elles veulent s’assurer qu’elles 
sortent du lot, qu’elles ont des alliés et qu’on ne se trompe pas sur leur milieu d’origine. 
Injustement, ces étiquettes peuvent déterminer « l’endogroupe » et « l’exogroupe » – par 
exemple, qui pourrait être éligible pour une offre d’emploi ou une promotion.

Au long de ma vie, j’ai eu l’occasion de vivre et de travailler dans divers endroits avec 
de nombreuses personnes d’ethnicités, d’origines nationales, d’âges, de groupes raciaux 
différents. J’ai vécu plus de 20 ans dans deux communautés internationales, avec des 
Sœurs de Croatie, des États-Unis, de Corée, d’Inde, d’Indonésie, de Pologne et du Kenya. 
J’ai aussi voyagé en long et en large et vécu dans de nombreuses communautés en 
Afrique, en Europe, en Amérique Latine, et aux États-Unis. Bien que ces expériences 
m’aient enrichie, je ne peux pas affirmer être experte en interculturalité. Cependant, 
mes voyages et mes conditions de vie m’ont aidée à me rapporter aux autres de façon 
unique, et à grandir dans ma compréhension interculturelle. Au fur et à mesure de mon 
cheminement, j’ai développé quelques réflexions sur l’engagement harmonieux et j’ai 
cherché des manières de bien travailler avec des personnes et des groupes de cultures 
différentes. En réalité, je suis encore un chantier en cours, et je pense que vous aussi.

Définissons les termes

Je voudrais d’abord définir des termes que l’on utilise souvent indifféremment mais qui 
n’ont pas la même signification : multiculturel, international, et interculturel.

Ces termes sont liés entre eux mais distincts, et je les utiliserai constamment dans cette 
présentation. « La vie interculturelle » n’est pas synonyme de communautés internationales 
ou multiculturelles. International s’entend de personnes de différentes nationalités vivant 
ensemble. Et multiculturel signifie que les personnes qui vivent ensemble se différencient 
non par leur origine nationale, mais par leur culture/contexte culturels.

Les simples mots international et multiculturel ne suffisent pas à expliquer la qualité 
intentionnelle des relations et des engagements qui sont encouragés dans ces 
communautés – ces mots ne définissent que le contexte. La « vie interculturelle  », 
cependant, ajoute la nuance d’un travail intérieur intentionnel de l’esprit pour transformer 
les vies des membres et les porter à la reconnaissance, l’appréciation, et la vie en harmonie 
les uns avec les autres.

Jésus nous enseigne la culture et l’interculturalité

À travers les rencontres culturelles nous sommes invités à apprendre des autres, en étant 
attentifs à nos propres préjugés implicites. C’est une occasion qui nous est donnée de 
refuser d’interpréter les évènements – et les expériences et réalités des autres personnes 
– à la lumière de notre propre culture et de notre propre expérience. Geert Hofstede, 
spécialiste renommé de la culture dans les organisations, explique que « la culture est 
notre programmation mentale  ». C’est à travers la culture que nous interprétons les 
expériences des autres : nous les regardons à travers nos propres lunettes culturelles – 
et souvent nous leur collons une étiquette et nous les plaçons dans les boites que nous 
avons créées dans nos esprits. Nous nous fermons ainsi à la possibilité de construire 



21

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
-  

 L
es

 d
éfi

s 
qu

e 
pe

ut
 p

ré
se

nt
er

 l’i
nt

er
cu

ltu
ra

lit
é des relations et d’arriver à connaitre les gens en tant qu’individus. C’est quelque chose 

qui advient malheureusement trop souvent dans nos communautés et sur nos lieux de 
travail, et qui se trouve davantage accentué à travers les discussions locales, nationales, 
régionales et mondiales. 

Nous avons beaucoup à apprendre de l’épisode rapporté en Marc 2, 1-12, concernant 
le retour de Jésus à Capharnaüm et la guérison du paralytique. Ce passage de l’Écriture 
relate que les foules se réunissaient nombreuses pour écouter Jésus, qu’un paralytique 
fut amené et descendu par le toit, et qu’on demanda à Jésus de le guérir. Écoutez le 
dialogue et déterminez s’il y a des conversations de ce type dans votre institut : 

Voyant leur foi, Jésus dit au paralysé : « Mon enfant, tes péchés sont pardonnés. » 
Or, il y avait quelques scribes, assis là, qui raisonnaient en eux-mêmes : « Pourquoi 
celui-là parle-t-il ainsi ? Il blasphème. Qui donc peut pardonner les péchés, sinon 
Dieu seul ? » Percevant aussitôt dans son esprit les raisonnements qu’ils se 
faisaient, Jésus leur dit : « Pourquoi tenez-vous de tels raisonnements ? Qu’est-ce 
qui est le plus facile ? Dire à ce paralysé : “Tes péchés sont pardonnés”, ou bien lui 
dire : “Lève-toi, prends ton brancard et marche” ? (Mc 2, 5-9)

Même dans l’acte de compassion de Jésus – il a donné au paralytique une vie nouvelle 
– les docteurs de la loi ont trouvé quelque chose de répréhensible. Ils étaient plus 
intéressés par la pratique culturelle que par la vraie bienveillance. Et bien qu’il se trouvât 
là de nombreuses personnes, elles ne constituaient pas une communauté interculturelle 
homogène. Leur forme d’esprit se concentrait plutôt sur leurs différences. Quelles sont les 
barrières que nous rencontrons quand nous regardons dans nos communautés les personnes 
différentes  ? Pensez aux allusions se rapportant à l’âge, notamment quand les jeunes 
s’entendent dire que les nouvelles générations ont très peu de formation ou n’ont aucune 
expérience.
Notre témoignage prophétique de religieuses nous invite à reconnaitre et accueillir 
les différences les unes des autres à travers l’action ; il arrive cependant que nous ne 
parvenions pas à incarner le réel esprit de l’interculturalité. L’interculturalité implique des 
interactions équitables entre cultures différentes, de telle manière que ces interactions 
engendrent des expressions culturelles partagées à travers le dialogue et le respect 
mutuel.3 Ces interactions et ces rencontres suscitent le développement d’un processus 
dynamique et la construction commune d’une nouvelle culture. Ceci se produit à travers la 
négociation de la signification, des attitudes et des perspectives. Ces échanges permettent 
aux membres de trouver et de construire des points de rencontre et d’exprimer leurs 
identités sans peurs ni jugements. Il en résulte des relations saines et vivifiantes – et non 
l’assimilation de certaines cultures par la culture dominante.

Comme religieuses nous sommes naturellement bien placées pour grandir dans 
l’interculturalité grâce aux vertus de foi, d’humilité et de charité ainsi que pour ouvrir 
nos cœurs à une compréhension plus profonde des rencontres différentes. Avec une 
réelle prise de conscience et reconnaissance de la dignité de chaque individu, nous 
pouvons susciter par nos actions un sentiment de réciprocité – encourager les membres 
de nos communautés à donner et recevoir les unes des autres – et construire des 
relations positives. Notre ouverture, née de notre profond respect pour la dignité de 
chaque personne, nous conduit à faire confiance à «  l’autre ». Avec cette confiance, la 
transformation interculturelle commence à prendre racine dans une communauté 
multiculturelle ou internationale – et aide à établir des relations merveilleuses et 
vivifiantes.
Nous voyons cela clairement dans l’Écriture. Quand Jésus rencontre la Samaritaine, il 
entre en dialogue avec elle et l’invite à se tourner vers lui  : « Donne-moi à boire. » La 
réponse de la Samaritaine illustre son préjugé contre la différence culturelle  ; elle est 
vivement consciente de « l’altérité» de Jésus.



22

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
-  

 L
es

 d
éfi

s 
qu

e 
pe

ut
 p

ré
se

nt
er

 l’i
nt

er
cu

ltu
ra

lit
é

Pour transformer nos communautés multiculturelles ou internationales en véritable 
« vécu interculturel », nous devons nommer les divergences que nous voyons, notamment 
les difficultés, les stéréotypes, les conflits, le pouvoir, et autres barrières qui nous 
empêchent de construire des ponts pour des relations significatives dans nos rencontres. 
En fin de compte, à travers la communication interculturelle, la Samaritaine ne se sent 
pas menacée par l’invitation de Jésus. En conséquence, elle entre en dialogue, cette 
conversation la conduit à se convertir, une relation fraternelle grandit, et elle devient 
véritable disciple de Jésus. 
Quelles pratiques culturelles nous séparent les unes des autres dans nos communautés ? 
Quels stéréotypes sont-ils perpétrés dans vos communautés ? Quels pas faisons-nous pour 
aplanir les obstacles à la conscience et à la pratique interculturelles dans nos communautés ?
Le célèbre spécialiste Anthony Gittins explique que la vie interculturelle est un processus 
de conversion qui se fonde sur la foi et qui dure toute la vie. Selon lui, « la vie interculturelle 
dépend de l’implication des membres et de leur soutien mutuel afin que les individus 

La raison de sa réponse est expliquée en Jean 4, 9-10
La Samaritaine lui dit : « Comment ! Toi, un Juif, tu me demandes à boire, à moi, 
une Samaritaine ? » – En effet, les Juifs ne fréquentent pas les Samaritains. Jésus 
lui répondit : « Si tu savais le don de Dieu et qui est celui qui te dit : “Donne-moi à 
boire”, c’est toi qui lui aurais demandé, et il t’aurait donné de l’eau vive. » 

Dans cette rencontre, Jésus fait preuve d’humilité en effectuant le premier pas pour 
inviter la Samaritaine à lui donner de l’eau. Par ce geste, il cultive la communication 
interculturelle. Notez que le courage intérieur est essentiel pour faire le premier pas 
vers la rupture de la barrière. Le « non » de la femme ne satisfait pas Jésus, parce que 
la transformation advient à travers l’identification et le dépassement des connotations 
culturelles sous-jacentes. Jésus jette un pont au-dessus de la barrière culturelle que l’on 
entretenait dans la région et qui séparait les Juifs des Samaritains. De plus, Jésus explique 
à la femme ce que Dieu veut lui offrir : l’eau vivifiante qui abolit toutes les barrières et 
toutes les différences.



23

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
-  

 L
es

 d
éfi

s 
qu

e 
pe

ut
 p

ré
se

nt
er

 l’i
nt

er
cu

ltu
ra

lit
é

congrégations. La culture dominante englobe et minimise les pratiques des groupes 
ethniques minoritaires. Le résultat de cette domination est la détresse, l’aliénation, et le 
ressentiment. Bien que ceci soit généralement perçu comme opportun dans la sphère 
sociale ou politique, c’est également fréquent dans les institut religieux. Par exemple, 
dans les chapitres des instituts, la représentation des groupes minoritaires tend à être 
minime ou inexistante, et le lobbying en faveur du leadership est presque toujours 
orienté en fonction des origines ethniques ou géographiques. 

Élire continuellement des responsables du même groupe ethnique qui présentent leur 
programme spécifique pour l’ensemble de la congrégation peut impacter négativement 
la congrégation. De plus, certains responsables refusent de quitter leur poste à la fin de 
leur mandat – tout comme les leaders politiques qui se considèrent irremplaçables bien 
qu’ils aient des constitutions et des processus de transition en vigueur. Nous sommes 
invités à nous doter d’un type différent de leadership. Je tire la définition de leadership 
de Robert K. Greenleaf, qui a étudié un grand nombre de congrégations, séminaires, 
et systèmes de leadership ecclésial. Il créa le terme « servant leadership » – un type de 
leadership qui nait du désir d’un individu de servir les autres, de veiller à leur bien, et de 

adoptent et génèrent un engagement positif, une ouverture à l’apprentissage, une 
capacité d’écoute, et un désir de changer. »4 Ce processus est le travail de l’Esprit : sous 
l’effet de son action en eux et autour d’eux, les membres de la communauté cherchent 
à s’ouvrir et à devenir vulnérables, à écouter, et à entreprendre une transformation 
personnelle et communautaire. 
Passons maintenant à certains défis qui entravent la vie interculturelle.

Les défis de l’interculturalité en Afrique

Comme nous l’avons fait remarquer plus haut, l’Afrique est riche en cultures et en 
pratiques. La culture se développe à travers l’interaction humaine et elle est créée et 
entretenue à travers la communication humaine.5 Je définis la culture comme un système 
organisé de création de sens qui établit le contexte de tout ce que les gens ont et font 
comme membres de la société. Traditionnellement, la culture des groupes ethniques/
tribaux étaient centrée autour de la famille, elle s’exprimait dans l’art, la musique, et 
la littérature orale. Des philosophes africains comme John Mbiti expliquent que les 
Africains voyaient la vie comme un grand tout, et que la religion était présente dans tous 
les aspects de la vie. Quelle que soit l’influence du modernisme en Afrique, la religion 
joue aujourd’hui un rôle clé dans la vie politique et socio-économique des habitants.6 
De plus, des proverbes africains comme « il faut tout un village pour élever un enfant » 
mettent en lumière la richesse de la culture africaine, ses aspects communautaires, et la 
valeur des enfants et de la famille. Les travaux de l’Archevêque Desmond Tutu soulignent 
les relations significatives qui existent dans les communautés africaines, pour lesquelles 
il utilise un terme commun à de nombreux pays africains : Ubuntu. Tutu définit l’ubuntu 
comme la conviction qu’ « une personne est une personne à travers d’autres personnes, 
c’est-à-dire que mon humanité est rejointe, liée, intimement, avec la tienne. Et quand 
je te déshumanise, inévitablement je me déshumanise moi-même. »7 L’ubuntu illustre 
le véritable humanisme et ce qu’est vraiment la relation, et fournit ainsi un fondement 
essentiel à l’interculturalité. 

Cependant, malgré cet avantage, les difficultés abondent. J’aimerais parler de neuf des 
plus importants défis qui prévalent dans nos sociétés et nos communautés.

Premièrement, le défi de la domination tribale. Si les Africains incarnent l’ubuntu, 
pourquoi certains membres de la communauté sont-ils qualifiés d’exogroupe  ? Il est 
intéressant de remarquer que les grands groupes ethniques/tribaux assument l’autorité 
dans le leadership et le pouvoir en politique, dans les églises, les organisations et les 



24

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
-  

 L
es

 d
éfi

s 
qu

e 
pe

ut
 p

ré
se

nt
er

 l’i
nt

er
cu

ltu
ra

lit
é répondre à leurs différents besoins.8 Le servant leadership part du sentiment naturel qu’a 

un individu de vouloir servir ; et ensuite d’un choix conscient d’aspirer à diriger. Est-ce là le 
type de leadership que nous voyons dans nos communautés ? Qu’est-ce qui motive les leaders 
de nos communautés ? Avez-vous été témoin de problèmes avec des leaders d’instituts qui 
veulent rester en charge indéfiniment, ou qui croient que le leadership doit rester dans leur 
endogroupe d’appartenance ethnique/tribal ?

Deuxièmement, le défi des préjugés intentionnels ou implicites. Lorsqu’il s’agit 
de procéder à des nominations ou à des réaffectations dans l’apostolat, les études 
complémentaires ou les projets lucratifs, les préjugés sont fréquents dans les 
communautés et dans la société africaine en général – et cela est courant aussi dans les 
bureaux politiques et les églises. Parfois, c’est comme si le favoritisme et le népotisme 
étaient acceptables dans les activités. Souvent les nominations sont faites pour satisfaire 
des lignes ethniques ou des amitiés et non en fonction de la capacité de la personne, de 
son talent, et du service de la mission de l’Institut ou d’un diocèse. Certaines personnes 
élues en responsabilité disent par exemple pour décrire leur service : « c’est notre tour 
de manger, qu’ils attendent leur propre tour. » La vie interculturelle intentionnelle invite 
les membres à embrasser le vrai discernement dans les élections et le fonctionnement 
de l’institut. Quelles alliances ethniques existent dans nos instituts  ? Quel processus de 
nomination adoptez-vous pour les apostolats ou les études complémentaires ? Qui est membre 
de l’endogroupe et de l’exogroupe dans vos communautés ? 

Troisièmement, le défi du recrutement. Certaines sœurs de ma connaissance m’ont 
expliqué les difficultés qu’elles rencontrent lors du recrutement des femmes souhaitant 
entrer dans la vie religieuse. Les promotrices vocationnelles et les formatrices peuvent 
avoir tendance à représenter des cultures ou des groupes ethniques ou tribaux spécifiques. 
Bien qu’il soit bénéfique pour les instituts de recruter des femmes de groupes ethniques 
différents, il arrive que des apostolats, des organisations et des maisons de formation 
soient dominés par certains groupes ethniques. Il peut même y avoir marginalisation 
intentionnelle de groupes minoritaires dans les efforts de recrutement, pour assurer 
qu’une grande proportion de membres appartiennent à des lieux, des ethnicités, ou des 
contextes raciaux préférables aux autres. Et lorsque des femmes de tribus différentes 
commencent leur période de formation, tout le monde sait qu’elles ne tiendront jamais 
jusqu’aux vœux. Ce n’est pas parce qu’elles n’ont pas la vocation, mais parce que les 
préjugés implicites ont la meilleure part. Les jeunes femmes de nationalités ou ethnicités 
minoritaires qui découvrent la vie religieuse sont traitées comme un exogroupe – et donc 
trop souvent elles finissent pas partir. Des processus ont-ils été mis en place pour recruter et 
représenter la diversité dans la maison de formation ? La représentation est une chose, mais 
y a-t-il engagement intentionnel au service de la vie interculturelle ? Ou insiste-t-on seulement 
sur l’assimilation ?

Quatrièmement, le défi de l’assimilation : Pour former les religieuses africaines, les 
missionnaires de l’Ouest ont appliqué le modèle de l’assimilation, notamment en ce 
qui concernait les prières, la nourriture, les coutumes de l’Institut, etc. Ce modèle est 
encore appliqué aujourd’hui dans les instituts religieux : tous les membres assimilent les 
pratiques de la culture dominante. On demande aux sœurs en formation de modifier leur 
comportement pour s’adapter aux conventions de la communauté. Quand des personnes 
de différents contextes ou groupes sociaux entrent dans des communautés perpétuant 
une culture dominante, elles essaient de se comporter d’une manière spécifique qui sera 
acceptée par la communauté ethnique ou le lieu géographique dominant. Bien que ceci 
puisse créer un certain sens de cohésion, cela peut aussi entretenir des stéréotypes, 
comme celui de croire que certains attributs, caractéristiques et comportements sont 
typiques des membres d’un groupe spécifique de personnes hors du modèle dominant. 
Les transformations des conditions sociales et globales invitent maintenant les religieux 



25

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
-  

 L
es

 d
éfi

s 
qu

e 
pe

ut
 p

ré
se

nt
er

 l’i
nt

er
cu

ltu
ra

lit
é à revoir certaines de leurs pratiques à cet égard, vu que les nouveaux membres ont 

davantage de maturité et d’expérience et doivent être intégrés dans des communautés. 

Pour attirer et garder des membres, il est important que les instituts religieux cherchent 
des stratégies pour accueillir, encourager et soutenir les membres différents – nous 
assurons ainsi la vitalité de ces communautés et nous développons la solidarité. Ceci est 
possible si les membres cherchent à faire sentir aux autres qu’ils sont à leur place – à 
tous les niveaux. Nous devons travailler à construire des relations qui permettent aux 
autres de trouver la paix tant physiquement que psychologiquement, afin qu’ils sachent 
qu’ils peuvent être eux-mêmes et parler librement sans représailles. 

Cinquièmement, le défi du pouvoir. Le pouvoir peut facilement corrompre les personnes, 
comme on le voit dans le domaine politique. La vie interculturelle nous invite à réfléchir sur 
la manière dont nous utilisons le pouvoir dans nos instituts ou nos apostolats au service 
de ceux que nous dirigeons, et comment nous utilisons et partageons les ressources. Le 
pouvoir est-il employé à permettre aux autres de donner le meilleur d’eux-mêmes, dans 
ce qu’ils ont d’unique ? Les ressources vient-elles à développer les capacités, à créer des 
réseaux entre les membres, et à les soutenir afin qu’ils aient ensemble ce dont ils ont 
besoin pour parvenir aux objectifs de l’institut et au bien-être de tous ? Ou le pouvoir 
est-il utilisé comme outil pour intimider les autres ou les traiter injustement  ? Avons-
nous des préjugés dans nos actions ? Dans notre position de pouvoir, cherchons-nous 
à responsabiliser les autres pour qu’ils agissent en leur nom propre, qu’ils se sentent 
maîtres de leur vie et qu’ils avancent dans l’espérance et la confiance en leurs possibilités ? 

Sixièmement, le défi du conflit. Dans la société humaine, les conflits sont inévitables. 
Cependant, il est essentiel d’analyser profondément les causes sous-jacentes du conflit 
et les meilleures stratégies pour le réduire avant qu’il n’éclate. Je pense à d’innombrables 
conflits en Afrique, au Sud Soudan, au Congo, au Mali, et dans beaucoup d’autres 
pays et régions. Ces conflits proviennent de questions de pouvoir, de combats pour le 
gouvernement, de différences culturelles, de l’apathie, et des ressources. Ils sont nourris 
par l’incapacité à dépasser les différences culturelles et par la résistance à partager le 
pouvoir. 

Les conflits sont utilisés comme moyens pour intimider ceux qui ont des opinions 
politiques différentes et comme prétextes pour la persécution religieuse. Ils instillent 
la peur, évincent les pauvres de leurs terres, et appauvrissent les communautés. 
L’étiquetage et la victimisation des groupes ethniques finissent par entretenir des 
stéréotypes qui encouragent la différence en « altérisant », afin que certains groupes se 
sentent inférieurs à d’autres. Et bien sûr, ceci résultera dans une peur et une haine qui 
alimenteront encore plus de conflits.

Le Rwanda, par exemple, est un pays chrétien comptant 80% de chrétiens, dont 45% sont 
catholiques, et 35% de dénominations protestantes. Pourtant, le Rwanda a implosé dans 
un génocide en 1994  : les communautés ethniques furent décimées et de nombreux 
pauvres qui ne comprenaient pas les aspects culturels du conflit perdirent la vie. Si 
l’Évangile di Christ était réellement proclamé et enraciné dans le cœur des gens, pourquoi 
le génocide est-il survenu ? En 2017, le Pape François a officiellement demandé pardon 
pour le rôle de l’Église dans le génocide de 1994, affirmant qu’au Rwanda, les « les péchés 
et les manquements de l’Église et de ses membres ont malheureusement défiguré le 
visage de l’Église. »9 

L’année dernière, un prêtre du Diocèse de Rumbek a été mis en examen pour avoir joué 
un rôle dans la fusillade du Père Christian Carlassare, évêque-élu de Rumbek.10 Au Kenya, 
un prêtre, Guyo Wago, a été incarcéré pendant 27 ans pour avoir tué Mgr Luigi Locati, 
alors évêque du Diocèse d’Isiolo.11 Ces trois exemples illustrent des courants sous-jacents 



26

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
-  

 L
es

 d
éfi

s 
qu

e 
pe

ut
 p

ré
se

nt
er

 l’i
nt

er
cu

ltu
ra

lit
é

elle y avait fondé plusieurs hôpitaux et elle exerçait des fonctions importantes en tant 
que Directrice d’Hôpital. Elle était effondrée parce qu’elle venait d’être soudainement – 
et, pour parler franchement, brutalement – délogée de son poste. Après tout, le nouveau 
gouvernement provincial n’avait plus besoin d’elle – elle était maintenant «  vieille  » à 
70 ans. Elle ne fut pas autorisée à passer la main ni à célébrer les résultats obtenus 
pendant ces 45 ans. Elle ne se sentait pas prête à quitter l’apostolat actif, et encore moins 
à retourner chez elle en Europe. 

Bien que ce ne soit que le début de l’histoire, de telles actions sont communes dans les 
instituts et les lieux de travail. La vie interculturelle – qui ne s’applique pas seulement à 
l’ethnicité mais aussi à l’âge – nous appelle à accompagner par le dialogue les personnes 
qui vieillissent.

de haine, d’indifférence, de luttes pour le pouvoir, de richesses, et dans chacun des cas 
le résultat a été que des personnes ont perdu la vie. Comment gérons-nous la colère, la 
haine, la frustration, l’apathie, et le conflit dans les instituts religieux ? 

La vie interculturelle offre une occasion d’introspection ; nous sommes invités à reconnaitre 
que nous sommes, nous aussi, «  l’autre  » pour les personnes qui sont différentes de 
nous. Et dans une configuration de vie interculturelle, c’est parfois précisément avec ces 
personnes que nous vivons, travaillons et prions.

Septièmement, le défi des personnes âgées. Il y a quelques années, j’ai visité un pays 
d’Afrique Centrale. Je logeais dans une maison d’accueil avec de nombreuses sœurs 
provenant de différents pays d’Afrique et d’Europe. J’ai rencontré une missionnaire 
européenne qui semblait bouleversée et en souffrance. Je suis allée vers elle et elle m’a 
raconté une troublante histoire de rejet. Cela faisait 45 ans qu’elle vivait dans ce pays, 



27

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
-  

 L
es

 d
éfi

s 
qu

e 
pe

ut
 p

ré
se

nt
er

 l’i
nt

er
cu

ltu
ra

lit
é

Le parcours vers la vie 
interculturelle expose notre 
vulnérabilité et nous appelle 

à embrasser l’humilité, la 
miséricorde, et un cœur pur ; et à 

devenir instruments de paix. 

Huitièmement, le défi de la vie consacrée. Dans la société africaine traditionnelle, 
le rôle des femmes était de se marier, d’avoir des enfants, et de tenir la maison. Il n’y 
avait pas beaucoup d’autres possibilités, contrairement à ce que l’on voit dans la société 
d’aujourd’hui. Par conséquent, on apprenait aux femmes à nourrir et soigner leurs 
familles et à s’occuper de la maison. Ensuite, en rencontrant les missionnaires, les femmes 
découvrirent qu’un autre style de vie leur était possible – entrer dans la vie religieuse et 
même travailler hors de chez elles. Les jeunes filles eurent accès à l’éducation, et elles 
apprirent que la vie religieuse était un appel  : animée par un désir de donner sa vie 
pour l’amour et le service, la personne discerne et prend la décision personnelle d’une 
conversion intérieure. C’est l’action créatrice de Dieu. Dieu seul peut doter une personne 
de la capacité de vivre une vie d’union avec le Christ – c’est un mode de vie unique et 
consacré. L’appel de Dieu se situe au-delà de l’ethnicité, du statut social, ou des divisions 
politiques ; et la dignité de chaque personne en réponse à cette vocation se doit d’être 
respectée. 

Écoutons ce que nous apprend l’invitation du Prophète Isaïe : 

« Venez, et discutons – dit le Seigneur. Si vos péchés sont comme l’écarlate, ils 
deviendront aussi blancs que neige. S’ils sont rouges comme le vermillon, ils 
deviendront comme de la laine. » 

Comment traitons-nous nos sœurs âgées après toutes leurs années de service ? Comment 
traitons-nous les personnes qui se donnent du mal et qui sont en danger d’être rejetées 
par nos apostolats à cause de leur âge ou d’autres difficultés ? Le dialogue permet de 
mieux nous comprendre et il aide à définir des approches pour traiter les questions. Le 
25 juillet 2021, le Pape François, en célébrant les grands-parents et les personnes âgées, 
dit de façon éloquente  : « Les grands-parents et les personnes âgées ne sont pas des 
restes de vie, des déchets à jeter. Ils continuent à être une nourriture précieuse pour les 
familles, les jeunes, les communautés. »



28

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
-  

 L
es

 d
éfi

s 
qu

e 
pe

ut
 p

ré
se

nt
er

 l’i
nt

er
cu

ltu
ra

lit
é Les missionnaires faisaient des sacrifices importants ; et la construction d’une nouvelle 

histoire culturelle entrait en conflit avec certaines pratiques africaines, brisant certaines 
attentes traditionnelles et changeant le rôle des femmes dans la société en introduisant 
la possibilité d’embrasser la vie religieuse et de poursuivre des études. 

Certaines personnes cependant ont tendance aujourd’hui à séparer la vie religieuse et 
les vœux, comme s’il y avait conflit – alors qu’il s’agit de la même réalité. Même après leur 
période de formation, certaines femmes consacrées ne saisissent pas complètement le 
sacrifice et le mode de vie auxquels elles se sont engagées et auxquels elles se doivent, 
comme religieuses : l’appel à suivre le Christ et à vivre les vœux dans leur intégrité. Le 
choix de ne pas se marier et de vivre les vœux de chasteté, d’obéissance et de pauvreté est 
un choix conscient, avec des exigences très claires. Ce peut être une réalité très difficile 
pour certaines. L’interculturalité – qui valorise toutes les personnes vivant tous les appels 
– a le pouvoir de relever ces défis comme communauté, si nous ouvrons le dialogue pour 
parler ouvertement des difficultés et des combats que rencontrent les individus et si 
nous sommes guidées pour discerner et prendre des décisions conscientes et éclairées. 

Neuvièmement, le défi des pratiques traditionnelles. L’Église et le synode des 
évêques continuent à encourager l’inculturation des traditions africaines, ce qui permet 
aux Africains de vivre leur foi au sein de leur contexte culturel. Dans son exhortation 
apostolique La joie de l’Évangile, le Pape François écrit : 
« Dans les expressions chrétiennes d’un peuple évangélisé, l’Esprit Saint embellit l’Église, 
en lui indiquant de nouveaux aspects de la Révélation et en lui donnant un nouveau 
visage. Par l’inculturation, l’Église « introduit les peuples avec leurs cultures dans sa 
propre communauté », parce que « toute culture offre des valeurs et des modèles positifs 
qui peuvent enrichir la manière dont l’Évangile est annoncé, compris et vécu » (Evangelii 
Gaudium, 116). 
Même si les enseignements de l’Église sont très clairs, il y a parfois un décalage et d’autres 
problèmes autour de certaines pratiques culturelles. Un rapport du Département 
américain révélait en 2018 qu’au nord du Ghana des milliers de femmes avaient été 
chassées de leurs maisons avec leurs enfants après avoir été accusées de sorcellerie. 
Plus de six camps de sorcières répartis dans toute la région détiennent 2000-2500 
femmes et plus de 1000 enfants.12 Traditionnellement, la sorcellerie et les incantations 
sont profondément enracinées dans certaines pratiques culturelles africaines. Il est 
essentiel d’être attentif à ces pratiques et à comment elles sont discutées dans les 
communautés religieuses, dans les apostolats et parmi les personnes auprès desquelles 
nous travaillons. Il est arrivé que les désaccords sur ces sujets portent des communautés 
à se diviser et à stéréotyper les membres de certains groupes ethniques. Il faut chercher 
quelles pratiques culturelles peuvent être intégrées dans les liturgies et les cérémonies 
religieuses, en s’assurant qu’elles sont conformes aux enseignements de l’Église. Il y a 
encore d’autres difficultés, mais aussi des opportunités, qui influencent notre société – 
arrêtons-nous, regardons, observons et écoutons intensément.

Et avec tout cela, que faisons-nous ?

Somme toute, la vie interculturelle intentionnelle est difficile, et ce non seulement parce 
que la diversité ethnique est complexe ; même les instituts dont les membres proviennent 
des mêmes pays constitués des mêmes groupes ethniques ont quelquefois de la difficulté 
à vivre ensemble. Ces difficultés proviennent souvent de questions comme l’argent, 
le pouvoir, la perception d’une supériorité, des stéréotypes, et le dénigrement – et ce 
qui est à la racine de ces questions est rarement discuté, ce qui entraine la souffrance 
silencieuse de nombreux membres. 



29

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
-  

 L
es

 d
éfi

s 
qu

e 
pe

ut
 p

ré
se

nt
er

 l’i
nt

er
cu

ltu
ra

lit
é Les instituts religieux cherchent à réunir des membres de différentes nationalités et 

cultures pour la formation initiale ou permanente avec l’espoir que cela aidera à résoudre 
le défi interculturel. Mais, soyons réalistes, dans ce contexte, il n’est pas rare de voir qu’un 
seul groupe ethnique domine les autres : priorisant la langue, la nourriture, la musique 
principales, ainsi que d’autres pratiques dictées par la culture dominante – ce qui rend 
les autres cultures non importantes ou invisibles. Il en résulte que souvent les membres 
minoritaires se retrouvent de plus en plus désemparés et isolés, et que le silence devient 
la norme. Le but recherché en créant une communauté internationale ou multiculturelle 
n’est donc pas atteint ; au contraire, les membres développent des attitudes négatives 
qui les conduisent à s’abstenir de s’engager.

Se contenter de rassembler des personnes de contextes différents ne crée pas 
nécessairement une communauté interculturelle. Par exemple, des élèves en pension, 
des étudiants en résidence universitaire, ou des personnes assistant à un congrès ne 
deviennent pas subitement experts en interculturalité par le simple fait d’être proches 
les uns des autres. Une vraie communauté interculturelle émane d’un processus de 
discernement intentionnel qui permet aux membres de développer leur individualité, qui 
encourage et facilite le dialogue, et crée un climat d’ouverture à l’apprentissage. Une 
communauté interculturelle reconnait la dignité individuelle, rehausse l’inclusion et 
l’équité, et met en valeur les talents, le travail, la sollicitude, les contributions et les idées 
des autres. C’est une communauté où prévaut la conviction que la réflexion, les visions 
et les perspectives des autres sont importants. Où la norme est d’écouter activement et 
de chercher à comprendre. Où l’on développe la confiance et le respect, et où tous se 
sentent chez eux et accueillis.

Pour conclure, je voudrais revenir aux enseignements de Jésus, qui sont le point de 
départ de notre parcours vers l’interculturalité. Dans son sermon sur la montagne, Jésus 
révèle dans les béatitudes l’édifiante loi de l’amour : 

 « Heureux les miséricordieux, car ils obtiendront miséricorde. Heureux les cœurs 
purs, car ils verront Dieu. Heureux les artisans de paix, car ils seront appelés fils 
de Dieu. » Mt 5, 7-9

Le parcours vers la vie interculturelle expose notre vulnérabilité et nous appelle à 
embrasser l’humilité, la miséricorde, et un cœur pur ; et à devenir instruments de paix. 
Il s’agit de désapprendre ce que nous avons toujours considéré comme étant une vérité 
absolue, d’apprendre et de réapprendre – c’est un parcours qui exige ouverture, docilité 
et bienveillance. 

Si nous sommes en position d’autorité, de pouvoir et de gouvernement, nous ferons bien 
de nous souvenir des paroles de Jésus en Mt 25, 35 : « J’étais un étranger, et vous m’avez 
accueilli. » C’est avec un cœur ouvert que Jésus prononce ces mots et il est sensible aux 
besoins de « l’autre ». Souvenez-vous, à propos de celles que l’on considère « autres » 
dans nos communautés et nos lieux de travail – nous pouvons les aider à se sentir 
chez elles. La vie interculturelle exige de la clairvoyance, un engagement intentionnel, 
un dialogue depuis différents points de vue dans les communautés, un discernement 
quant aux aptitudes des nouvelles venues, ainsi qu’une disponibilité et une disposition 
à s’adapter et à apprendre des autres. C’est une merveilleuse occasion d’aider les 
personnes à embrasser la différence, à diversifier leurs visions du monde et à développer 
leur capacité d’analyse sociale.

De plus, Ubuntu est un outil puissant pour renforcer une communauté, communiquer, 
et établir une identité de groupe qui repose sur la réciprocité, l’empathie, la générosité, 
et l’engagement des membres de la communauté. Selon Gittins, comme religieuses nous 
ne pouvons pas exprimer notre foi si elle est privée de nos attributs culturels, car ceux-ci 
font partie de ce que nous sommes. 



30

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
-  

 L
es

 d
éfi

s 
qu

e 
pe

ut
 p

ré
se

nt
er

 l’i
nt

er
cu

ltu
ra

lit
é

Enfin, il doit y avoir la conscience collective implicitement affirmée qu’il s’agit d’un parcours 
de guérison et d’accompagnement vers la plénitude. Ces éléments aideront à initier les 
dialogues vitaux qui favoriseront les relations fraternelles, la solidarité les unes avec les 
autres, une vie communautaire saine, un climat porteur, et surtout… qui nous aideront 
à centrer nos vies sur Dieu, qui marche avec nous sur ce chemin. Nous ne sommes pas 
seuls, Jésus nous l’a promis, « Et moi, je suis avec vous tous les jours jusqu’à la fin du 
monde. » Amen. Mt 28, 20.

1	  World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/nigeria-population
2	 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/egypt-population
3	 UNESCO: https://en.unesco.org/creativity/interculturality
4	 Anthony Gittins & Gerald A. Arbuckle (2015). Living Mission Interculturally: Faith, Culture, and the Renewal 

of Praxis. Collegeville, Minnesota, Liturgical Press.
5	 Wakahiu, J. 2015. Foundations of religious Institutes and Impact of Technology Innovation on Sisters in Af-

rica: A Sociocultural Approach. In Voices of Courage: Historical, Sociocultural, and Educational Journeys of 
Women Religious in the East and Central Africa.

6	 Mbiti, John. 1999. African Philosophy and Religions. P.15
7	 Tutu, Desmond. 2000. No future without hope.
8	 Greenleaf, 1998
9	 E-International Relations: https://www.e-ir.info/2020/08/09/accepting-the-unacceptable-christian-church-

es-and-the-1994-rwandan-genocide/
10	 America Magazine: https://www.americamagazine.org/faith/2021/04/28/attackers-shoot-italian-bishop-

elect-south-sudan-240548
11	 Standard Chartered: https://www.standardmedia.co.ke/national/article/2001419925/luigi-locati-murder-

priest-who-killed-bishop-sentenced-to-12-years-in-jail
12	 Global Sisters Report: https://www.globalsistersreport.org/news/ministry/news/women-accused-witch-

craft-ghana-find-refuge-outpost-run-sisters

Une communauté interculturelle devrait estimer que l’identité culturelle de chaque 
personne est un don.

Par conséquent, pour identifier les dynamiques de la vie interculturelle, il est vital de 
comprendre et de reconnaitre que la culture n’est pas seulement ce qui nous rend 
différents, mais le dénominateur commun – parce que personne n’est dépourvu 
de culture. La formation interculturelle aidera sans aucun doute les religieuses à 
apprendre des manières de cultiver des relations saines et de construire ensemble des 
communautés interculturelles mais il ne suffira pas d’apprendre pour transformer ces 
communautés. Les membres des communautés devront faire preuve d’intentionnalité, 
tolérer les ambiguïtés et les erreurs, avoir un espace pour exprimer leurs frustrations 
sans jugement ; on devra les corriger lorsque ce sera nécessaire, leur prêter une oreille 
réellement attentive, les encourager, et leur montrer de la compassion.



31

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC, est une religieuse de la Congrégation 
de l’Immaculée Conception de Castres. Diplômée en Philosophie à 
l’Université “Cheik Anta Diop” de Dakar (Sénégal), elle s’intéresse aux 
questions relatives à la promotion de la femme dans le contexte 
africain. Elle est Maître de conférences en Philosophie et membre de 
l’Association des Théologiens Africains (ATA).

La conférence a été présentée en Decémbre 2021 lors d’un Workshop 
organisé par la Commission JPIC des deux Unions UISG-USG.

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

LA SYNODALITE DANS L’EGLISE CATHOLIQUE

1.	 Ce que j’ai vu et entendu : entre constats et questionnement

Au point de départ, nous relevons trois (3) constats :

1er constat : 
Dans certaines Eglises locales, on assiste à la disparition quasi-totale des générations de 
moins de cinquante ans de la vie des paroisses. Une diversité d’opinion et de croyance 
constituent la toile de fond de certaines Eglises locales aujourd’hui. Il n’y a pas de réponses 
mais des tentatives de réponses parfois surprenantes de la part de certaines Eglises 
locales. On parle alors d’ouverture en matière morale, d’enracinement de l’identité ou la 
cooptation à différents niveaux des laïcs dans l’exercice des fonctions ministérielles. Mais 
est-ce suffisant ? On l’a vu, ni le courage de saint Jean-Paul II ni la perspicacité intellectuelle 
de Benoît XVI n’ont suffi à remettre l’Église dans le jeu de la grande histoire. La réalité du 
monde contemporain est que l’autorité de la Hiérarchie sur le plan spirituel a maintenant 
été balayée par l’histoire. 

Dans sa quête de sens, l’homme contemporain n’accepte plus les réponses qui lui 
viennent d’en haut. La religiosité contemporaine met en avant l’importance des parcours 
personnels dans la recherche de sens par rapport à l’offre de l’institution ecclésiale. Il est 
donc nécessaire de mettre au centre la recherche personnelle de la foi de la personne. 
Ce n’est qu’à partir de ce nouveau centre qu’il sera possible de régénérer un fort besoin 
d’appartenance et d’identité catholique.



32

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

 - 
  L

a 
Sy

no
da

lit
e 

da
ns

 l’E
gl

is
e 

ca
th

ol
iq

ue 2ème constat :
Par contre, dans d’autres Eglises locales, c’est plutôt la vitalité de leur jeunesse, il y a un 
bouillonnement d’initiatives, de mouvements divers et variés avec ses défis dont : 

−	 le défi identitaire, 
−	 le défi de la rencontre de l’autre, 
−	 le défi de la diversité socio culturelle 
−	 et le défi de donner au monde un message approprié et des actions adaptées 

au contexte fluctuant des crises contemporaines. Je pense particulièrement aux 
Eglises d’Afrique que je connais mieux.

3ème constat : 
Enfin toute l’Eglise est appelée à prendre conscience de la nécessité et de l’urgence 
d’intégrer la dimension œcuménique et du dialogue avec les autres croyants et non 
croyants. C’est d’ailleurs l’une des perspectives de la synodalité qui intègre la façon dont 
le Peuple de Dieu chemine avec la famille humaine tout entière. Le regard s’attardera 
ainsi sur l’état des relations, du dialogue et des éventuelles initiatives communes avec les 
croyants d’autres religions, avec les personnes éloignées de la foi, de même qu’avec des 
milieux et groupes sociaux spécifiques, avec leurs institutions (monde de la politique, de la 
culture, de l’économie, de la finance, du travail, syndicats et associations d’entrepreneurs, 
organisations non gouvernementales et de la société civile, mouvements populaires, 
minorités de différent genre, pauvres et exclus, etc.).
De ces constats, se dégagent quatre questions que je vous partage et qui peuvent être 
élargies. 

La première nous renvoie à nous-même  : que faisons-nous  ? D’où agissions-nous et 
parlons-nous ? A quoi l’Esprit Saint nous appelle-t-il aujourd’hui ? 

La seconde touche la situation de l’Église dans le monde d’aujourd’hui ? Pourquoi un 
synode sur la synodalité dans l’Eglise catholique ? Qu’elle innovation ? 

La troisième nous renvoie au pouvoir hiérarchique et religieux dans l’Eglise. 

S’agit-il d’augmenter la popularité de l’Église en impliquant les laïcs dans l’exercice du 
pouvoir «hiérarchique» ?  Le «pouvoir religieux» est-il suffisant aujourd’hui pour trouver 
le sens ultime de sa vie  ? Est-ce en changeant le visage du pouvoir, c’est-à-dire en le 
rendant plus laïc ou plus féminin, que l’on réussira à rendre l’Église à nouveau populaire ? 

Enfin la quatrième nous renvoie au sujet de notre intervention : De quoi l’Eglise a besoin en 
priorité aujourd’hui ? Est-ce  de plus de prêtres ou la restauration de l’autonomie légitime 
des fidèles laïcs, individuellement ou en association ? «Quels pas de plus l’Esprit nous 
invite-t-il à poser pour grandir comme Église synodale»  ? Comment faire pour que ce 
Synode n’apparaisse pas comme un processus bureaucratique et désincarné ? Quel est, 
le but de cette consultation géante, de tous les catholiques ? C’est à ces questions que 
tente de répondre le document préparatoire du synode en indiquant surtout comment 
procéder concrètement, sans omettre de répondre aux critiques. 

Il y a certainement d’autres questions qui se posent encore à nous et à l’Eglise aujourd’hui. 
L’enjeu est d’écouter la voix de tout le peuple de Dieu, des sans voix dans nos communautés 
et de tous ceux qui ne partagent pas notre foi. Est-ce que la synodalité peut être une 
réponse de l’Eglise à toutes ces interpellations ? C’est ce que nous allons tenter de voir. 



33

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

 - 
  L

a 
Sy

no
da

lit
e 

da
ns

 l’E
gl

is
e 

ca
th

ol
iq

ue 2.	 La synodalité, une tentative de réponse de l’Eglise  

La question de la Synodalité dans l’Eglise catholique fait bouger l’axe du catholicisme des 
paroisses et autres «lieux» intra-ecclésiaux vers la «rue», vers le profane, vers les plus 
démunies, vers la vie de tous les jours. En convoquant le synode sur la synodalité, le 
pape François nous invite à entrer dans un processus d’ouverture et d’écoute mutuelle. 
Pour lui, c’est un cheminement pour permettre à chacun d’exprimer son expérience, ses 
sentiments et ses pensées. Il appelle toute l’Église à rechercher un nouveau modèle, qui 
surmonte les relations inégales de supériorité et de subordination, en s’engageant dans 
un dialogue qui construit de nouveaux canaux et structures ecclésiaux pour le troisième 
millénaire.

Aujourd’hui, la voix de l’Eglise est composée de nombreuses voix différentes et le Synode 
est un temps de grâce où le message unifié et cohérent est la diversité et la pluralité. En 
d’autres termes, la synodalité consiste à discerner comment l’Esprit se meut à travers 
et avec le Corps du Christ, afin que nous puissions continuer à remplir notre mission 
d’évangélisation dans le monde. C’est dans ce contexte que ce Synode est pertinent pour 
discerner les réformes nécessaires dans l’Eglise.

C’est donc dans un esprit de dialogue, d’ouverture et de partage d’expérience significative 
car, ce qui concerne tout le monde, doit être traité et approuvé par tous. L’objectif 
de ce synode, c’est d’engager l’Eglise vers une marche commune. Aujourd’hui, l’esprit 
a beaucoup de chose à nous dire. C’est dans ce sens que nous devons comprendre 
les trois mots-clés de ce Synode : Communion, Participation et Mission. J’ajouterai, 
responsabilité partagée. Nous vivons l’événement le plus important de la phase 
actuelle de réception du concile Vatican II sous le pontificat du pape François. Le terme 
de synodalité exprime à la fois la nature, la forme, le style et la mission même de l’Eglise.

Certes, l’Eglise est habituée au dialogue et à la concertation. En s’engageant dans une 
écoute mutuelle,  il ne s’agit pas seulement d’une démarche pour l’Eglise seule, elle 
implique aussi, les autres croyants pour réfléchir sur les grandes questions, d’aujourd’hui. 
Il y a entre autres, le côté œcuménique, le dialogue interreligieux et le dialogue avec 
les non-croyants, sans occulter au niveau de l’Afrique le dialogue avec les religions 
traditionnelles. En ce sens, la synodalité est important parce qu’elle interroge la qualité 
de nos relations : intercommunautaire, interreligieux, interconfessionnel, nos relations 
entre chrétiens ou non chrétiens.

Pour cela, nous avons besoin de groupes, d’associations, de mouvements de fidèles 
inspirés par l’Esprit Saint depuis la base qui nous permettent de reconnaitre que 
l’évangélisation est une vie. Pour que la foi puisse refleurir, il est urgent de redonner 
à l’Esprit Saint la liberté d’agir dans le peuple de Dieu comme il l’entend, peut-être en 
suscitant des initiatives qui ne viennent pas des évêques et des prêtres. Ne soyons donc 
pas surpris de voir des laïcs qui agissent de manière chrétienne mais en dehors des 
circuits paroissiaux-diocésains sur des chemins de spiritualité qu’ils peuvent eux-mêmes 
tracer jour après jour sans entraves ni contrôles.

Du point de vue de l’Afrique d’où je parle, (Burkina Faso) cette synodalité ouvre des 
perspectives au niveau du continent. Ma conviction, c’est que si nous nous engageons dans 
cette marche commune, en tant qu’Eglise famille de Dieu en Afrique, nous apporterons 
beaucoup à l’Eglise universelle. Quand je vois, par exemple notre jeunesse avec toutes 
ses potentialités, la place des femmes et leur engagement au niveau des Communautés 



34

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

 - 
  L

a 
Sy

no
da

lit
e 

da
ns

 l’E
gl

is
e 

ca
th

ol
iq

ue

L’écoute est l’un des deux piliers du processus synodal. L’Eglise nous invite à entamer ce 
voyage en nous mettant à l’écoute de l’Esprit, en nous écoutant mutuellement dans un 
dialogue ouvert car le but de ce voyage n’est pas seulement de se rencontrer, d’écouter 
et de mieux se connaître, mais de travailler ensemble «afin que les décisions pastorales 
puissent être prises». Par notre écoute et notre partage, nous chercherons à comprendre 
ce qu’est cette volonté de l’Esprit Saint. Nous sommes donc une Eglise en Ecoute. 

Cela nécessite de :
«Marcher ensemble» en impliquant tout le peuple de Dieu pour une mission commune 
avec créativité et authenticité. C’est la participation. Pour ce faire, nous devons nous 
Convertir, pour un discernement commun de nos lieux de mission. Le grand défi est 
de créer une culture du consensus ecclésial, capable de se manifester dans des styles, 
des événements et des structures synodales qui donneront naissance à une nouvelle 
manière ecclésiale de procéder pour l’Église du troisième millénaire.

Ecclésiales de Bases (CEB) et des paroisses, cela reflète aussi la jeunesse et le dynamisme 
de nos Eglises locales.

Il y a la question de la culture, qui figure parmi les grandes questions. Et si nous parlions 
de la synodalité des cultures ? A ce niveau, il faut s’interroger sur nos cultures, à savoir 
si, elles n’ont pas quelque chose d’innovante et de prophétique à apporter dans cette 
marche commune avec l’Eglise universelle ?

J’aime beaucoup l’image du voyage auquel l’Eglise nous invite. La Synodalité est comme 
un voyage de discernement que nous entamons ensemble sous la conduite de l’Esprit 
Saint, avec tous les fidèles et tous les ministères. Durant cet itinéraire nous avons à nous 
mettre à l’écoute mutuelle, à prier, à réfléchir à la volonté de l’Esprit Saint et à partager 
nos expériences de foi et de vie. 

Et si nous parlions de la synodalité 
des cultures  ? A ce niveau, il faut 
s’interroger sur nos cultures, à savoir 
si, elles n’ont pas quelque chose 
d’innovante et de prophétique à 
apporter dans cette marche commune 

avec l’Eglise universelle ?



35

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

 - 
  L

a 
Sy

no
da

lit
e 

da
ns

 l’E
gl

is
e 

ca
th

ol
iq

ue

Inspiré par cette façon de procéder, le pape François décrit le nouveau modèle ecclésial 
en ces termes : «Une Église synodale est une Église de l’écoute (...). C’est une écoute 
réciproque dans laquelle chacun a quelque chose à apprendre (...). C’est écouter Dieu, au 
point d’écouter avec lui le cri du peuple ; et c’est écouter le peuple, au point de lui insuffler 
la volonté à laquelle Dieu nous appelle»1. L’exercice de l’écoute est indispensable dans une 
ecclésiologie synodale, car il part de la reconnaissance de l’identité des sujets ecclésiaux - 
laïcs, prêtres, religieux (ses), évêques, Pape - sur la base de relations horizontales fondées 
sur la radicalité de la dignité baptismale et sur la participation au sacerdoce commun de 
tous les fidèles2. 

L’Église dans son ensemble se qualifie au moyen de processus d’écoute dans lesquels 
chaque sujet ecclésial apporte quelque chose qui complète l’identité et la mission de 
l’autre3, et ce, sur la base de ce qui est propre à chacun4.

3.	 Ce que nous dit l’histoire de l’Eglise sur cette écoute synodale. 

Se référant à l’histoire de l’Eglise, cette pratique n’est pas nouvelle dans l’Église. Il convient 
de rappeler la règle d’or de l’évêque Saint Cyprien, qui peut être considérée comme la forme 
synodale du premier millénaire et qui offre le cadre interprétatif le plus approprié pour 
penser aux défis d’aujourd’hui : «Rien sans le conseil du presbyterium et le consensus 
du peuple». Pour cet évêque de Carthage, prendre conseil auprès du presbyterium et 
construire un consensus avec le peuple ont été des expériences fondamentales tout au 
long de son exercice épiscopal pour maintenir la communion dans l’Église. À cette fin, il 
a su concevoir des méthodes fondées sur le dialogue et le discernement commun, qui 
ont permis la participation de tous, et pas seulement des presbytres, aux délibérations 
et aux décisions. Le premier millénaire offre des exemples d’une forma ecclesiae dans 
laquelle l’exercice du pouvoir était compris comme une responsabilité partagée.



36

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

 - 
  L

a 
Sy

no
da

lit
e 

da
ns

 l’E
gl

is
e 

ca
th

ol
iq

ue 4.	 La synodalité, une manière plus complète d’être Eglise

L’écoute n’est pas une fin en soi. Elle s’inscrit dans le cadre d’un processus plus 
large, lorsque toute la communauté, dans la libre et riche diversité de ses membres, 
est appelée à prier, écouter, analyser, dialoguer et conseiller afin que les décisions 
pastorales soient prises en conformité avec la volonté de Dieu. Cette série de relations 
et de dynamiques de communication crée un environnement favorable à la prise de 
conseils et à la recherche d’un consensus qui se traduit ensuite par des décisions. Il est 
important de prendre en compte toutes les actions lorsqu’on entreprend un processus 
d’écoute : «Prier, écouter, analyser, dialoguer et conseiller», car le but de ce voyage n’est 
pas seulement de se rencontrer, d’écouter et de mieux se connaître, mais de travailler 
ensemble «afin que les décisions pastorales puissent être prises»5. Sans cet horizon, on 
risque de limiter la compréhension et l’exercice de la synodalité à une simple pratique 
affective et environnementale, sans la traduire effectivement en changements concrets 
qui aideraient à dépasser le modèle institutionnel clérical actuel6.

Parmi les éléments de réflexion et objectifs mis en avant dans le Document Préparatoire, 
retenons quatre dimensions fondamentales :

•	 Vivre un processus ecclésial implique la participation et l’inclusion de tous, 

•	 Offrir à chacun – en particulier à ceux et celles qui pour diverses raisons se trouvent 
marginalisés – l’opportunité de s’exprimer et d’être écoutés pour contribuer à 
l’édification du Peuple de Dieu

•	 Expérimenter des modes d’exercice de la responsabilité partagée au service de 
l’annonce de l’Évangile et de l’engagement à construire un monde plus juste, plus 
beau et plus habitable

•	 Examiner la façon dont sont vécus dans l’Église la responsabilité et le pouvoir, ainsi 
que les structures par lesquels ils sont gérés, en faisant ressortir et en essayant de 
convertir les préjugés et les pratiques déviantes qui ne sont pas enracinés dans 
l’Évangile.

Comme le rappelle le dernier paragraphe du Document Préparatoire, «le but du synode » 
de 2023, « n’est pas de produire des documents, mais de «faire germer des rêves, susciter 
des prophéties et des visions, faire fleurir des espérances, stimuler la confiance, bander 
les blessures, tisser des relations, ressusciter une aube d’espérance, apprendre l’un de 
l’autre, et créer un imaginaire positif qui illumine les esprits, réchauffe les cœurs, redonne 
des forces aux mains»7. 

On lit en filigrane la prophétie de Joël 2, 28 si cher au pape François. «Après cela, je 
répandrai mon esprit sur toute chair; Vos fils et vos filles prophétiseront, Vos vieillards 
auront des songes, Et vos jeunes gens des visions».
Comme l’a souligné le cardinal Mario Grech en présentant le document, : le « synode » ce 
n’est pas un processus parlementaire où la majorité et le jeu des partis fait que l’emporte 
le plus fort, le plus nombreux, mais c’est un processus spirituel, ancré dans la célébration 
liturgique et la prière, «  spirituel  » c’est-à-dire «  dans l’Esprit Saint  », dans l’écoute 
réciproque de ce que l’Esprit dit aux Eglises. Le processus ne devait pas uniquement être 
regardé sous l’angle des questions les plus médiatiques, comme le vote des femmes au 
synode des évêques et le «chemin synodal». L’Eglise doit relever le défi d’accompagner les 
personnes et les communautés en souffrance.



37

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

 - 
  L

a 
Sy

no
da

lit
e 

da
ns

 l’E
gl

is
e 

ca
th

ol
iq

ue 1.	 Les deux images bibliques : Jésus, la foule dans sa diversité et les apôtres

Retenons avec l’Eglise ces deux images de l’Écriture pour mettre la synodalité en action 
comme nous le montre le Document Préparatoire8. L’une émerge dans la représentation 
de la «dimension communautaire» qui accompagne constamment le chemin de 
l’évangélisation  ; l’autre nous renvoie à l’expérience de l’Esprit vécue par Pierre et la 
communauté primitive. Ainsi, Jésus, la foule dans sa diversité, les apôtres : voilà l’image 
et le mystère à contempler et à approfondir continuellement pour que l’Église devienne 
toujours davantage ce qu’elle est. Aucun de ces trois acteurs ne peut quitter la scène.

Si Jésus vient à manquer et que quelqu’un d’autre s’installe à sa place, l’Église devient 
un contrat entre les apôtres et la foule, et leur dialogue finira par être réduit à un jeu 
politique.

Sans les apôtres, qui reçoivent leur autorité de Jésus et sont instruits par l’Esprit, le 
rapport avec la vérité évangélique s’interrompt et la foule risque de réduire sa vision de 
Jésus à un mythe ou à une idéologie, qu’elle l’accueille ou qu’elle le rejette.
Sans la foule, la relation des apôtres à Jésus se corrompt pour prendre une forme sectaire 
dans laquelle la religion devient auto-référencée et l’évangélisation perd alors sa lumière, 
qui provient seule de Dieu qui se révèle lui-même à l’humanité et s’adresse directement 
à quiconque pour lui offrir le salut. Ces images nous révèlent les conditions et le sens de 
la vraie rencontre.

2.	 Les conditions d’une réelle rencontre  

D’abord, la rencontre suppose la volonté de connaître l’autre  : sa foi, sa sensibilité, 
l’histoire de sa communauté religieuse. Nous vivons sur des idées toutes faites, sur des 
slogans hérités d’une longue histoire conflictuelle. Chez tous, il y a un effort d’écoute et 
de compréhension qu’il est indispensable de faire. C’est une attitude nécessaire à toute 
rencontre. C’en est aussi le fruit. 

Ensuite, la rencontre exige que nous vainquions nos peurs réciproques. La peur de l’autre 
est souvent le signe de nos manques de conviction religieuse personnelle. Elle risque de 
transformer l’autre en agresseur éventuel. 

Enfin, la rencontre est écoute et aussi réponse. Il est donc nécessaire que chacun ait 
assez de liberté intérieure pour dire et exprimer sa foi dans ce qu’elle a de spécifique. 
Dire sa foi, ce n’est pas juger celle de l’autre. Ce n’est pas s’imposer. C’est être soi-même 
avec ses richesses et ses manques. Je rencontre non pour épouser les convictions de mon 
interlocuteur, mais pour mieux connaître sa manière de croire, et pour être renvoyé à 
mes propres convictions de foi. Loin de me faire abandonner ma propre foi, la rencontre 
elle-même la renforce. 

A ces conditions, la rencontre interreligieuse peut être fructueuse pour tous et facteur 
de paix pour le monde. Pour terminer je voudrais citer ce proverbe africain qui illustre 
la profondeur culturelle de la pensée traditionnelle africaine sur le vivre ensemble  : 
«dans la forêt quand les branches des arbres se querellent, leurs racines s’embrassent». Les 
branches, c’est la diversité, les singularités qui distinguent et séparent. Les racines qui 
s’embrassent, c’est l’intangible, les valeurs profondes qui unissent. Le défi pour la vitalité 
de l’arbre entier, la société, consiste à ne pas couper, éliminer, masquer la diversité des 



38

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

 - 
  L

a 
Sy

no
da

lit
e 

da
ns

 l’E
gl

is
e 

ca
th

ol
iq

ue branches, des communautés de la société mais de nourrir le tronc par le « vivre ensemble 
», par la dialectique de l’unité dans la diversité, et de faire en sorte que les racines qui 
s’embrassent puissent nourrir les branches qui se querellent. 

La rencontre dans cette dynamique, ouvre de larges perspectives de conversion. Dans la 
mesure où l’on se laisse provoquer, enrichir, construire par la sainteté de l’autre, on peut 
en arriver à trouver dans la rencontre des religions du monde un climat d’authentique 
émulation spirituelle. Celle-ci rejoint en quelque sorte ce beau verset coranique : 

« Si Dieu l’avait voulu, il aurait fait de vous une seule communauté. Mais il a voulu vous 
éprouver par le don qu’il vous a fait. Cherchez à vous surpasser les uns et les autres par 
les bonnes actions. Votre retour à tous se fera vers Dieu, il vous éclairera au sujet de vos 
différends » (Sourate 48-verset 5).

Ne trouve-t-on pas une attitude analogue dans le testament de Jésus à ses disciples au 
cours du dernier repas  : «  Que votre cœur cesse de se troubler… Il y a beaucoup de 
demeures dans la maison du Père… » (Jn 14, 1-2). 

3.	 La force symbolique des actions collectives et les défis à relever au niveau de 
l’Afrique.

Lorsqu’on regarde le panorama général de l’Afrique, ce qui frappe l’observateur c’est la 
complexité du paysage religieux africain. On peut distinguer des grandes aires religieuses 
correspondant à des grandes aires géographiques. Chrétiens, musulmans et adeptes de 
la  Religion Traditionnelle Africaine (RTA)9 constituent une bonne partie de sa population. 
Il n’y a pas de doute que le culturel et le religieux débordent largement sur le public et 
le politique10. Ils constituent une composante centrale des processus de changements 
sociopolitiques qui affectent le continent.11 Cette perspective peut aider à appréhender 
les évolutions contemporaines de la diversification de l’offre religieuse, de l’expansion 
de nouveaux acteurs ou la mobilité des comportements individuels. L’on parle alors 
d’espace social, d’espace religieux dans l’expression de la diversité religieuse. C’est–à-
dire qu’on peut choisir, dans un très vaste éventail de traditions, où et avec qui l’on va 
pratiquer le culte.

Il n’y a pas que la relation individuelle, il y a aussi l’expérience collective. Cela se passe 
dans les quartiers avec les ASC (Association Sportive et Culturelle). Jeunes chrétiens et 
musulmans forment des groupes. Ils organisent des manifestations socio culturelles 
autour des thèmes communs : le chômage, la violence, la réussite, le mariage, la famille, 
la solidarité, le livre (Coran/Bible), etc. C’est un partage,  une expression de la vie concrète, 
permettant à chacun de découvrir l’autre. Ces Associations sont des lieux d’hospitalité et 
d’ouverture à l’autre. En plein quartier, où les tensions peuvent être vives, il est possible 
de passer des heures à s’écouter ensemble dans le respect et l’intérêt. C’est dire que la 
foi religieuse n’est pas un problème à résoudre, mais plutôt une force motivante à chérir 
et à utiliser pour le bien commun. 

Nous avons une conception traditionnelle de l’autorité et du pouvoir qui constitue un 
fardeau dans la pratique de la subsidiarité et de la collégialité comme expressions 
concrètes de la communion ecclésiale. C’est un appel à la conversion et à la culture de 
la rencontre. On se rend compte qu’on ne connait pas vraiment les réalités des Eglises 
d’Afrique. Par exemple, ce que vit l’Afrique de l’Ouest est souvent méconnu par l’Afrique 
de l’Est  ; ce que vivent les francophones est souvent méconnu par les anglophones et 



39

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

 - 
  L

a 
Sy

no
da

lit
e 

da
ns

 l’E
gl

is
e 

ca
th

ol
iq

ue les lusophones. Comment faire pour se connaitre dans cette marche ! Cela suppose une 
conversion synodale de l’Eglise mais aussi une conversion personnelle pour pouvoir 
accepter, aller et rencontrer les autres. C’est une mission de conversion pour dialoguer 
ensemble. Dans nos diocèses, les instruments de la synodalité tels que le conseil des 
consulteurs, le conseil presbytéral, le conseil pastoral, etc. sont-ils fonctionnels ? Et 
comment ?

Conclusion  

Reprenant le Document Préparatoire, retenons quelques pistes pour continuer nos 
partages d’expérience dans une dynamique d’écoute mutuelle.

a.	 à quelles expériences de mon engagement à promouvoir la Justice et la Paix cette 
question fondamentale du marcher ensemble vous fait penser ?

b.	 relire plus profondément ces expériences : quelles joies ont-elles provoquées ? 
Quelles difficultés et obstacles ont-elles rencontrés ? Quelles blessures ont-elles 
fait émerger ? Quelles intuitions ont-elles suscitées ?

c.	 recueillir les fruits à partager : comment résonne la voix de l’Esprit dans ces 
expériences « synodales » ? Qu’est-ce que l’Esprit est en train de nous demander 
aujourd’hui ? Quelles sont les points à confirmer, les changements à envisager, les 
nouveaux pas à franchir ? Où voyons-nous s’établir un consensus ? Quels chemins 
s’ouvrent pour notre Église particulière ?		

1	 Discours du pape François à l’occasion de la commémoration du 50e anniversaire de l’institution du synode 
des évêques. Samedi 17 octobre 2015. https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/octo-
ber/documents/papa-francesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html

2	 Lumen Gentium 10.
3	 Apostolicam Actuositatem 6.
4	 AA 29.
5	 Document préparatoire n°4- 9
6	 Cf. Rafael Luciani, « Prendre conseil et construire un consensus : un synode sur la synodalité » 07 sep-

tembre 2021 in Revista Mensaje N° 702, septiembre 2021.
7	 Cf. Discours de François au début du Synode consacré aux jeunes (3 octobre 2018
8	 Document Préparatoire, n°16-24
9	 Cf. Luka Lusala lu ne Nkuka, SJ, Jésus-Christ et la religion africaine. Réflexion christologique à partir de l’ana-

lyse des mythes d’Osiris, de Gueno, d’Obatala, de Kiranga et de Nzala Mpanda, (Documenta Missionalia 36), 
Roma : Gregorian and Biblical Press 2010. Beaucoup de publications en anthropologie ou en théologie ont 
été consacrées à la religion africaine, souvent nommée au pluriel : religions africaines. Toutes s’accordent 
pour voir dans la religion africaine une religion où l’homme, par une série d’observances rituelles et mo-
rales, cherche à vivre en harmonie avec la nature, avec les autres hommes et avec Dieu pour assurer son 
salut dans l’au-delà.

10	 Cf. CODESRIA, « Genre, Cultures, politique et Fondamentalismes » (Institut sur le Genre. Février 2011)
11	 Voir, entre autres, Achille Mbemba, « La prolifération du divin en Afrique sub-saharienne », in KEPEL G., 

(dir.), Les politiques de Dieu, Paris, Seuil, 1993, p. 177-201 ; BAYART J.-F., (dir.), Religion et modernité poli-
tique en Afrique noire. Dieu pour tous et chacun pour soi, Paris, Karthala, 1993 ; CONSTANTIN F. et COU-
LON C., (dir.), Religion et transition démocratique en Afrique, Paris, Karthala, 1997.



40

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

Ianire Angulo Ordorika est Professeur d’Écriture Sainte à la Faculté 
de Théologie de l’Université de Loyola Andalucía (iangulo@uloyola.
es). Ce texte s’inscrit dans le projet interuniversitaire de Recherche 
des Universités Jésuites d’Espagne (UNIJES) étudiant la dimension 
structurelle de l’abus dans l’Église dans une perspective théologique. 

Ianire Angulo Ordorika, ESSE

NOMMER L’INNOMMÉ.
QUELS SONT FACTEURS QUI FAVORISENT 

LES ABUS DE POUVOIR ET DE CONSCIENCE 
DANS LA VIE  CONSACRÉE ?

Nous traversons ces temps-ci une crise mondiale en raison des abus dans le milieu 
ecclésial1. Cette affirmation pourra peut-être sembler exagérée à ceux qui ne sont pas 
au courant de ce problème, mais elle ne l’est absolument pas. Il ne s’agit pas seulement 
de délits ponctuels commis par des personnes concrètes, mais d’un problème structurel 
dans l’Église, qui exige une réflexion, des remises en question et des réformes. Comme 
l’affirme le Pape François lui-même dans sa lettre au Cardinal Marx :

Toute l’Église est en crise à cause de la question des abus; plus encore, l’Église 
aujourd’hui ne peut pas accomplir un pas en avant sans assumer cette crise. 
La politique de l’autruche ne conduit nulle part [...] Tous ne veulent pas 
accepter cette réalité, mais c’est le seul chemin, car  exprimer des «intentions»  
de changement de vie sans «mettre la viande sur le feu» ne mène nulle 
part […] La réalité doit toujours être acceptée et examinée […] Il est urgent 
d’«examiner» cette réalité des abus2.

L’alerte sociale, la profusion de réflexions dans différentes disciplines et même les 
mesures de caractère canonique se sont concentrées sur les abus sexuels, mais elles ont 
laissé au second plan trois questions beaucoup moins étudiées, qui toutes trois  affectent 
directement la Vie Consacrée (VC) féminine. En premier lieu, les victimes féminines ont 
été rendues invisibles. Ceci est dû à deux raisons. D’une part, dans le cas de mineurs 
abusés, le pourcentage de jeunes garçons victimes s’avère légèrement supérieur à celui 
des filles. Ceci a conduit à chercher des liens entre la pédophilie et l’homosexualité, liens 
qui sont actuellement exclus. Quoi qu’il en soit, les jeunes mineures ayant souffert d’abus 



41

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

 N
om

m
er

 l’i
nn

om
m

é.
 

ont ainsi été reléguées au second plan, puisque privées d’attention. 

Dans le cas des adultes, le silence autour des victimes féminines est beaucoup plus grand. 
Cela est dû à une mauvaise compréhension dans le milieu ecclésial du phénomène des 
abus et de sa dynamique. Cette perception erronée porte à supposer que, s’il n’y a pas 
de violence ou s’il n’existe pas de circonstances physiques ou psychologiques objectives 
et limitantes chez l’une des parties, les relations sexuelles entre adultes sont toujours 
consenties. En outre, on en arrive souvent à soupçonner que la situation a été provoquée 
par la femme. Ceci entraine des cas de double victimisation qui rendent difficiles tant la 
dénonciation que la révélation de ce qui est arrivé, ce qui est une étape nécessaire dans 
le processus de récupération des victimes. Il est important de savoir clairement qu’une 
personne ayant subi des abus ne parle pas quand elle veut, mais quand elle peut et 
qu’en plus, elle a besoin pour cela d’un environnement sûr et accueillant, où sa parole 
soit crédible.

Nous ne connaitrons jamais avec exactitude le nombre des abus sexuels commis contre 
des femmes, mais il est encore moins probable que nous sachions jamais combien de 
femmes consacrées en ont été victimes. Une étude de la Faculté de psychologie de 
l’Université de Saint Louis (États-Unis) réalisée en 1998, a analysé les conséquences du 
traumatisme chez des religieuses catholiques de plus de 530 communautés. Les résultats, 
obtenus au moyen d’enquêtes anonymes, ont mis en lumière que 30% des Sœurs ont 
été victimes d’abus sexuels. Ce n’est pas négligeable et ce chiffre nous oblige à nous 
demander si nous créons dans nos communautés un climat de confiance, d’empathie 
et d’accueil qui puisse faciliter la révélation de ces situations ou si abondent plutôt la 
suspicion, l’incompréhension ou le jugement.

Un deuxième aspect qui n’a pas reçu beaucoup d’attention concernant ce thème est celui 
des abus n’ayant pas de caractère sexuel. Même s’ils  engendrent une grande inquiétude 
sociale, les abus sexuels ne sont que la partie émergée de l’iceberg, l’extrémité qui 
nous revoie à toutes les pratiques abusives affectant le domaine du pouvoir et de la 
conscience. De fait, tout abus est en réalité un abus de pouvoir, puisque l’on dépasse des 
limites et que l’on utilise de façon inappropriée l’asymétrie du lien entre deux personnes. 
Cette différence entre les parties peut être due par exemple à la charge, à l’âge, à la 
reconnaissance et la valorisation sociales, à la connaissance de la vie intime de l’autre ou 
à l’admiration spirituelle. 

Si l’on n’a pas accordé beaucoup d’attention aux abus de pouvoir et de conscience, cela 
est dû, entre autres motifs, au fait qu’il est difficile de les objectiver, les pénaliser et les 
considérer délits imputables. De fait, il est très probable que les victimes-mêmes de ces 
pratiques abusives n’aient pas conscience d’être manipulées. Comme avec les cas de 
violence liée au genre, s’il n’y a pas violence explicite il est très difficile de reconnaitre pour 
soi et de démontrer aux autres que l’on souffre de maltraitance psychologique. Dans le 
domaine de la VC nous avons peut-être normalisé une manière de gérer le pouvoir et 
l’autorité religieuse qui rend encore plus difficile d’identifier ces situations, même pour 
celles qui les subissent et qui en arrivent à se culpabiliser de ce qui leur arrive.

En troisième lieu sont passés sous silence les abus qui se produisent ad intra des structures 
ecclésiales. L’Église réagit, pas vraiment rapidement, sous la pression de l’alerte sociale, 
mais qu’en est-il des situations abusives subies au sein de ses institutions ? Les voix qui 
s’élèvent pour en parler le font habituellement depuis l’extérieur, parce qu’elles se sont 
souvent vues obligées de sortir.

Il n’est pas rare que parmi les motifs avancés pour demander de sortir de la VC on 
rencontre les problèmes avec l’autorité et avec l’Institut, spécialement parmi les Sœurs 
qui sortent de nos Congrégations après de nombreuses années de consécration. Dans 
ces cas-là il est plus facile de croire qu’il s’agit d’un problème personnel et de ne pas 



42

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

 N
om

m
er

 l’i
nn

om
m

é.
 

nous demander si nous avons une certaine responsabilité dans les difficultés, y compris 
psychologiques, qui les ont conduites à prendre une décision qui, souvent, se révèle 
douloureuse pour elles aussi.

Il faut nous demander quels protocoles existent pour répondre à une Sœur qui subirait 
des abus de pouvoir et de conscience dans sa propre institution, s’ils sont efficaces et 
si les personnes qui prennent les décisions peuvent maintenir l’objectivité nécessaire 
pour les appliquer. Dans les fréquents recours à des changements de communauté, de 
Province, voire à des sorties de l’Institut, la victime est toujours celle qui se retrouve 
perdante et qui se voit obligée à un changement laissant impunie celle qui abuse. Elle se 
retrouve ainsi à nouveau victime d’une institution qui n’a pas su confronter la personne 
manipulatrice.

Comme nous le disons depuis le début, le problème des abus a un caractère structurel. 
Si nous voulons l’expliquer à l’aide d’une image, il s’agit de l’effet que produit les plomb 
dans le vin. Les études archéologiques ont montré que les restes humains de l’Empire 
Romain contiennent des niveaux très élevés de plomb, qui est un élément toxique très 
nocif pour la santé.  Ceci est dû à l’habitude romaine de servir et de boire le vin dans des 
récipients de plomb, car cela lui donnait un goût particulier que l’on appréciait à l’époque 
sans savoir que c’était du poison. Le vin en lui-même n’était pas mauvais, mais c’est le 
récipient dans lequel il était servi et conservé – avec les meilleures intentions – qui l’était. 
Dans le cas des pratiques abusives nous trouvons quelque chose de semblable. Ce n’est 
pas qu’il y ait des « pommes avariées», mais que nos « paniers » sont capables de les 
avarier et de transformer en poison un vin qui, au départ, n’avait pas de raison d’être 
mauvais. 

Des études, tant ecclésiales qu’indépendantes, ont montré que le problème des abus 
résidait dans les manières de gouverner. Le Pape François répète lui aussi avec insistance, 
de toutes les manières, qu’à la racine de ces situations se trouve le cléricalisme. Bien que 
son nom puisse nous induire en erreur, le cléricalisme n’affecte pas seulement ceux qui 
ont reçu le sacrement de l’ordre. Il s’agit d’une focalisation du pouvoir chez des personnes 
déterminées et de la forme selon laquelle il est vécu. Il s’agit d’une attitude dont n’est 
exemptée aucune personne possédant le pouvoir.

Nous pensons d’habitude que seules les personnes en responsabilité de gouvernement 
détiennent le pouvoir dans une congrégation. Il est vrai qu’elles ont du pouvoir,  mais 
c’est aussi le cas pour les économes, les formatrices, les directrices des œuvres, les 
responsables de pastorale, les catéchistes… En réalité, la liste est interminable parce que 
nous avons tous un certain degré de pouvoir sur les autres, c’est pourquoi personne 
n’est libre de le gérer en excluant, en dominant ou en manipulant. 

La VC en tant que telle offre un terrain fertile très propice à ce que se produisent des 
abus de pouvoir et de conscience. Cette affirmation n’implique pas de considérer qu’il 
se produisent per se, mais que dans cette vocation confluent des circonstances qui les 
favorisent beaucoup plus que dans d’autres milieux ou d’autre manières de suivre Jésus-
Christ. Nous allons maintenant exposer brièvement les éléments qui s’entrecroisent 
et favorisent ces situations abusives. Pour cela, nous considèrerons tout d’abord les 
éléments propres à la VC, puis les éléments propres aux individus et enfin les éléments 
qui touchent à la dynamique de groupe.

1.  Éléments propres à la Vie Consacrée

L’un des éléments caractéristiques de cette vocation est que l’une de ses médiations 
charismatiques pour suivre le Christ est le vœu d’obéissance. C’est-à-dire que l’exigence 
d’obéir à Dieu, commune à tous les chrétiens, passe dans notre cas par la médiation de 
la personne qui assume le service d’autorité. La conséquence la plus évidente est que les 



43

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

 N
om

m
er

 l’i
nn

om
m

é.
 

Ceci empêche le nécessaire changement de perspective, de vision et d’orientation dans 
les institutions, d’où une évidente pauvreté que l’esprit du Droit Canonique cherche à 
éviter. 

Nous devons nous demander ce qu’il nous faut faire pour rendre possible les passages 
de flambeau, reconnaitre les dons des Sœurs et stimuler leurs capacités de leadership 
constructif. Derrière les exigences de limiter dans le temps les responsabilités de 
gouvernement, se cache une sagesse : il s’agit non seulement de prévenir les abus de 
pouvoir, mais aussi de limiter les visions monolithiques et de favoriser la richesse que 
représente toujours un changement de perspective. Dans cette optique, quelle est la 
pratique concrète de rotation de nos Instituts et comment pouvons-nous l’améliorer ?

Parallèlement à cette nécessaire alternance, il faut aussi rappeler que la tâche des 
supérieurs se limite à la mission de la congrégation, c’est-à-dire qu’elle affecte le domaine 
externe des personnes. La Sœur qui assume le service d’autorité a la responsabilité de 

Instituts de VC s’organisent de manière hiérarchique, puisque certains membres ont une 
responsabilité au-dessus des autres, et que ceci est une porte ouverte sur le cléricalisme, 
dans le sens large que nous évoquions. Lorsque l’on marque une différence claire entre 
les membres de l’Institut, il devient possible que ce qui est appelé à être une médiation 
dégénère assez facilement en un espace d’abus.

Nous avons tous notre part de pouvoir, et pour cela même, nous pouvons l’utiliser soit 
pour faire grandir soit de manière abusive, mais la structure même de la vie religieuse 
fait que certaines personnes ont du pouvoir sur les autres. Même si selon le Code de 
Droit Canonique les tâches de gouvernement doivent être limitées dans le temps, 
la Congrégation pour les Instituts de Vie Consacrée et les Sociétés de Vie Apostolique 
(CIVCSVA)  a expliqué clairement qu’il est assez fréquent que l’on se maintienne dans ce 
type de responsabilités3. On contourne pour cela les limites temporelles indiquées par 
les Constitutions en passant d’une charge à l’autre ou d’une communauté à l’autre. 

Le problème est que lorsque nous 
ne nommons pas quelque chose, 
non seulement cela ne le fait pas 
disparaitre, mais paradoxalement 
nous lui octroyons plus d’emprise. 
Nous devons reconnaitre ce désir 
et l’appeler par son nom pour lui 

permettre d’être évangélisé. 



44

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

 N
om

m
er

 l’i
nn

om
m

é.
 

Dieu, et Il nous parle à travers notre conscience (GS 16), c’est pourquoi aucune demande 
ne peut engager le domaine de notre intimité. Certaines pratiques habituelles dans la 
VC peuvent facilement dériver en abus de conscience. Que l’on pense par exemple à 
la coutume des «  entretiens avec la supérieure  », à celle de «  rendre compte de son 
oraison », à l’exigence que les sœurs de vœux temporaires soient « accompagnées » par 
leur supérieure ou à la concentration en une seule personne des charges de supérieure 
et de maitresse des novices. 
Un autre élément caractéristique de la VC est le processus de formation. Pendant un certain 
temps, les personnes entrant dans nos Institutions approfondissent leur connaissance 
de cette vocation et se préparent à la vivre. Il s’agit d’une période particulièrement 
délicate, parce que leur désir d’apprendre et de faire la volonté de Dieu suppose qu’elles 
désactivent tous leurs systèmes d’alarme et de protection. En entrant dans nos Instituts, 
elles font confiance aux formatrices que la Congrégation leur indique, ce qui est à la 

veiller à ce qui est commun, de s’occuper de la mission institutionnelle, de créer un climat 
qui favorise l’épanouissement humain et chrétien de chacune, à la suite du Christ, mais 
elle n’est chargée de rien qui touche au domaine de la conscience ou de l’intimité. 

La connotation spirituelle que l’on a donnée à cette charge au cours du temps a pu favoriser 
une certaine confusion entre la responsabilité d’une supérieure et une «  maternité 
spirituelle » qui se révèle dangereuse et qui ouvre la porte aux abus de pouvoir et de 
conscience. De fait, le Code de Droit Canonique fait preuve de prudence en interdisant 
que la personne qui assume le service d’autorité induise de quelque manière que ce soit 
à ce qu’on lui fasse l’ouverture de sa conscience (c.630§5). De plus, le vœu d’obéissance 
implique de renoncer à sa volonté propre, mais non à sa conscience, ni à son intelligence, 
à ses certitudes de foi ou aux intuitions de l’Esprit.

L’obéissance fondamentale dont les supérieurs sont les médiateurs est l’obéissance à 



45

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

 N
om

m
er

 l’i
nn

om
m

é.
 

fois la condition pour qu’il y ait processus de formation et le risque que cette confiance 
soit trahie, puisque l’on accueille comme normal ce qui est transmis par les formatrices, 
que ce le soit ou non. En outre, il n’est pas difficile non plus que les Sœurs en formation 
ouvrent à leurs formatrices le domaine de leur conscience. 

La finalité de tout processus de formation n’est autre que d’aider la personne à déployer 
toutes ses capacités humaines et religieuses, en gagnant en autonomie et en liberté 
intérieure. C’est pourquoi quelque chose va de travers quand nous nous trouvons en 
présence de Sœurs en formation puériles et dépendantes de ce que pense, dit ou fait leur 
formatrice. Nous sommes à une étape dans laquelle il n’est pas difficile de normaliser les 
relations manipulatrices et les pratiques abusives.

Un autre élément caractéristique de la VC est que nous nous sentons convoquées autour 
d’un charisme partagé par les membres de l’Institut. Après le Concile Vatican II et son 
appel à la rénovation de cette vocation, une théologie du charisme s’est développée. 
Celui-ci est, par définition, un don de l’Esprit Saint : il a donc un dynamisme intrinsèque 
qui est tout le contraire d’une perception rigide, délimitée, fixe dans le temps. De plus, 
les charismes institutionnels s’enrichissent avec les charismes personnels des membres 
de l’Institut – être fidèle à l’héritage charismatique signifie donc nécessairement l’être de 
façon créative et aussi l’enrichir avec les dons de chacun.

Malgré cet aspect dynamique des charismes, dans la pratique ceux-ci sont souvent vécus 
comme quelque chose de fixe et d’immuable. La compréhension selon laquelle l’héritage 
charismatique est quelque chose de statique et clairement délimité peut comporter deux 
risques qui facilitent les pratiques abusives.

En premier lieu, ce vécu charismatique engendre une perception de menace. Comme 
il ne peut pas changer, le charisme doit être protégé et les supérieurs se transforment 
en gardiens et principaux dépositaires de ce charisme. Ainsi, il n’est pas difficile que l’on 
finisse par considérer les responsables de l’Institut comme les sauveteurs de l’héritage 
spirituel et que, de cette manière, on canonise leur compréhension du charisme comme 
la seule valide et véritable, transformant en illégitime toute manière différente de le 
comprendre. En deuxième lieu, une perception fossilisée du charisme dérive facilement 
en une idéologie indiscutable et susceptible de tout justifier et de séquestrer les 
consciences.

Un autre élément caractéristique de la VC est la vie communautaire. Dans cette vocation 
nous vivons avec des personnes que nous ne choisissons pas et que peut-être nous 
n’aurions jamais choisies. Nous ne sommes unies ni par les liens du sang, ni par les 
goûts, et nous n’avons parfois même pas la même idée de ce qu’implique cette manière 
concrète de suivre Jésus-Christ. Malgré tout cela, nous nous savons et nous nous sentons 
convoquées par Dieu pour partager le quotidien. Former partie d’un groupe avec lequel 
on vit exige de compter avec une série de dynamiques psychologiques et de groupe qui 
n’est pas essentielle dans d’autres vocations chrétiennes et que, pour gagner en clarté, 
nous aborderons dans la dernière partie.

2.  Éléments propres aux individus

Dans le milieu ecclésial il nous arrive souvent de pécher par ingénuité, peut-être 
particulièrement dans la VC. Nous ne nous rendons pas toujours compte de la distance 
qui sépare les idéaux que nous exprimons dans nos discours et nos décisions les 
plus quotidiennes. Nous ne sommes pas toujours conscients de l’infinie capacité 
d’aveuglement qu’ont les êtres humains. Il faut beaucoup de connaissance de soi et 
beaucoup d’authenticité pour s’avouer les vérités sans demi-mesures ni palliatifs. Cette 
inconscience ne nous exempt pas de la responsabilité qu’elle entraine. Ne pas poser 
des mots clairs sur les vraies raisons qui nous font agir et qui se cachent derrière des 



46

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

 N
om

m
er

 l’i
nn

om
m

é.
 

discours politiquement corrects est l’un des plus grands péchés, bien que très peu de 
personnes s’en confessent.

Dans la majorité des cas il ne s’agit pas d’hypocrisie – penser une chose et dire le contraire 
–  mais nous ignorons et nous ne tenons pas compte des réelles dynamiques qui animent 
nos actions et qui ne correspondent guère à nos discours religieux. Cette inconscience 
est très évidente dans le désir de pouvoir, que partagent tous les êtres humains, mais 
qui n’est pas verbalisé dans le monde religieux. Selon la tradition évangélique, Jésus-
Christ lui-même fut tenté d’aspirer au pouvoir, mais dans l’Église c’est une réalité que 
l’on cache et qu’on ne  nomme pas. Il semblerait que nous entretenions l’illusion selon 
laquelle vouloir vivre le service ou parler de « laver les pieds » ferait disparaitre le désir 
de pouvoir, mais ce n’est pas certain.

Cette tendance à la négation augmente dans la VC féminine, parce que nous avons 
intégré une image de nous-mêmes qui attribue aux hommes la force et le pouvoir, et 
aux femmes des valeurs comme la délicatesse et la soumission. S’il peut être déjà difficile 
de reconnaitre la présence de désir de pouvoir dans le milieu ecclésial, c’est encore plus 
compliqué quand notre imaginaire inconscient sur les valeurs qui doivent caractériser 
une femme écarte le pouvoir. Le problème est que lorsque nous ne nommons pas 
quelque chose, non seulement cela ne le fait pas disparaitre, mais paradoxalement nous 
lui octroyons plus d’emprise. Nous devons reconnaitre ce désir et l’appeler par son nom 
pour lui permettre d’être évangélisé. 

Outre ce désir de pouvoir que nous partageons tous, nous devons prendre en compte 
certaines tendances psychologiques qui facilitent l’abus de pouvoir et de conscience, tant 
chez ceux qui abusent que chez les victimes. Sans arriver nécessairement à un niveau de 
trouble de personnalité, les personnes présentant une certaine tendance au narcissisme 
ont une facilité toute particulière à utiliser de façon abusive le pouvoir lié à une charge. 

La nécessité d’engendrer l’admiration, l’autoritarisme et le manque de réelle connaissance 
de soi les portent à écarter les personnes pouvant leur faire de l’ombre et à s’entourer de 
celles qu’elles peuvent manipuler avec facilité. Ces personnes ont du mal à découvrir les 
besoins des autres et à accueillir leurs sentiments, ainsi qu’à reconnaitre leurs propres 
erreurs et à assumer leur responsabilité. Il s’agit d’habitude de personnes charmantes, 
même charismatiques, qui savent s’adapter à ce que l’on attend d’elles et qui discernent 
rapidement les points faibles de ceux qui les entourent.

Nous avons l’habitude de caricaturer ceux qui commettent des abus, parce qu’il nous est 
plus simple d’imaginer qu’il s’agit de monstres terribles et de personnes cruelles, mais 
l’apparence des pires abuseurs est exactement le contraire. Ceux que l’on admire et que 
personne ne croirait capable de maltraiter les autres sont beaucoup plus dangereux que 
ceux qui abusent de façon grossière de leur domaine de pouvoir.

Nous avons aussi d’habitude du mal à comprendre la psychologie de la victime. Nous 
pensons que cela n’arrive qu’aux personnes faibles ou avec certaines difficultés objectives 
que nous cherchons à regrouper dans le qualificatif « vulnérable ». Nous ne nous rendons 
pas  compte que nous sommes tous des victimes potentielles, parce que nous sommes 
tous susceptibles d’être maltraités et de subir du mal, tout en pensant que l’on prend 
soin de nous. Néanmoins, cette possibilité universelle d’être manipulé augmente selon 
les circonstances, surtout quand notre histoire est marquée par certaines blessures. 
Ainsi, ceux qui ont vécu des relations toxiques ou abusives ont davantage de possibilités 
d’y retomber.

Notre incapacité à nous mettre dans la peau des victimes se reflète quand nous nous 
demandons pourquoi elles n’ont rien fait pour l’éviter. Nous ne comprenons pas ce qui 
s’appelle le syndrome de l’impuissance acquise et dont souffrent beaucoup de victimes. 
La frustration et l’impuissance que nous ressentons quand nous nous trouvons dans une 



47

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

 N
om

m
er

 l’i
nn

om
m

é.
 

situation abusive peut nous porter à renoncer à réagir, parce qu’à un autre moment nous 
avons expérimenté que nous ne pouvions rien faire. Cet apprentissage est tellement 
gravé chez la victime qu’elle assume cette impuissance et cette vulnérabilité et que 
cela la porte à ne rien tenter pour éviter la souffrance, convaincue qu’elle ne peut rien 
faire. Si seulement nous pouvions gagner en sensibilité et pressentir la complexité des 
expériences d’une victime, qui ne fait pas ce qu’elle veut mais ce qu’elle peut.

Devant une situation d’abus de pouvoir ou de conscience, il est fondamental que la victime 
ait un réseau de soutien qui lui permette de l’affronter et de réagir. Malheureusement, 
dans la vie communautaire ce n’est pas aussi fréquent qu’on pourrait le désirer.

3.  Éléments propres aux dynamiques de groupes

La psychologie des groupes nous montre que certaines dynamiques et structures 
communautaires favorisent les pratiques abusives. Suivant l’image que nous avons 
utilisée plus haut, nous pourrions nous demander ce qui fait qu’un groupe humain se 
transforme en plomb capable d’empoisonner le vin. Certains aspects de la question 
sont liés la situation sociologique dans laquelle nous vivons. Il y a déjà longtemps, pour 
définir notre société, le sociologue Zygmunt Bauman parlait de société liquide. Selon cet 
auteur – je simplifie beaucoup –  l’époque que nous vivons se caractérise par l’absence de 
réalités fermes et certaines, où les critères sur ce qui est valide et ce qui ne l’est pas sont 
tellement disparates que l’incertitude domine.

Alors qu’à d’autres époques notre identité nous était quasiment donnée, maintenant 
chacun de nous se voit astreint à construire la sienne  ; et dans ce contexte le groupe 
d’appartenance se vit à partir de cette nécessité pour chaque personne de découvrir et 
revendiquer qui elle est. Face à  l’incertitude que la société nous renvoie, nous cherchons 
une certaine sécurité psychologique dans des identités rigides, si tant est que le contraire 
de liquide soit solide. Nous vivons l’incertain avec beaucoup de difficulté et il est parfois 
plus facile de renoncer au risque de la liberté de pensée et de discernement et de ne pas 
avoir clairement à l’esprit quel pas concret nous devons faire. Il est facile de préférer des 
réponses claires et d’assumer les décisions des autres qui nous libèrent du risque de 
nous tromper.

La montée des fondamentalismes politiques et un certain style de mouvements et 
d’institutions ecclésiales ont des causes d’ordre sociologique et psychologique, parce 
que tout cela répond au désir de sécurités inébranlables, d’une identité sans fissure et 
de contrôler un monde qui se perçoit comme incertain. On voit se multiplier les groupes 
dont la caractéristique est d’être très repliés sur eux-mêmes, qui ont une identité de 
groupe et une idéologie très marquée et où le concept d’autorité est très fort et centré 
sur les leaders. Les investigations pour causes d’abus de tous les types, les multiples 
interventions ecclésiales dans les congrégations nouvelles et les scandales autour des 
fondateurs démontrent que ce n’est pas la manière la plus saine pour construire un 
groupe humain, parce qu’elle « abîme les pommes ».

Outre ces implications liées à notre société, il faut prendre en compte l’influence que 
les autres exercent sur nous. Nous ne sommes pas toujours conscients de la nécessité 
que nous avons de former partie de quelque chose ni du fait que ceci nous oriente 
vers la conformité avec le groupe auquel nous appartenons. Le groupe nous influence 
directement ou indirectement, à des degrés divers, et nous porte à faire ce que nous 
ne ferions pas de notre propre chef, bien que nous croyions être maîtres de nos choix. 
De plus, il nous offre des modèles de conduite qui nous poussent à imiter, même sans 
pouvoir le verbaliser de façon explicite. Cette influence, en soi, n’est pas négative, parce 
qu’elle peut nous stimuler et favoriser notre développement personnel, mais elle peut 
aussi dégénérer en des systèmes pervers. 



48

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

 N
om

m
er

 l’i
nn

om
m

é.
 

La psychologie sociale a constaté le rôle du contexte de groupe quand il s’agit de se 
connecter de façon sélective à ses propres valeurs morales ou de s’en déconnecter. Il 
existe différentes stratégies pour encourager la personne à approuver le système et 
transformer en banal le mal réalisé, ainsi que l’histoire nous l’a montré à maintes reprises. 
Faire en sorte que certains se sentent supérieurs aux autres, l’instruction, l’idéologie ou le 
manque de transparence sont quelques-uns des nombreux recours employés à cette fin. 
Toutes proportions gardées, nous pouvons également retrouver ces dynamiques dans 
les Instituts de VC, parce que nous avons plusieurs années de formation, une spiritualité 
que l’on peut réduire à une idéologie et qu’il est facile d’acquérir une certaine sensation 
de supériorité par rapport aux autres vocations. 

Il faut se méfier de certaines convictions présentes dans la VC, par exemple croire que 
les décisions communautaires sont per se les plus sages, ou surestimer l’unité. Nous 
ne pouvons pas oublier à quel point il est facile de manipuler un groupe. Comme cela 
arrive dans d’autres milieux, par exemple dans la politique, selon certaines études 
psychologiques il n’est pas impossible qu’une communauté religieuse élise un leader 
dont les tendances psychologiques puissent dériver dans des attitudes abusives. 

Une certaine vision idyllique porte facilement à la tyrannie de l’unité, en la confondant 
avec l’uniformité, où l’on ne vit pas la diversité de façon saine, où l’on perd le droit à la 
dissension et où l’on tend à la pensée unique. Dans cette tyrannie de l’unité la pression du 
groupe est fondamentale. Pour imposer cette situation il existe de nombreuses manières, 
plus ou moins subtiles, de faire taire toute voix sortant de ce que l’on considère normatif 
ou de laisser de côté ceux dont on juge qu’ils apportent des notes dissonantes. Dans ces 
situations de maltraitance le silence des bonnes personnes transforme tous les membres 
en victimes et en bourreaux, générant un réseau toxique de relations et convertissant en 
acte héroïque toute expression de désaccord ou de censure du système.

Il s’agit d’une spirale du silence qui transforme les personnes présentes en complices et 
victimes. Ainsi on normalise le mal, on le justifie et on le transforme en « problème de 
l’autre ». La vie s’avère ainsi plus simple et l’on ne court pas le danger de s’aventurer à 
remettre en question le statu quo. La communauté peut être complice et victime d’une 
dynamique abusive normalisée, parce que chacun finit pas renoncer à être ce qu’il est 
pour ne pas payer le lourd tribut que cela implique.

D’autres éléments entrent sans doute aussi en jeu, qui s’entrecroisent et peuvent nous 
conduire à des situations que nous n’aurions pas voulues. Il nous faut des systèmes de 
contrôle efficaces pour traiter, résoudre et prévenir les comportements abusifs, en nous 
plaçant du côté des victimes. Nous aurons la VC que nous construirons toutes ensemble, 
pourvu que  nous profitions de ces «  signes des temps  » pour créer des structures 
permettant aux femmes qui entrent dans nos Congrégations d’être des personnes plus 
libres et en accord avec ce que Dieu rêve que nous soyons.

1	 Ces pages sont une version abrégée et simplifiée de mon article « La présence innommée. Abus de pou-
voirs dans la vie consacrée », publié dans Teología y Vida. En accès libre sur : http://ojs.uc.cl/index.php/tyv/
article/view/32715/34801.

2	 Lettre du Pape François au Cardinal Reinhard Marx, Archevêque de Munich et Freising (10 juin 2021) https://
www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2021/documents/20210610-cardinale-marx.html

3	 Cette dénonciation se trouve dans le n° 22 du document À vin nouveau outres neuves (2017)



49

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

Il P. Malvaux ha un dottorato in diritto canonico presso l’Università 
Saint Paul (Ottawa) e ha insegnato diritto canonico ed ecclesiologia 
in diverse università; è attualmente docente presso l’Università 
Gregoriana. È stato già superiore di una comunità a Bruxelles dal 
1997 al 2002 e ha diretto l’Istituto Internazionale Lumen Vitae.

La conférence a été présentée en octobre 2021 lors du webinaire sur 
le Droit Canonique organisé par l’UISG-USG.

P. Benoit Malvaux, SJ

CHANGEMENTS DU DROIT PÉNAL CANONIQUE 
ET ABUS

1.	 Introduction

La révision du livre VI du code de droit canon sur le droit pénal et ses conséquences 
en matière d’abus est une question complexe, que je vais essayer de présenter de la 
manière la plus claire possible. Dans un premier temps, je me propose de situer cette 
révision dans le cadre de l’évolution des mentalités dans l’Église à propos du droit pénal. 
Puis je présenterai les nouvelles normes relatives aux abus et aux peines par lesquels ils 
sont sanctionnés. Enfin, j’émettrai quelques brèves réflexions personnelles à propos de 
la mise en œuvre du nouveau système. 

Tout d’abord, je voudrais relever que la révision du livre VI du code sur le droit pénal 
canonique traduit un changement radical de la manière dont l’Église considère le droit 
pénal. En caricaturant à peine, on pourrait dire qu’à l’époque du concile, le droit canon, 
et plus encore sa branche pénale, était considéré comme contraire au commandement 
de l’amour, au point que certains théologiens proposaient qu’on supprime le droit pénal 
de l’ordre juridique canonique. Cette proposition n’a pas abouti, puisque le code de 1983 
comprend un livre VI consacré au droit pénal. Cependant, l’état d’esprit dominant, encore 
au début des années 90, quand j’ai étudié le droit canonique, était qu’il ne fallait recourir 
au droit pénal qu’en cas de nécessité extrême. En conséquence, il n’était quasiment 
jamais mis en application. 

Les choses commencèrent à changer à partir des années 90, lorsqu’éclatèrent les 
premiers scandales d’abus sexuels de mineurs par des clercs. Devant l’horreur de tels 



50

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
ha

ng
em

en
ts

 d
u 

dr
oi

t p
én

al
 c

an
on

iq
ue

 e
t a

bu
s actes, on prit alors peu à peu conscience que le droit pénal avait sa place à l’intérieur de 

l’ordonnancement canonique, et que l’application de peines envers les auteurs d’abus 
sexuels de personnes innocentes se justifiait, notamment pour rétablir la justice et 
réparer le scandale. Le scandale n’était plus que l’Église punisse, mais que des crimes 
restent impunis. C’était une véritable révolution copernicienne. 

Cependant, les choses n’ont pas changé du jour au lendemain. Je n’ai pas besoin de 
m’étendre sur la tentation pour les autorités ecclésiastiques d’étouffer les affaires, mais, 
même là où l’autorité désirait punir l’auteur du crime d’abus sexuels, elle se trouvait 
démunie, parce qu’on n’était plus habitué à sanctionner dans l’Église. C’est pour aider 
les responsables d’Église à entrer dans cette nouvelle dynamique que, dès 2001, 
sera promulgué le motu proprio Sacramentorum sanctitatis tutela, qui transférait  à la 
Congrégation pour la Doctrine de la Foi la compétence pour juger d’un certain nombre 
de délits, dont les délits d’abus sexuels de mineurs commis par des clercs, afin d’aider 
les pasteurs à réagir de manière appropriée. C’est un processus qui a pris beaucoup de 
temps – on ne change pas d’un coup de baguette magique des pratiques profondément 
enracinées, mais qui est allé crescendo, au fur et à mesure que les révélations se 
multipliaient et que la nécessité de réagir se faisait plus pressante. Dès 2007, il apparut 
nécessaire de ne pas se borner à ajouter des lois complémentaires à celles présentes 
dans le Code, mais de réformer le Code lui-même, plus précisément son livre VI relatif au 
droit pénal. 2007 – 2021 : cette réforme du livre VI a pris du temps. Cela peut s’expliquer 
par différentes raisons sur lesquelles je ne m’étendrai pas ici, mais je pense que cela a été 
heureux, parce que, durant toutes ces années, l’Église n’a pas cessé d’évoluer et d’élargir 
le champ d’application du droit pénal en matière d’abus. Si on avait révisé le livre VI en 
deux-trois ans, on aurait été trop vite, et on n’aurait pas bénéficié de toute l’évolution qui 
s’est manifestée dans l’Église dans les années 2010. Les rédacteurs du nouveau livre VI 
ont ainsi pu prendre en compte ces évolutions et les intégrer dans leur projet de révision. 
En même temps, on ne pouvait pas indéfiniment retarder la révision du droit pénal, sous 
prétexte que les choses devaient encore évoluer. C’est donc le 8 décembre prochain 
qu’entrera en vigueur le nouveau livre VI.    

Je ne vais pas présenter ici l’ensemble du nouveau livre VI du code, mais je voudrais 
néanmoins relever trois caractéristiques de sa révision. D’abord, certaines modifications 
traduisent la prise de conscience dont je parlais tout à l’heure, que le droit pénal est 
utile pour le bien même du peuple de Dieu, qui souffre et est scandalisé de l’impunité 
dont bénéficient les auteurs de certains délits. En ce sens, la version nouvelle du livre VI 
est plus sévère que la version de 1983. Un bel exemple en est le canon 1341, qui traite 
de l’application des peines. Pour le dire brièvement, là où la version de 1983 insiste sur 
l’importance de tout essayer avant de punir, la nouvelle version insiste sur l’obligation de 
punir dès qu’il n’y a pas d’autres moyens de rétablir la justice. La mise en œuvre du droit 
pénal n’est plus une procédure exceptionnelle, à laquelle on recourt à contrecœur quand 
il n’y a vraiment pas moyen de faire autrement, mais elle s’impose dès qu’il apparaît 
qu’une solution à l’amiable ne permet pas de rétablir la justice et de réparer le dommage.   

Un autre progrès opéré par la révision du livre VI a été d’assurer une plus grande 
cohérence du droit pénal canonique, et particulièrement une plus grande cohérence 
entre les normes particulières et le titre sous lesquels elles figurent. 

Enfin, les auteurs de la réforme ont cherché à rendre le droit pénal plus efficace en 
précisant la ou les peines applicables en cas de délit. Le législateur de 1983 avait souvent 
eu recours à la notion de juste peine, ce qui était théoriquement très beau (en soi, c’est 
tout à fait justifié d’appliquer une juste peine), mais n’aidait pas en pratique à l’application 



51

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
ha

ng
em

en
ts

 d
u 

dr
oi

t p
én

al
 c

an
on

iq
ue

 e
t a

bu
s de la peine, dans la mesure où on ne savait pas en quoi consistait la juste peine en 

question. Dans la nouvelle version du livre VI, le législateur a plusieurs fois précisé quelle 
est la peine à appliquer, ce qui facilitera la mise en œuvre du droit pénal canonique.    

2.	 La présentation des normes

Après cette brève présentation générale de la révision du livre VI du Code, j’en viens à la 
présentation des normes qui traitent spécifiquement des délits d’abus.

Tout d’abord, je rappelle ce que prévoit la version actuelle du code de 1983 sur cette 
question. Le canon fondamental est ici le canon 1395 §2, qui dit que le clerc qui a commis 
un délit contre le sixième commandement du Décalogue, si le délit a été commis par 
violence ou avec menaces ou publiquement, ou bien avec un mineur de moins de seize 
ans, sera puni de justes peines, y compris, si le cas l’exige, le renvoi de l’état clérical. Pour 
le dire en d’autres termes, le code prévoit comme délit punissable canoniquement l’abus 
sexuel par un clerc (donc un évêque, un prêtre ou un diacre) de n’importe quelle personne 
commis avec violences ou avec menaces (le viol, par exemple) ou encore publiquement 
(avec atteinte à la moralité publique), ou encore l’abus sexuel d’un mineur de moins de 
seize ans. 

Ce canon 1395 §2 a été rarissimement appliqué dans les années qui ont suivi l’entrée 
en vigueur du code de 1983, soit parce que les autorités ecclésiastiques étouffaient 
l’affaire afin de sauvegarder la bonne réputation de l’Église, soit parce qu’elles étaient 
réticentes à imposer des peines, vu la mentalité « anti-canonique » que j’évoquais tout à 
l’heure. Les choses ont commencé à bouger à partir des années 1990, et le motu proprio 
Sacramentorum sanctitatis tutela de 2001 a non seulement rendu la Congrégation pour 
la Doctrine de la Foi compétente pour les abus sexuels de mineurs par des clercs, mais 
il a élargi le champ d’application du canon, en l’étendant à l’abus sexuel de mineurs 
de plus de 16 ans. En 2010, de nouvelles normes d’application du motu proprio feront 
un pas supplémentaire en ajoutant le délit d’abus sexuels de personnes manquant 
habituellement de l’usage de la raison et le délit de détention ou de divulgation d’images 
pornographiques de mineurs de moins de 14 ans. Par la suite, d’autres dispositions 
viendront s’y ajouter, particulièrement le motu proprio Vos estis lux mundi de 2019 sur 
l’obligation pour les clercs et les religieux de dénoncer les abus sexuels dont ils auraient 
connaissance à l’autorité ecclésiastique compétente. Cependant, plutôt que de continuer 
à multiplier les normes parallèles au code de 1983, il a paru préférable d’intégrer ces 
normes dans une nouvelle version du code, profitant de la révision du livre VI du code 
qui était en cours depuis 2007.

3.	 Les modifications de contenu du droit pénal

Avant de présenter les modifications de contenu du droit pénal opérées dans la nouvelle 
version du livre VI par rapport aux abus dans l’Église, j’attire votre attention sur le fait que 
le canon relatif aux abus sexuels de mineurs par des clercs a changé de place à l’intérieur 
du livre VI. L’actuel c. 1395 §2 se trouve dans le titre V du livre VI, qui traite des délits contre 
des obligations spéciales. Dans la version révisée du code, ce délit fera l’objet du c. 1398 
§1 1º, qui se trouve dans le titre VI du livre, relatif aux délits contre la vie, la dignité et la 
liberté humaines. Ce déplacement traduit une heureuse évolution de l’angle sous lequel 
on appréhende le délit d’abus sexuel de mineurs. Dans le code de 1983, on le considérait 
avant tout comme un manquement au vœu de chasteté, si le clerc était religieux, ou plus 
généralement au sixième commandement du Décalogue, dans le cas du clerc diocésain. 



52

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
ha

ng
em

en
ts

 d
u 

dr
oi

t p
én

al
 c

an
on

iq
ue

 e
t a

bu
s

Pour ce qui est de l’objet du délit, une première extension est opéré par le nouveau 
canon 1398 §1 2º, qui établit le délit consistant pour un clerc à recruter ou conduire un 
mineur ou une personne qui manque habituellement de l’usage de la raison ou une 
personne à laquelle le droit reconnaît une protection similaire à réaliser ou à participer à 
des exhibitions pornographiques réelles ou simulées. C’est une disposition nouvelle, qui 
prend en compte l’évolution des pratiques et de la technologie. Ainsi, le clerc qui incite un 
mineur à se filmer sur son portable en train de se masturber, alors même qu’il n’abuse 
pas directement sexuellement de lui, pourra être puni de la privation de son office ou 
d’autres peines, qui peuvent aller jusqu’au renvoi de l’état clérical. 

A propos de ce nouveau canon, je vous rends attentif à un problème spécifique à sa 
traduction anglaise. Cette traduction parle du clerc qui « grooms or induces a minor to 
expose himself pornographically or to take part in pornographic exhibitions ». Le mot 
« grooming », d’après ce que je sais, peut désigner le fait de nouer une conversation de 

Le problème essentiel était que le clerc n’avait pas respecté ses obligations. Dans la 
version révisée du livre VI, on considère désormais le délit sous l’angle de la victime, 
dont on a porté gravement atteinte à la vie et à la dignité. Le problème n’est plus d’abord 
que le clerc n’a pas respecté ses obligations, mais qu’il a gravement porté tort à autrui. 
Le déplacement du canon sur les abus sexuels de mineurs par des clercs se situe ainsi 
dans la droite ligne de l’évolution des mentalités dans la société et dans l’Église, qui met 
désormais au premier plan la préoccupation pour la victime. 
Pour ce qui est du contenu de nouvelles normes, celles-ci opèrent un certain nombre 
d’extensions de la notion de délit d’abus. Certaines d’entre elles intègrent des extensions 
déjà opérées par les lois particulières qui se sont succédé depuis 2001. D’autres sont de 
véritables innovations, y compris par rapport à ces lois. Pour la clarté de la présentation, 
je propose d’examiner successivement les extensions relatives à l’objet du délit, puis les 
extensions relatives à l’auteur du délit, et enfin les extensions relatives aux victimes du 
délit.   

Le problème est que lorsque nous 
ne nommons pas quelque chose, 
non seulement cela ne le fait pas 
disparaitre, mais paradoxalement 
nous lui octroyons plus d’emprise. 
Nous devons reconnaitre ce désir 
et l’appeler par son nom pour lui 

permettre d’être évangélisé. 



53

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
ha

ng
em

en
ts

 d
u 

dr
oi

t p
én

al
 c

an
on

iq
ue

 e
t a

bu
s

il s’agit maintenant d’images pornographiques de n’importe quel mineur, alors que 
les normes de 2010 parlaient de mineurs de moins de quatorze ans. Le fait pour un 
clerc de télécharger des images pornographiques mettant en scène des mineurs ou de 
transférer de telles images est désormais intégré dans le code comme un délit passible 
de la privation de l’office et d’autres justes peines, y compris éventuellement le renvoi de 
l’état clérical.  

Un troisième changement majeur relativement à l’objet du délit est le nouveau §3 du 
can. 1395 qui, outre le délit contre le sixième commandement commis avec violences ou 
menaces, déjà présent dans le code de 1983,   prévoit que « sera puni de justes peines, 
y compris, si le cas l’exige, le renvoi de l’état clérical, le clerc qui, par abus d’autorité, 
commet un délit contre le sixième commandement du Décalogue ou contraint quelqu’un 
à réaliser ou à subir des actes sexuels. » C’est une modification très importante, qui fait 
écho au scandale dû à la multiplication des révélations d’abus sexuels d’adultes par des 

type sexuel avec un mineur. Par exemple, le fait de parler avec lui de ses organes sexuels 
ou l’inviter à raconter la manière dont il se masturbe. Ce n’est pas ce dont il est question 
ici. La traduction du canon dans les autres langues (« reclutar » en espagnol, « reclutare 
» en italien, «  recruter  » en français) montre bien qu’est visé ici le fait de recruter un 
mineur pour qu’il participe à des séances pornographiques. 

Le nº 3 du même nouveau canon 1398 §1 introduit dans le Code un autre délit nouveau 
par rapport au Code de 1983, mais qui n’est pas une nouveauté dans l’absolu, puisque ce 
délit avait déjà été établi par les normes de 2010 d’application de Sacramentorum sanctitatis 
tutela. Il s’agit du fait pour un clerc de conserver, exhiber ou divulguer de quelques façons 
que ce soit et avec quelque moyen que ce soit des images pornographiques, acquises 
de façon immorale, de mineurs ou de personnes habituellement affectées d’un usage 
imparfait de la raison.  Le texte du nouveau canon est un peu différent du texte des 
normes de 2010 – on a notamment ajouté l’exhibition d’images pornographiques et 



54

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
ha

ng
em

en
ts

 d
u 

dr
oi

t p
én

al
 c

an
on

iq
ue

 e
t a

bu
s clercs qui ont profité de leur statut pour ce faire. Jusqu’à présent, de tels actes étaient 

répréhensibles, mais ils ne constituaient pas des délits à proprement parler. Dorénavant, 
il n’en ira plus ainsi. Un clerc qui abuse sexuellement d’un adulte vis-à-vis duquel il exerce 
une autorité juridique pourra être puni –pensons par exemple à un maître des novices 
qui abuse sexuellement d’un novice. Moins évident pour moi est le cas d’un clerc qui 
abuse de son autorité spirituelle (par exemple, un accompagnateur spirituel qui abuse 
sexuellement de la jeune femme qu’il accompagne). Il sera peut-être bon que le législateur 
donne une interprétation authentique de la notion d’autorité, pour que l’on sache plus 
précisément jusqu’où s’applique le nouveau canon 1395 §3.

Au passage, vous aurez noté que le législateur n’a pas retenu l’expression d’ « abus de 
personne vulnérable », qui se trouve par exemple dans le motu proprio Vos estis lux mundi. 
Il a sans doute tenu compte des critiques émises à l’égard de cette notion subjective 
(comment peut-on définir la vulnérabilité d’une personne ?) alors que la notion d’autorité 
dont on abuse est davantage objective. 

La fin du même §3 du nouveau canon 1395 introduit un autre nouveau délit, le fait pour 
un clerc de contraindre quelqu’un à réaliser ou à subir des actes sexuels. Dans cette 
hypothèse, comme je comprends cette nouvelle norme, le clerc auteur du délit n’est 
pas directement impliqué dans l’abus sexuel, mais il utilise son autorité ou sa force pour 
obliger une ou plusieurs personnes à réaliser ou à subir des actes sexuels. On pourrait 
ainsi imaginer le cas d’un maître des novices qui obligerait deux de ses novices à avoir 
des relations sexuelles entre eux. 

4.	 Les nouveautés de la version révisée du livre VI du code 

Voilà les différentes nouveautés de la version révisée du livre VI du code par rapport à 
l’objet du délit d’abus. Sont désormais considérés par le code de droit canon comme des 
délits, pour le dire en bref, le recrutement par un clerc d’un mineur pour des exhibitions 
pornographiques, la conservation, exhibition ou divulgation d’images pornographiques 
de mineurs, le délit contre le sixième commandement par un clerc qui abuse de son 
autorité, et le fait de contraindre quelqu’un à réaliser ou à subir des actes sexuels. 

Voyons maintenant les cas d’élargissement du champ d’application du droit pénal en ce 
qui l’auteur du délit d’abus. La nouveauté fondamentale ici, non seulement par rapport 
au code de 1983, mais aussi par rapport aux lois ultérieures, se trouve au c. 1398 §2, qui 
stipule que le membre (sous-entendu non clerc) d’un institut de vie consacrée ou d’une 
société de vie apostolique et n’importe quel fidèle qui jouit d’une dignité ou accomplit un 
office ou une fonction dans l’Église qui commet un délit visé par le canon 1398 §1 ou par 
le canon 1395 §3 sera puni de peines de limitation d’exercice ou de privation d’office ou 
d’autres peines. Il y a ici aussi une avancée dans la mesure où le code de 1983 ne prévoyait 
de délit que dans l’hypothèse d’un clerc. Le religieux non clerc, la religieuse ou le laïc en 
responsabilité pastorale qui abusait sexuellement d’un mineur pouvait faire l’objet de 
mesures disciplinaires (y compris le renvoi de l’institut, dans le cas du religieux ou de la 
religieuse) mais il ne pouvait pas faire l’objet d’une peine canonique à proprement parler. 
Dorénavant, ces personnes pourront être punies d’une des peines prévus par le canon 
1336 §§ 2-4 (à savoir particulièrement l’interdiction d’exercer un office ou la privation 
d’un office) ou d’autres peines suivant la gravité du délit. Le législateur intègre ici un autre 
reproche adressé au droit pénal actuel, qui ne traitait que des clercs. On peut aussi voir 
ici une illustration du changement de l’angle sous lequel on considère le délit, dont je 
parlais tout à l’heure. Si on considère d’abord la violation d’une obligation, l’abus sexuel 



55

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
ha

ng
em

en
ts

 d
u 

dr
oi

t p
én

al
 c

an
on

iq
ue

 e
t a

bu
s peut être considéré comme plus grave s’il est commis par un ministre ordonné que par 

un laïc. Par contre, si on met au premier plan la victime, cette distinction n’a plus de 
raison d’être. Pour la victime, l’abus sexuel n’est pas en soi moins grave parce ce qu’il est 
commis par un religieux frère ou par un laïc en responsabilité pastorale. 

Je termine par l’élargissement du champ d’application du droit pénal pour les abus par 
rapport à la victime du délit. La plupart des « nouveautés » ici sont en fait l’intégration 
dans le code de dispositions déjà introduites par les lois particulières depuis 2001. Ainsi, 
le délit d’abus sexuel ne concerne plus seulement l’abus d’un mineur de moins de seize 
ans, mais l’abus de n’importe quel mineur. Est assimilé au mineur la personne qui a 
habituellement un usage imparfait de la raison, c’est-à-dire qui est atteinte d’un handicap 
mental. Ces deux extensions du délit avaient été opérées par les normes d’application 
de Sacramentorum sanctitatis tutela, en 2001 ou en 2010. Par contre, le canon 1398 §1 1º 
et 2º introduit un troisième type de victime possible, qui est une véritable nouveauté : 
la personne à laquelle le droit reconnaît une protection similaire à celle des mineurs et 
des personnes privées habituellement de l’usage de la raison.  Je dois vous avouer que 
je ne sais pas ce que le législateur entend par là. Mais il ouvre la porte à ce que soient 
reconnues dans l’avenir d’autres catégories de victimes dont l’abus sexuel par un clerc, 
un consacré ou un laïc en responsabilité pastorale sera considéré comme un délit.

Indirectement, un autre élargissement de la notion de victime est opéré par le 
nouveau canon 1395 §3 à propos du délit contre le sixième commandement par abus 
d’autorité. Dans ce cas, quel que soit l’âge de la victime, le clerc ou le consacré ou le 
laïc en responsabilité pastorale qui utilise son autorité pour abuser sexuellement d’une 
personne commet un délit selon le droit canon.  

Voilà, selon ce qu’il me semble, les principaux changements introduits par la nouvelle 
version du livre VI en ce qui concerne les délits d’abus. Les changements les plus 
significatifs, pour moi, sont d’abord le fait de considérer l’abus sexuel de mineurs comme 
un délit contre la vie et la dignité humaine et  non plus comme un délit contre le vœu de 
chasteté, mettant ainsi au premier plan la victime. Ensuite, le fait de considérer comme 
délit l’abus sexuel d’un mineur par un religieux non clerc ou un laïc en responsabilité 
pastorale, et pas seulement par un clerc, ainsi que l’abus sexuel par abus d’autorité de 
toute personne, et pas seulement de mineurs. Pour moi, ce sont les changements les 
plus significatifs.  

Cependant, on peut s’interroger sur les conséquences pratiques de cette réforme. Dans 
certains cas, elle sera peut-être davantage d’ordre symbolique. Je pense par exemple à 
l’extension du délit aux religieux non clercs. Il faut savoir que, jusqu’à présent, le religieux 
non clerc qui abuse d’un mineur ou qui commet un autre acte répréhensible du type 
téléchargement de fichiers pédopornographiques peut déjà faire l’objet de la part de 
son supérieur de mesures administratives ou disciplinaires qui peuvent comprendre 
la révocation de l’office, l’interdiction de poser certains actes (par exemple, d’aller sur 
internet), etc. Dorénavant, il pourra être aussi à des peines équivalentes. Symboliquement, 
cela peut avoir du poids – je ne suis plus soumis à une mesure administrative, mais je suis 
condamné à une peine, mais le résultat concret sera le même : que je sois révoqué de 
l’office par une mesure administrative ou que je sois condamné à une peine de privation 
de l’office, je ne peux plus exercer cet office.    

Toujours en ce qui concerne les religieux ou plus largement les consacrés, il faudra voir 
les répercussions des modifications du droit pénal par rapport au renvoi de l’institut. 
Vous savez qu’en vertu de l’actuel canon 695, le religieux qui commet un des délits 



56

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
ha

ng
em

en
ts

 d
u 

dr
oi

t p
én

al
 c

an
on

iq
ue

 e
t a

bu
s mentionnés aux canons 1395, 1397 et 1398 doit être renvoyé de l’institut sauf, dans le cas 

du canon 1395 §2, si le supérieur juge qu’il peut être pourvu autrement à l’amendement 
du membre, au rétablissement de la justice et à la réparation du scandale. Dans le cas 
d’un religieux, clerc ou non clerc, qui a abusé sexuellement d’un mineur, le supérieur 
a ainsi une marge de manœuvre. En principe, il doit renvoyer le religieux de l’institut. 
Cependant, il peut estimer qu’il y a d’autres moyens de rétablir la justice et réparer le 
scandale, particulièrement quand les faits sont anciens et le religieux déjà âgé. Dans 
ce cas, au moins dans la Compagnie de Jésus, on ne renvoie pas le jésuite, mais on le 
soumet à des mesures de restriction. 

Il faut espérer que le législateur n’oubliera pas d’adapter le canon 695 à la nouvelle 
numérotation du livre VI. Je rappelle que le renvoi de l’institut n’est pas une peine – le 
livre VI n’en parle pas, mais une mesure administrative de gouvernement.  La révision 
du livre VI n’aura donc pas de conséquences à cet égard. C’est ce qui me fait dire que 
l’extension de la notion de délit à des abus commis par des religieux non clercs a surtout 
une portée symbolique.   

Par contre, l’extension du délit aux abus sexuels d’adultes par abus d’autorité aura 
davantage de conséquences pratiques, en tout cas pour les clercs. Jusqu’à présent, le 
clerc qui usait de son autorité pour abuser sexuellement d’une personne adulte pouvait 
être soumis à des mesures disciplinaires, mais il n’était pas possible de le renvoyer de 
l’état clérical.  Ce sera dorénavant possible. 

C’est donc possible, mais sera-ce effectivement le cas ? C’est une autre question que je 
me pose à propos de cette réforme, à savoir celle de sa mise en œuvre. En effet, il ne 
suffit pas d’établir que tel comportement est délictueux et peut être puni par telle ou 
telle peine, encore faut-il que ces peines puissent être appliquées. Or, il faut savoir que, 
jusqu’à maintenant, la législation relative à la compétence de la CDF n’a pas changé. La 
Congrégation pour la Doctrine de la Foi n’est donc pas compétente pour les nouveaux 
délits introduits dans le Code. Lorsqu’un ordinaire reçoit une plainte relative à un de 
ces nouveaux délits, il devra donc procéder à une enquête préliminaire, pour établir la 
vraisemblance du délit, puis décider l’ouverture d’un procès judiciaire, devant le tribunal 
diocésain, ou d’un procès administratif, devant le même ordinaire. C’est en fait la même 
procédure qui existe pour le délit d’abus sexuel de mineur par un clerc, à ceci près que, si 
l’enquête préliminaire permet d’établir la vraisemblance du délit, ce n’est pas l’ordinaire 
qui décide d’engager un procès, mais il envoie le dossier à la CDF, pour que celle-ci décide 
de la suite de la procédure. De par mon expérience comme procureur de la Compagnie de 
Jésus, je peux témoigner que nous avons été grandement aidés par l’obligation d’envoyer 
les dossiers à la CDF, à la fois pour avoir une politique cohérente en la matière mais aussi 
pour traiter effectivement les dossiers. 

Si la mise en œuvre des nouvelles normes pénales est laissée aux ordinaires et aux 
tribunaux diocésains, il y a le risque qu’elle reste lettre morte en beaucoup d’endroits, 
soit par manque de motivation, soit par manque de compétence des ordinaires et des 
tribunaux diocésains. Personnellement, je me demande donc s’il ne serait pas heureux 
d’élargir la compétence de la CDF à ces nouveaux délits, de manière à favoriser la mise 
en œuvre de la nouvelle législation.



57

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

LA VIE À L’UISG  

Du bureau de la Secrétaire Exécutive

Il est difficile de croire que l’Assemblée du mois de mai est désormais derrière nous ; ce 
fut un merveilleux évènement avec 510 supérieures générales sur place et 174 autres en 
ligne. Nous avons réussi à diffuser les séances en 14 langues, et les sœurs ont pu participer 
et échanger en ligne tandis que les autres travaillaient à leurs tables à l’Ergife : un exploit. 
Nous remercions vivement le Bureau des communications et les personnes qui se sont 
occupées des aspects la techniques à l’UISG. Le thème « Embrasser la vulnérabilité sur 
le chemin synodal  » et les interventions ont été grandement appréciés. Nous savons 
que les conférences ont été utilisées pour préparer des chapitres généraux et qu’elles 
continuent à être une riche source de réflexion pour les congrégations. La session finale 
de l’Assemblée de l’UISG s’est tenue le 11 juillet. Une fois de plus, la participation en ligne 
fut excellente. Le thème était le Document commun USG/UISG qui a été soumis au Bureau 
du Synode au nom des deux unions. Sr Gemma Simmonds CJ, Sr Maria Cimperman RSCJ 
et le P. Orlando Torres SJ ont présenté les aspects principaux du texte et les participantes 
ont répondu aux questions suivantes : 

1.	 Que voulez-vous affirmer dans ce document?
2.	 Qu’est-ce qui pourrait manquer ou nécessiter une plus grande attention ? 
3.	 Comment pouvons-nous, en tant que membres de la UISG, faire évoluer/

transmettre le document final ?

Ce fut un partage riche qui nous sera utile pour avancer dans le processus synodal. 
Depuis, le Document de travail pour l’étape continentale : Élargis l’espace de ta tente (Is 54,2) 
a été publié. Il est disponible en 5 langues sur le site du Synode : https://www.synod.va/
en/highlights/working-document-for-the-continental-stage.html
Pour rester sur le sujet du Synode, le 2 novembre l’UISG et l’USG ont tenu un webinaire 
en présentiel et en ligne, au cours duquel le P. Giacomo Costa SJ et Sr Nathalie Becquart 
XMCJ sont intervenus sur le processus de rédaction du document et son contenu général. 
Ensuite, Sr Nadia Coppa ASC et Sr. Dolores Lahr CSJ ont présenté quelques réflexions du 
point de vue de l’UISG et à partir de la Réponse Commune proposée par les deux Unions. 
Le fr. Emili Turu FMS modérait la session et Sr Pat Murray IBVM a adressé quelques mots 
de conclusion. Ce webinaire se trouve sur YouTube et il reste à votre disposition sur le 
site de l’UISG.
En juin une réunion de Sœurs Théologiennes a été organisée avec succès à Nemi. Les 
20 participantes font partie d’un groupe de jeunes sœurs théologiennes qui travaillent 
ensemble depuis le début de la covid et qui écrivent sur la vie religieuse à la lumière 
de leurs disciplines respectives. Pendant leurs sessions elles ont rencontré le Cardinal 
Braz de Aviz et Sr. Jolanta Kafka RMI – qui était alors Présidente de l’UISG. Ensemble, 
elles ont cherché comment contribuer comme théologiennes à la réflexion sur la vie 



58

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
La

 V
ie

 à
 la

 U
IS

G consacrée dans le contexte d’aujourd’hui. Le groupe de coordination, composé de Maria 
Cimperman RSCJ, Gemma Simmonds CJ, Julia Prinz VDMF, Paula Jordao VDMF et Pat 
Murray IBVM s’est retrouvé récemment pour évaluer l’ensemble du processus de façon à 
continuer avec un autre groupe en 2023. Si vous avez des sœurs théologiennes de moins 
de 60 ans que vous aimeriez proposer pour ce groupe, veuillez contacter Sr Paula Jordao 
VDMF à l’adresse formation@uisg.org.
La communauté de l’UISG à Caltanissetta a terminé sa mission en juin. Le projet Migrants 
de l’UISG fut lancé en 2015, à l’occasion du 50ème anniversaire de la fondation de l’UISG. 
Son but était de construire des ponts entre les migrants – qui étaient très nombreux à 
débarquer en Sicile – et la population locale. Ces deux dernières années ont vu arriver 
peu de nouveaux migrants, et il s’agit maintenant de travailler à leur intégration – d’aider 
les migrants installés à Caltanissetta à s’épanouir dans leur nouveau cadre. Comme 
c’est la mission de l’Église locale, les sœurs n’ont pas été remplacées, et le projet inter-
congrégation se concentre maintenant sur la communauté de l’UISG de Lampedusa. Sr 
Florence de la Villeon RSCJ accompagne les membres de la communauté et leur rend 
visite régulièrement tout en maintenant contact avec celles qui ont collaboré dans les 
implantations précédentes – Ramacca, Agrigente et Caltanissetta. Cela étant, une seconde 
phase du Projet Migrants UISG a été lancée dans le but d’établir un réseau international 
de sœurs travaillant avec les migrants et les réfugiés dans différentes parties du monde 
et le long de nombreuses frontières. Cette nouvelle initiative est dirigée par Sr Carmen 
Bandeo SSpS, qui est impliquée dans le projet de Sicile depuis ses débuts et qui a elle-
même passé un certain temps dans une communauté proche d’un centre de migrants 
en Grèce. Les sœurs engagées dans ce ministère échangeront leurs bonnes pratiques et 
elles détermineront les ressources spirituelles et matérielles dont elles ont besoin pour 
exercer au mieux cet apostolat. Grand merci aux congrégations qui ont soutenu ce projet 
tout au long de ces sept dernières années en envoyant des sœurs et en apportant une 
aide financière.
Parmi les autres moments importants à retenir, notons la participation de trois sœurs au 
Forum Économique Mondial de Davos au mois de mai. Sr Mary John Kudiyiruppil SSpS, Sr 
Ruth del Pilar Mora FMS et Sr Pat Murray IBVM avaient un message très simple à partager 
avec les représentants des gouvernements et les dirigeants d’entreprise – développez 
des partenariats avec des religieux qui connaissent les besoins sur le terrain, si vous voulez 
apporter des changements substantiels et systémiques. Parler avec et pour les personnes 
sans voix, mais surtout soutenir celles qui ne se sentent pas autorisées à élever la voix, 
fait partie de notre vie prophétique. 
En avril 2022 nous avons été heureuses d’accueillir à l’UISG Sr Mary John Kudiyiruppil 
SSpS, en tant que Secrétaire Exécutive Associée. 
Sr Gabriella Bottani CMS a été succédée à la direction de Talitha Kum par Sr Abby 
Avelino MM. Ces huit dernières années, Sr Gabriella s’est employée à faire de Talitha 
Kum un réseau mondial de réseaux (plus de 90 au total) sur tous les continents. Nous 
lui devons toute notre gratitude. Plusieurs rencontres importantes se sont tenues cette 
année – en Bolivie au mois de septembre, en Thaïlande en octobre, au Portugal et à 
Nairobi en novembre. À Nairobi Sr Gabriella a été mise à l’honneur par la Conrad N. 
Hilton Foundation, pour son travail de coordination contre la traite. Au mois d’août, Sr. 
Pat Murray IBVM a reçu le 2022 Outstanding Leadership Award de la part de LCWR pour 
sa vie au service de la paix et de la justice en Irlande du Nord, au Sud Soudan et à travers 
ses initiatives actuelles à l’UISG.
Enfin l’équipe de l’UISG a participé aux deux premiers jours d’un programme de 
développement du personnel qui s’étalera sur un an. Les sœurs Pat et Mary John ont 
rencontré différents Ambassadeurs près le Saint Siège ayant exprimé leur désir d’apporter 
leur soutien au travail des religieuses dans certains domaines. Deux rencontres très 
intéressantes se sont tenues récemment à l’UISG : l’une avec des officiels du FBI et du 



59

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
La

 V
ie

 à
 la

 U
IS

G US State Department et l’autre avec des officiers de l’Académie Militaire Hollandaise. Les 
premiers voulaient discuter de la protection des sœurs dans les zones de conflits parce 
que les religieux sont de plus en plus considérés comme des cibles «  faciles » par les 
kidnappeurs. Malheureusement nous voyons la souffrance que des années de captivité 
et même de torture infligent aux religieuses, aux prêtres et aux religieux. Il semble 
important de développer des protocoles de congrégation pour les cas d’incidents dans 
les zones de conflit. Les militaires hollandais ont demandé comment vivent et travaillent 
les sœurs dans les zones de conflit, ce qui fait leur quotidien et ce qui les soutient. Sr 
Mary John a raconté l’expérience actuelle des sœurs de sa congrégation en Ukraine et 
en Pologne ; Sr Florence de la Villeon a partagé son vécu dans les camps de réfugiés au 
Nord de l’Ouganda, Sr Abby a parlé des sœurs habitant dans des zones où la traite est 
endémique et Sr Pat a évoqué ses expériences en Irlande du Nord et au Sud Soudan. 
Ils ont été particulièrement intéressés par le fait que c’est notre vie de foi qui nous 
soutient. Dans notre prochain numéro nous partagerons des expériences de sœurs qui 
ont participé à la COP-27. 

À l’approche de l’Avent et du Carême, prions pour le peuple d’Ukraine : 

Dieu très aimant, nous te prions pour le people d’Ukraine,
pour tous ceux qui souffrent ou qui ont peur :
sois proche d’eux et protège-les.
Nous te prions pour les dirigeants du monde,
afin que leurs choix soient guidés par la compassion, la force et la sagesse.
Nous te prions pour le monde,
afin qu’en cette période de crise nous puissions être solidaires 
de nos frères et sœurs dans le besoin.
Donne-nous de marcher dans tes voies 
afin que la paix et la justice 
deviennent une réalité pour le peuple d’Ukraine 
et pour le monde entier. 
Amen.
(CAFOD-UK)



60

Sr. Nadia Coppa, ASC (Italie) 
Adoratrices du Sang du Christ

Sr. Mary Teresa Barron, OLA (Irlande)
Sœurs de Notre Dame des Apôtres

Sr. Roxanne Schares, SSND (États-Unis)
School Sisters of Notre Dame

Sr. Theodosia Baki, TSSF (Cameroun)  
Sœurs Tertiaires de Saint-François 

Sr. Graciela Francovig, FI (Argentine)  
Hijas de Jesus  

Sr. Theresa Purayidathil, EF (Inde)  
Filles de l’Église 

Sr. M. Jose Gay Miguel, CMT (Espagne)   
Carmélites Missionnaires Thérésiennes

Sr. Miriam Altenhofen, SSpS (Allemagne)   
Missionary Servants of the Holy Spirit

Sr. María Rita Calvo Sang, ODN (Espagne)
Ordre de la Compagnie de Marie-Notre-Dame

Sr. Antonietta Papa, FMM (Italie)  
Filles de Marie Missionnaires 

Sr.  Dolores Lahr, CSJ (États-Unis)
Sœurs de Saint Joseph de Chambéry

Sr.  Patricia del Carmen Villaroel Garay, SSCC (Chili)
Sœurs des Sacrés Cœurs de Jésus et de Marie  

Sr. Anna Josephina D’Souza, SAC (Inde)
Sœurs Missionnaires de l’Apostolat Catholique (Pallottines)

Sr. Patricia Murray, IBVM (Irlande) 
Institute of the Blessed Virgin Mary (Loreto Sisters)

Présidente

Vice-présidente

Suppléantes

Secrétaire Exécutive

COMITÉ DIRECTEUR DE L’ UISG (2022-2025)



61

Sr. Patricia Murray, ibvm 
Secrétaire  Exécutive 
segretaria.esecutiva@uisg.org - 0668.400.236
 
Sr. Mary John Kudiyiruppil, SSpS
Vice-secrétaire Exécutive
vice.segretaria@uisg.org
 
Rosalia Armillotta 
Assistante Secrétaire Exécutive 
ufficio.segreteria@uisg.org - 0668.400.238
 

Aileen Montojo 
Administratrice des Finances 
economato@uisg.org - 0668.400.212
 
Sr. Sunitha Luscious,  zsc 
Assistante Administratrice des Finances 
amministrazione@uisg.org - 0668.400.249
 
Miriam Coco 
Assistante Administratrice des Finances 
economato@uisg.org
 
Patrizia Balzerani 
Secrétaire Membership 
assistente.economato@uisg.org - 0668.400.248
 

Patrizia Morgante 
Responsable Communication 
comunicazione@uisg.org - 0668.400.234
 
Sr. Thérèse Raad, sdc 
Assistante Bureau de Communication 
assistente.comunicazione@uisg.org - 0668.400.233
 
Miriam Di Bartolo 
Assistante Bureau de Communication 
assistente.comunicazione@uisg.org
 
Antonietta Rauti 
Coordinatrice Bulletin UISG 
bollettino@uisg.org - 0668.400.230

SECRETARIAT

FINANCES

COMMUNICATION	

STAFF UISG



62

Sr. Abby Avelino 
Coordinatrice Talitha Kum 
coordinator@talithakum.info - 0668.400.235
 
Sr. Mayra Cuellar, mb 
Talitha Kum International Coordination Team 
info@talithakum.info
 
Sr.  Mary  Niluka Perera, rgs 
Catholic Care for Children International 
ccc@uisg.org - 0668.400.225
 
Sr.  M.  Cynthia Reyes, sra 
Programme de l’UISG pour les formateurs 
formators.programme@uisg.org - 0668.400.227
 
Sr. Paula Jordão, fmvd 
Coordinatrice de Formation 
formation@uisg.org - 0668.400.245
 
Giulia Oliveri 
Grant Manager 
gm@uisg.org - 0668.400.229
 
Sr. Carmen Elisa Bandeo, SSpS 
Réseau international des migrants et des réfugiés 
rete.migranti@uisg.org
 
Giulia Cirillo 
Sisters Advocating 
advocacy.comms.coordinator@uisg.org
 
Conseil Canoniste 
canoniste@uisg.org - 0668.400.223
 

Sr. Florence de la Villeon, rscj 
Coordinatrice des Services Techniques 
sicily@uisg.org -  0668.400.231
 
Svetlana Antonova 
Assistante Technique des Services Generaux 
assis.tec@uisg.org - 0668.400.250
 

PROJETS

SERVICES

STAFF UISG



63

Riccardo Desai 
Assistant technique pour les ordinateurs et la technologie en ligne 
tecnico@uisg.org - 0668.400.213
 

Nawojka Mocek-Gallina 
Assistante Bureau de Communication 
assistente.comunicazione@uisg.org
 
Marion Lugagne Delpon 
Talitha Kum 
secretariat@talithakum.info

CONSULTANTS
EXTERNES

STAFF UISG


