
LEADERSHIP 
INTERCULTURALE: 

POTENZIALITÀ E SFIDE

Numero 179 - Dicembre 2022



Bollettino UISG

Presentazione	 3

Interculturalità, leadership e voti: ostacolo o ricchezza	 5
Sr. Patricia Murray, IBVM

Sfide potenziali dell’interculturalità nella società e nella vita religiosa africana	 18
Sr. Jane Wakahiu, LSOSF

La sinodalità nella Chiesa cattolica	 30
Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

Dare un nome a ciò che è privo di nome.
Che cosa favorisce gli abusi di potere e di coscienza nella vita consacrata?	 39

Ianire Angulo Ordorika, ESSE

Cambiamenti nel diritto penale canonico e abusi	 48
P. Benoit Malvaux, SJ

La Vita della UISG	 56

Comitato Direttivo della UISG (2022-2025)	 59

Staff della UISG	 60

Numero 179, 2022

LEADERSHIP INTERCULTURALE : 
POTENZIALITÀ E SFIDE



3

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2

PRESENTAZIONE

L’ Interculturalità, la Sinodalità, l’Abuso di potere,  sono i temi che abbiamo voluto affrontare 
in questo Bollettino N. 179. 

Sono temi che sfidano la vita consacrata a essere presente, solidale, profetica là dove le 
donne e gli uomini cercano una via di uscita alle loro povertà e alle loro paure.

Si tratta altresì di ambiti che  offrono ai leader delle congregazioni religiose l’opportunità 
di camminare insieme, in sintonia e sinergia, per portare un contributo efficace e una 
proposta alternativa alle chiusure e agli egoismi che si fanno sempre più strada nelle 
nostre società e  per essere segno di testimonianza evangelica, trasparenza di Dio  nella 
costruzione del Regno.

Interculturalità, leadership e voti: ostacolo o ricchezza
Sr. Patricia Murray, IBVM
In questa diversità crescente della vita religiosa, la leadership deve chiedersi: “ci sono 
fratelli e sorelle tra di noi che sussurrano e perfino gridano “Non riesco a respirare, non 
riusciamo a respirare” perché si sentono emarginati culturalmente? Non siamo forse 
chiamati a esaminare le implicazioni radicali di ciò che significa vivere come comunità 
interculturale? Come può la leadership guidare una riflessione sul significato dei voti 
nel mondo multiculturale di oggi? Non siamo forse chiamati “a scoprire la dignità della 
differenza e a celebrarla?” Se riusciamo a dimostrare al mondo che noi, che siamo 
culturalmente diversi, possiamo vivere e lavorare insieme, allora potremo essere un 
segno profetico di speranza nel mondo di oggi.

Sfide potenziali dell’interculturalità nella società e nella vita religiosa africana
Sr. Jane Wakahiu, LSOSF
Nell’identificare le dinamiche della vita interculturale, è fondamentale comprendere e 
riconoscere la cultura non solo come ciò che ci rende diversi, ma come un denominatore 
comune – perché nessuno è senza cultura. La formazione interculturale aiuterà senza 
dubbio le religiose a imparare a coltivare relazioni sane e a costruire insieme comunità 
interculturali, ma il solo apprendimento non trasformerà queste comunità. I membri 
delle comunità dovranno avere intenzionalità, tolleranza dell’ambiguità, degli errori, un 
forum per sfogare le frustrazioni senza giudizio, una correzione appropriata e un ascolto 
attento e disinteressato, incoraggiamento e compassione.



4

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Pr

es
en

ta
zi

on
e La sinodalità nella Chiesa cattolica

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC
Oggi la voce della Chiesa si compone di molte voci diverse e il Sinodo è un tempo di 
grazia in cui il messaggio unitario e coerente è la diversità e la pluralità. In altre parole, 
la sinodalità consiste nel discernere come lo Spirito si muove attraverso e con il Corpo di 
Cristo, in modo da poter continuare a compiere la nostra missione di evangelizzazione nel 
mondo. È in questo contesto che si inserisce la rilevanza di questo Sinodo per discernere 
le riforme necessarie nella Chiesa.

Dare un nome a ciò che è privo di nome.
Che cosa favorisce gli abusi di potere e di coscienza nella vita consacrata?
Ianire Angulo Ordorika, ESSE
La vita religiosa, in quanto tale, è terreno fertile per abusi di potere e di coscienza. Questa 
affermazione non implica che debbano necessariamente verificarsi, ma piuttosto che in 
questa vocazione ci sono circostanze che li favoriscono molto più che in altri ambiti o in 
altri modalità di sequela di Gesù Cristo. Spiegheremo brevemente questi elementi che 
si intrecciano e facilitano queste situazioni di abuso. Per farlo, li divideremo in elementi 
propri della vita religiosa, elementi propri degli individui ed elementi che riguardano le 
dinamiche di gruppo.

Cambiamenti nel diritto penale canonico e abusi
P. Benoit Malvaux, SJ
La revisione del Libro VI del Codice di Diritto Canonico sul diritto penale e le sue 
conseguenze sugli abusi è una questione complessa, che cercherò di presentare nel 
modo più chiaro possibile. In un primo momento, la mia intenzione è di situare questa 
revisione nel quadro dell’evoluzione delle mentalità della Chiesa in materia di diritto 
penale. Poi presenterò le nuove norme relative agli abusi e le relative pene con cui sono 
sanzionati, per poi concludere con alcune brevi riflessioni personali sulla realizzazione 
del nuovo sistema. 



5

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2

Sr. Patricia Murray, IBVM, è membro dell’istituto della Beata Vergine 
Maria (Suore di Loreto). È un’educatrice che ha servito come Peace 
Education Officer e presidente della Commissione episcopale 
irlandese di giustizia e pace. È stata membro del Consiglio 
generale della sua congregazione e prima direttrice esecutiva 
di Solidarity with South Sudan, un nuovo modello di presenza 
missionaria intercongregazionale. Attualmente è segretaria 
esecutiva dell’Unione Internazionale delle Superiore Generali 
(UISG). Ha conseguito un MEd (TCD-Dublino), un MA (Teologia) e 
un DMin presso l’Unione Teologica Cattolica di Chicago. 

Sr. Patricia Murray, IBVM

INTERCULTURALITÀ, LEADERSHIP E VOTI: 
OSTACOLO O RICCHEZZA

Questo articolo è stato pubblicato nel seguente volume: Lazar T. Stanislaus, SVD/Christian 
Tauchner, SVD (eds.), Becoming Intercultural. Perspectives on Mission, Delhi: ISPCK/

Steyler Missionswissenschaftliches Institut 2021 pp. 153-170.

Una straordinaria confluenza di eventi sta attualmente ridefinendo il nostro mondo. Gli 
scenari sociali e culturali stanno mutando, mentre una nuova consapevolezza si diffonde 
in tutto il mondo. Anni fa, Alvin Toffler commentò dicendo che l’umanità stava facendo 
grandi passi in avanti grazie al più radicale cambiamento sociale di tutti i tempi. Disse che 
“anche se non lo vediamo chiaramente, ci stiamo impegnando nella costruzione di una 
nuova straordinaria civiltà dalle fondamenta.”1 Ciò che sta accadendo ora fa certamente 
parte di questo sconvolgimento. I religiosi non vivono al di fuori del contesto odierno, 
che di fatto influenza la nostra identità di consacrati e consacrate. Solo se ci impegniamo 
a esaminare criticamente le nostre vite alla luce di questi “segni dei tempi” potremo 
giudicare se l’inculturazione, la leadership e i voti sono un ostacolo o una ricchezza. 

All’inizio del 2020 una nuova infezione virale chiamata Covid-19 o in modo dispregiativo 
“influenza cinese” o “influenza Kung” inizia a diffondersi da Wuhan, in Cina. I commentatori 
notano che “lì dove c’è una pandemia, segue sempre la xenofobia. La malattia, dopo tutto, 
alimenta la paura che a sua volta alimenta la discriminazione.”2Vari studi dimostrano 
chiaramente che le persone di colore e le minoranze etniche hanno un rischio maggiore 
di morire a causa del covid rispetto alle persone di etnia bianca. Gli esperti indicano 
il razzismo come causa fondamentale di questa differenza perché “limita l’accesso 
all’istruzione e alle opportunità di lavoro.”3 Questi fattori poi “determinano condizioni 
socioeconomiche più sfavorevoli che portano a condizioni sanitarie peggiori.”4 Inoltre, 



6

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
à,

 le
ad

er
sh

ip
 e

 v
ot

i

Comprendere e rispettare la cultura di 
un’altra persona significa riconoscerne 
l’identità e la dignità. Quando si coltivano 
il rispetto e la comprensione reciproci, 
si contribuisce a costruire la fiducia e 
l’apertura, ad arricchire la comunicazione 
interculturale e a creare una comunità 

realmente interculturale.

L’aumento della mobilità, i viaggi transnazionali, il mercato globalizzato, i rifugiati in fuga 
da guerre e conflitti, i migranti in cerca di migliori opportunità ci hanno mostrato il lato 
oscuro dell’esclusione. È necessaria ora una trasformazione personale e una conversione 
di atteggiamenti, simboli e sistemi. Questi avvenimenti globali fanno da specchio alla 
nostra società globale e alla vita religiosa di oggi. Non molto tempo fa Jayne Helmlinger 
CSJ, riconoscendo di essere complice nel razzismo a causa del suo privilegio di essere 
bianca, ha invitato le religiose a intraprendere “un pellegrinaggio nel campo del razzismo, 
senza andar via troppo presto per tornare a una zona di comfort e protezione.”6 A livello 
mondiale il focus è chiaramente rivolto alla gestione della differenza e della diversità. È 
la sfida che sia la società nel suo complesso sia la leadership nella vita religiosa devono 
affrontare. 
Un documento vaticano di recente pubblicazione sottolinea l’enorme cambiamento 
che si è verificato lì dove “le congregazioni femminili sono passate da situazioni quasi 
unicamente monoculturali alla sfida della multiculturalità.”7 Il volto della vita religiosa 

le persone di colore o appartenenti ad altre minoranze etniche sono maggiormente 
impiegati in posti di lavoro “in settori essenziali”, vivono in alloggi sovraffollati e hanno 
problemi di salute di base, il che li espone a un rischio ancora maggiore. 

Il mondo è stato poi di nuovo scosso dall’insensata uccisione di George Floyd il 25 maggio 
2020 a Minneapolis, negli Stati Uniti. Via via che cominciavano a emergere e circolare i 
video dell’evento, abbiamo assistito alla morte di un uomo a “faccia in giù sul marciapiede, 
bloccato sotto un’auto, con un altro uomo sopra, un uomo in uniforme, un uomo dalla 
pelle più chiara di quella dell’uomo a terra... che conficcava il ginocchio nel collo dell’uomo 
dalla pelle più scura...  L’uomo a terra ammutolito, esanime.”5 Questi 8 minuti e 46 secondi 
hanno galvanizzato milioni di persone che sono scese in piazza proclamando “I/We can’t 
breathe”; “Black Lives Matter.” Persone di ogni età, sesso, etnia, razza e religione unite 
nella solidarietà, nella rabbia e nel dolore per quest’uomo, ma anche per ogni persona 
che subisce discriminazioni, stereotipi, razzismo, xenofobia ed esclusione di ogni genere. 



7

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
à,

 le
ad

er
sh

ip
 e

 v
ot

i

continuità creativa la vita consacrata come memoria evangelica di uno stato permanente 
di conversione.”13 Durante un recente incontro online, la leader di una congregazione 
religiosa ha posto la domanda: “Quali sono le caratteristiche di una vita religiosa senza 
la sovrapposizione con la civiltà occidentale?”14 Come intendere i voti da una prospettiva 
diversa? Molti leader si stanno documentando sui diversi aspetti della cultura per poter 
guidare bene e con sapienza. 

L’aumento di membri provenienti da nuove culture, insieme al calo delle vocazioni 
provenienti da fonti tradizionali, ha cambiato la composizione culturale delle congregazioni 
religiose. Può capitare che i nuovi membri siano vittima di pregiudizi palesi o impliciti, 
generalizzazioni, giudizi stereotipati e incomprensioni reciproche; un fenomeno che si 
aggrava ulteriormente in caso di differenze d’età o di personalità. Spesso può accadere 
che critiche a singoli o gruppi circolino in modo subdolo, creando un’atmosfera malsana. 
Si può temere di essere dominati dal gruppo di maggioranza. Se si percepisce che le 
risorse della congregazione, come il potere, il denaro, le relazioni di solidarietà con le 

riflette un “labirinto di culture”8. I religiosi e le religiose più giovani vivono in comunità 
multiculturali o fanno parte di reti di comunione e sostegno reciproco che sono 
“culturalmente, etnicamente, teologicamente ed ecclesiologicamente diverse”9. Questa 
recente evoluzione all’interno e tra molte congregazioni “ha reso più acuto il problema 
dell’integrazione fra culture differenti”10  
Nello stesso documento si nota che per alcuni istituti si profila ormai una situazione di 
difficile gestione: da una parte qualche decina di membri anziani, legati alle tradizioni 
culturali e istituzionali classiche e talora accomodate e, dall’altra, una numerosa schiera 
di membri giovani – provenienti da diverse culture – che fremono, si sentono emarginati, 
non accettano più ruoli subalterni.11 
Si sottolinea un processo di de-occidentalizzazione della vita consacrata che sembra 
andare di pari passo con un massiccio processo di globalizzazione. 12 Si afferma che la cosa 
più importante “non è la conservazione delle forme”, ma la disponibilità “a ripensare in 



8

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
à,

 le
ad

er
sh

ip
 e

 v
ot

i

famiglie dei membri e l’ospitalità, sono distribuite in modo diseguale, la fiducia ne risente 
profondamente. Nonostante queste esperienze, non si parla quasi mai di differenza e la 
questione del razzismo e del pregiudizio non viene quasi mai affrontata apertamente. I 
membri optano per un duplice approccio: “quando ci troviamo con membri della cultura 
‘altra’, ne enfatizziamo gli aspetti positivi…ma quando siamo con membri della nostra 
cultura, emergono tutti gli aspetti negativi della cultura ‘altra’.”15 Nella ben nota immagine 
dell’iceberg della cultura, nove decimi di ciò che costituisce una cultura sono sotto la 
superficie. I leader devono considerare che esistono processi consapevoli e inconsapevoli 
a livello individuale e organizzativo. 

Come esercitare la leadership in questa diversità culturale crescente? I leader devono 
incoraggiare conversazioni più profonde che sollecitino un cambiamento radicale della 
mente e del cuore. Se la vita religiosa deve rispecchiare gli enormi cambiamenti culturali 
che stanno avvenendo sia nel nostro mondo che all’interno delle congregazioni, c’è sempre 
più bisogno di prestare attenzione alle antropologie delle varie culture e di imparare il 
linguaggio della cultura. È chiaro che “si rende sempre più necessario un ministero di 
guida capace di sollecitare una reale sinodalità alimentando un dinamismo di sinergia.”16 
In questa diversità crescente della vita religiosa, la leadership deve chiedersi: “ci sono 
fratelli e sorelle tra di noi che sussurrano e perfino gridano “Non riesco a respirare, non 
riusciamo a respirare” perché si sentono emarginati culturalmente? Non siamo forse 
chiamati a esaminare le implicazioni radicali di ciò che significa vivere come comunità 
interculturale? Come può la leadership guidare una riflessione sul significato dei voti 
nel mondo multiculturale di oggi? Non siamo forse chiamati “a scoprire la dignità della 
differenza e a celebrarla?”17 Se riusciamo a dimostrare al mondo che noi, che siamo 
culturalmente diversi, possiamo vivere e lavorare insieme, allora potremo essere un 
segno profetico di speranza nel mondo di oggi.

Leadership in un mondo multiculturale 

Quindi come ricoprire una posizione di leadership in un contesto di differenza e diversità 
crescente? Secondo i teorici delle organizzazioni, i leader che avviano un cammino di 
riflessione e sviluppo personale possono trasformare non solo le loro capacità, ma anche 
quelle degli altri e delle loro organizzazioni. 18 Il leader trasformativo è colui che è in grado 
di “identificare il proprio nucleo interiore o il proprio sé più alto che può poi guidarlo 
in situazioni difficili.”19 Tuttavia, senza un processo personale che sviluppi la capacità di 
percezione, di apprendimento, di interiorizzazione, di creazione di senso esplicito e di 
costruzione di significato, questa leadership trasformativa è impossibile. 20 

Dove c’è una buona leadership ci deve essere una visione, l’articolazione di uno scopo 
“che valga il resto della propria vita.”21 Le donne e gli uomini leader di congregazioni 
religiose sono pertanto invitati a motivare i membri a valori e ad atteggiamenti evangelici 
che sono necessari nel mondo interculturale di oggi. Questi devono includere l’empatia, 
l’apertura all’altro, la condivisione e l’arricchimento reciproco, l’ospitalità, l’incontro 
e l’accoglienza dello straniero, l’inclusione, il rispetto per l’altro, la comprensione e la 
celebrazione della differenza e lo sviluppo di una connessione profonda. Quando questi 
atteggiamenti e valori fioriranno nei membri della congregazione, influenzeranno a loro 
volta l’attività ministeriale. Ma prima i leader devono avviare un cammino di scoperta 
personale, solo allora potranno sfidare gli altri a ‘impegnarsi a vivere in modo simile…
facendosi portavoce di una nuova modalità di leadership nella nostra cultura.”22  

Una delle prime sfide della leadership consiste nel capire le dinamiche della cultura. Si 
tratta di un compito molto complesso, come sbucciare una cipolla. Con cultura intendiamo 
tutto ciò che rende unico un ampio gruppo di persone. La cultura è stata paragonata 



9

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
à,

 le
ad

er
sh

ip
 e

 v
ot

i

all’aria che respiriamo, di cui ci accorgiamo solo quando è assente; è considerata come 
un “insieme di norme in base alle quali le cose vengono gestite o semplicemente “sono” in 
una determinata società, in un determinato paese o in una determinata organizzazione”23 
Una cultura può essere esaminata esternamente (emic) o internamente (etic). 24 L’identità 
culturale di una persona si sviluppa nel tempo ed è stata definita come “l’identificazione e 
il senso di accettazione che si percepiscono nei riguardi di un gruppo che ha un sistema 
condiviso di simboli e significati e di norme/regole di comportamento.”25 Ciò significa che 
una persona può operare in modo appropriato all’interno della cultura, comprendendone 
i sistemi simbolici e di credenze e seguendone le norme. Le persone che fanno parte di 
culture diverse reagiscono in modo diverso a una stessa serie di circostanze, a causa delle 
concezioni interiorizzate in precedenza su ciò che è normale e ciò che è appropriato. Non 
esiste quindi un unico modo di reagire e, quando persone di culture diverse si incontrano, 
devono continuamente imparare le risposte culturali appropriate delle nuove persone 
che conoscono.

Qualsiasi rassegna di scritti contemporanei sull’interculturalità nota che questo termine 
comprende la “teologia, la pratica e la spiritualità del dialogo profetico.”26 A livello pratico, 
il missiologo Anthony Gittins ha scritto molto su come da una comunità di molte culture 
possa emergere un’autentica interculturalità soltanto quando si viene a creare una nuova 
cultura attraverso scambi intenzionali, onesti e creativi da parte di tutti i membri. Inoltre, 
una comunità religiosa deve “testimoniare pubblicamente la possibilità reale che persone 
di culture e lingue diverse, ma con una fede e una visione comuni, possano sopravvivere 
e prosperare per uno scopo che va al di là di ogni capriccio o comodità e che è un segno 
del Regno e del Regno di Dio.”27

Per impegnarsi nel processo di interculturalità, bisognarsi aprirsi alla trasformazione 
che avviene nell’interazione con persone di altre culture. Talvolta questo processo si 
riduce a una mera condivisione dei pasti, a uno scambio di simboli o alla celebrazione 
di feste nazionali che invece per essere autentico, deve comportare una condivisione a 
un livello molto più profondo, nel senso di rendere “più esplicita la reciprocità essenziale 
del processo di inculturazione sia a livello personale sia sociale.”28 Significa quindi essere 
aperti ad ascoltare i sentimenti, le paure e le difficoltà dell’altro per affrontare insieme 
tensioni e disuguaglianze culturali reali; imparare a esprimere i sentimenti negativi e le 
incomprensioni reciproche. Il missiologo Aylward Shorter ci invita a cominciare la nostra 
scoperta dell’interculturalità convinti innanzitutto “... del carattere positivo delle culture 
altrui,” per poi favorirne “il desiderio di arricchimento.” Infine “dobbiamo accogliere chi 
ha una cultura diversa dalla nostra e fidarci senza riserve29”. Comprendere e rispettare 
la cultura di un’altra persona significa riconoscerne l’identità e la dignità. Quando si 
coltivano il rispetto e la comprensione reciproci, si contribuisce a costruire la fiducia 
e l’apertura, ad arricchire la comunicazione interculturale e a creare una comunità 
realmente interculturale.  

La sfida interculturale della vita consacrata 

I leader devono iniziare a domandarsi in che misura il nostro mondo multiculturale e 
globalizzato stia rimodellando la teologia della vita religiosa. Emergono nuove intuizioni 
sulla vita consacrata? Prima del Concilio Vaticano II, la vita religiosa consacrata era vista 
in termini di impegno individuale: “Nessuno che ha messo mano all’aratro e poi si volge 
indietro, è adatto per il regno di Dio.”30 La cultura congregazionale dei voti privilegiava 
l’“io” (una cultura individualista) anche se i membri vivevano in comunità. Passaggi 
dalle Scritture come “chi ama il padre o la madre più di me non è degno di me”31 sono 
stati utilizzati per costruire sistemi e strutture che hanno creato distanza tra i religiosi 
consacrati e le loro famiglie, le comunità locali e il mondo esterno. La vita consacrata era 
considerata come un allontanamento dal mondo. 



10

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
à,

 le
ad

er
sh

ip
 e

 v
ot

i

Capire le dinamiche di potere 
e le dinamiche complesse di 

comunicazione interculturale 
è fondamentale per la crescita 

delle relazioni all’interno di una 
comunità religiosa multiculturale.

spazio al collaudo e alla stabilizzazione del nuovo paradigma nato dalla ispirazione e 
dalla prassi postconciliare. 34

Siamo nuovamente invitati a riflettere su cosa sia richiesto oggi per essere religiosi che 
offrono una presenza profetica e una testimonianza contro-culturale ispirata ai valori 
evangelici. Si è sempre più consapevoli del fatto che i voti vissuti come comunità (il “noi” 
o il noi collettivista in termini culturali) possono offrire una testimonianza profetica 
significativa. Attraverso i voti, i religiosi scelgono di dedicarsi alla persona di Cristo, per 
poi impegnarsi individualmente e comunitariamente nella trasformazione di tutti gli 
aspetti della vita umana. Sandra Schneiders dimostra come i voti si concentrino in modo 
specifico su tre importanti dimensioni della vita personale: i beni, l’affettività e il potere, 
che sono allo stesso tempo le tre principali aree di interazione umana che strutturano 
il mondo (economia, vita sociale e politica). Abbiamo già visto come questi tre ambiti 
abbiano un impatto sulle diverse culture, contribuendo alla povertà, all’esclusione e 
alla discriminazione. Pertanto, una teologia contemporanea dei voti deve sottolineare 

Il Concilio Vaticano II ha creato una nuova consapevolezza secondo cui la Chiesa e, per 
estensione, la vita religiosa devono essere “nel, con e per il mondo e partecipare ai suoi 
sforzi per la trasformazione dell’umanità.”32 

Le congregazioni hanno avviato un processo di rinnovo domandandosi come 
“l’intraprendenza iniziale, la creatività e la santità dei loro fondatori e fondatrici” potessero 
rispondere “ai segni dei tempi che emergono nel mondo di oggi.”33 Tuttavia, il processo di 
rinnovo e adattamento non è stato facile.

Non dobbiamo avere paura di riconoscere onestamente quanto, nonostante tutta 
una serie di cambiamenti, il vecchio schema istituzionale faccia fatica a cedere il passo 
a modelli nuovi in modo deciso. Tutta la costellazione di linguaggi e modelli, di valori 
e doveri, di spiritualità e identità ecclesiale, cui siamo abituati, non ha ancora lasciato 



11

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
à,

 le
ad

er
sh

ip
 e

 v
ot

i

tutto come dono di Dio; pertanto “noi religiosi non abbiamo diritto ad avere più del 
necessario quando l’altro è nel bisogno.”39 Il voto richiede una conversione del cuore 
che cambi il comportamento in relazione ai beni materiali e a ciò che possediamo. I 
religiosi devono denunciare l’egoismo, lo sfruttamento, il dominio e “sulla condivisione 
dei beni modellare la condivisione di vita.”40 Il voto invita a una custodia responsabile e 
alla solidarietà globale; lo si vive in atteggiamenti e comportamenti che testimoniano 
“soddisfazione ed espressione di grazia, distacco del cuore, opere ben fatte, fiducia nella 
provvidenza, rispetto e solidarietà con i poveri.”41 L’ospitalità e l’accoglienza radicale 
sono caratteristiche di questo impegno. Si deve mostrare che c’è posto a tavola per tutti, 
indipendentemente dalla cultura o etnia, dall’età o dal genere, dalla religione o dalle 
convinzioni politiche, perché tutti sono ben accetti.  

Oggi, molti religiosi provengono da contesti e culture in cui milioni di persone sono alle 
prese con la povertà assoluta. Può capitare che ci siano famiglie che vivono in povertà, 

“il potenziale dei voti che consentono ai religiosi di svolgere un ruolo significativo nella 
trasformazione delle strutture stesse del mondo”35, in particolare nella creazione di un 
nuovo modo interculturale di vita condivisa. 

Il voto di povertà: Il voto di povertà è un impegno a testimoniare un modo alternativo di 
vita in un mondo che si caratterizza per un forte divario tra un’economia dell’abbondanza 
e una della scarsità. Il voto di povertà include due dimensioni: quella societaria e quella 
personale.36 La dimensione societaria comporta un contributo delle congregazioni 
religiose “alla ristrutturazione della situazione economica su scala mondiale”37 che avviene 
impegnando le proprie risorse per soddisfare le necessità dei gruppi economicamente più 
svantaggiati, partecipando a iniziative di advocacy per i poveri e richiedendo cambiamenti 
strutturali. Nella dimensione personale i religiosi sono invitati a testimoniare “la libertà 
interiore e la semplicità” e “la libertà evangelica vissuta da Cristo che ci arricchisce con la 
sua povertà”38 Il voto invita a un rapporto equilibrato con i beni materiali, riconoscendo 



12

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
à,

 le
ad

er
sh

ip
 e

 v
ot

i

mentre i loro figli e figlie che professano un voto di povertà hanno tutte le risorse 
necessarie. Questi religiosi hanno accesso a risorse e opportunità che non sarebbero 
altrimenti possibili. L’appartenenza a una comunità religiosa può dare accesso a una 
“formazione intellettuale e professionale e a uno stile di vita che sono il frutto di una 
preparazione quasi totalmente occidentale”42 I familiari non sempre comprendono che 
la persona consacrata non ha accesso indipendente ai beni materiali della congregazione 
religiosa. Si aspettano che il religioso li aiuti finanziariamente o che li aiuti a trovare dei 
benefattori. Essere un religioso, tuttavia, non esonera la persona dagli obblighi familiari. 
Deve essere chiaro che è la comunità e non il singolo membro che risponde a ciò che ci si 
aspetta culturalmente da un membro della famiglia quando si verifica un lutto o quando 
si celebrano importanti occasioni familiari. 

I leader devono guidare una riflessione con i membri su questa tensione che esiste tra la 
povertà come realtà vissuta e la povertà come impegno manifestato con la professione 
dei voti. Sandra Schneiders sottolinea che la vera differenza “tra i veri poveri e le persone 
che scelgono uno stile di vita povero è proprio che questi ultimi lo scelgono e possono non 
sceglierlo più, se le cose si fanno troppo difficili.”43 Secondo l’autrice, è solo quando non 
abbiamo più altra scelta che possiamo sperimentare la solidarietà con i poveri, “non una 
solidarietà vistosa fatta di privazioni che ci scegliamo, ma la solidarietà reale di chi soffre 
insieme a te in un mondo che non controlliamo e che non possiamo cambiare.”44 I leader 
devono aiutare i membri a capire come rispondere in modo appropriato, all’interno dei 
diversi contesti culturali, ai bisogni che li circondano, in modo da rendere credibile il voto 
di povertà. 

Il voto di celibato: Il celibato consacrato è visto come un dono di Dio all’individuo e, per 
estensione, alla Chiesa e al popolo tra cui il religioso vive e dove svolge il suo ministero. 
Con il voto di celibato, la persona si prende un impegno per la vita, ovvero quello di 
una relazione personale con Dio e di una disponibilità a promuovere il Regno di Dio. 
Sacrificare la possibilità di sposarsi non è facile, ma consente ai religiosi di impegnarsi 
pienamente nei ministeri di trasformazione sociale. Tuttavia, in alcuni contesti culturali, 
sebbene il celibato sia esistito per secoli, questa consacrazione veniva rivolta alla divinità, 
al sovrano o agli spiriti. Si considerava la vita come un dono di Dio e una garanzia di 
continuità del gruppo, per cui “la persona che rifiutava deliberatamente di trasmetterla 
o che era incapace di trasmettere la vita era considerata un anello inutile della catena 
evolutiva.”45 Ogni cultura ha la propria concezione di fecondità e fertilità e per alcuni 
l’impegno di un figlio o di una figlia nel sacerdozio o nella vita religiosa può porre grandi 
difficoltà: da un lato c’è la questione della continuità della famiglia o della tribù; dall’altro 
l’obbligo futuro dei figli di prendersi cura dei genitori e dei membri della famiglia allargata 
in vecchiaia.

Sebbene questi obblighi siano stati in qualche modo indeboliti dal contatto con i valori 
occidentali, si tratta di responsabilità culturali profondamente radicate nei giovani, sia 
donne sia uomini, che entrano nella vita religiosa. Qualsiasi riflessione sul voto di castità 
deve affrontare questioni relative alla vita, alla fecondità e agli obblighi familiari e come 
questi devono essere reinterpretati nella vita religiosa contemporanea. 

L’essenza del voto di castità comporta un’apertura a “relazioni interpersonali e 
comunitarie di un’affettività radicalmente guarita, purificata e liberata.”46 La preghiera 
personale e comunitaria aiuta a sviluppare la capacità di creare relazioni anche con le 
persone con cui non troviamo un’affinità immediata. 47 Il celibato per amore del Vangelo 
richiede l’inclusione e la diversità nelle nostre relazioni. È un impegno a vivere una vita 



13

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
à,

 le
ad

er
sh

ip
 e

 v
ot

i

di amore espansivo e inclusivo per l’umanità, cosa che non avviene naturalmente e che 
rappresenta una sfida soprattutto in alcune parti del mondo dove le differenze culturali 
hanno causato divisione e ostilità. Favorire delle relazioni arricchenti nelle differenze 
è una profonda espressione profetica contro-culturale del regno di Dio. La maggior 
parte delle persone cresciute all’interno di un certo gruppo “ne hanno assimilato regole 
e aspettative che li hanno resi relativamente etnocentriche.”48 La capacità di includere 
l’altro dipende dalla capacità di impegnarsi in conversazioni oneste su temi difficili come 
l’etnocentrismo, il razzismo, la discriminazione, il pregiudizio, gli stereotipi e qualsiasi 
altra barriera che ci impedisca di metterci nei panni dell’altro. Inoltre, una comunità di 
religiosi i cui membri hanno fatto voto di celibato deve avere la flessibilità di “allargare il 
proprio raggio d’azione per considerare l’esperienza e il contesto di un altro gruppo.”49 
Ciò significa uscire dalla nostra zona di comfort e aprire i nostri orizzonti. L’inclusione è 
complicata, ha molte sfaccettature, richiede tempo... e comporta una lunga riflessione 
e molto ascolto degli altri. 50 Gesù si preoccupava dell’inclusione dei deboli, dei reietti 
e degli emarginati. Chiedeva continuamente ai suoi seguaci di mettersi all’ascolto del 
Dio compassionevole, la cui misericordia e gentilezza amorevole facevano spazio a tutti. 
Questo è un aspetto cruciale del voto di celibato.

Il voto di obbedienza: la nostra prospettiva sull’obbedienza è cambiata radicalmente 
dopo il Concilio Vaticano II. Prima del Concilio, le congregazioni erano strutturate in 
modo gerarchico, alcuni membri “erano ritenuti intrinsecamente, personalmente 
e relativamente superiori agli altri.”51 Tuttavia, è importante notare che “quello che 
funzionava in un contesto relazionale piramidale e autoritario non è più desiderabile 
o vivibile nella sensibilità della comunione del nostro modo di sentirci e di voler essere 
Chiesa.”52 Il modello partecipativo che è emerso da allora riconosce l’uguaglianza 
fondamentale di tutti e “un senso crescente dell’inalienabilità della responsabilità 
personale.”53 Quando si viene scelti per specifici ruoli di leadership all’interno di comunità 
religiose, questa posizione deve essere interpretata come “provvisoria, temporanea, 
limitata nel raggio d’azione, funzionale e soprattutto “laica” nel senso di non sacralizzata.”54 
Questo cambiamento di modello pone l’accento sulla collegialità nella ricerca della 
volontà di Dio durante e attraverso il discernimento personale e comunitario. Il voto di 
obbedienza è ora inteso come “una dedizione alla libertà e non alla sottomissione o alla 
servitù.”55 Il voto di obbedienza impegna la persona a “una ricerca personale di libertà e 
santità in un contesto comunitario.”56 Richiede che ogni membro condivida apertamente 
le proprie convinzioni e intuizioni raggiunte nel discernimento. Tuttavia, è importante 
riconoscere che in alcune culture e contesti l’esercizio dell’autorità “mostra ancora una 
tendenza alla concentrazione verticale dell’esercizio dell’autorità, sia a livello locale sia a 
livello superiore.”57 

Quando i leader si propongono di coinvolgere i membri nel discernimento, devono 
considerare come si relaziona e come si partecipa nelle diverse culture, cosa che può 
influenzare le modalità di leadership dei leader e quelle di partecipazione dei singoli 
membri ai processi di discernimento. Geert Hofstede ha dimostrato come alcune culture 
presentino una “elevata distanza dal potere”, con una struttura marcatamente autoritaria 
e gerarchica. Qui le persone credono che il potere e l’influenza siano concentrati nelle 
mani di pochi e siano altamente centralizzati. I membri si sentono a loro agio nell’avere 
una distanza tra chi detiene il potere e l’influenza e chi è governato. Si mostra rispetto 
per una persona con uno status superiore e “c’è un pattern di dipendenza dai superiori 
che pervade tutti i contatti umani e il software mentale che le persone portano con sé 
contiene un forte bisogno di tale dipendenza.”58  L’obbedienza verso i superiori è molto 



14

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
à,

 le
ad

er
sh

ip
 e

 v
ot

i

apprezzata. È probabile che membri delle culture ad “alta distanza dal potere” mostrino 
un tale rispetto per le autorità che è difficile per loro offrire opinioni alternative. Inoltre, 
qualsiasi perdita di credibilità o sentimento di vergogna può ostacolare la comunicazione 
e lo sviluppo di una relazione.

In altre culture, dove ci si sente relativamente uguali e con gli stessi diritti, le persone si 
sentono a disagio con una distribuzione ineguale del potere. Se diventano membri di 
congregazioni con una struttura ad “alta distanza dal potere”, è probabile che vengano visti 
come polemici quando offrono suggerimenti diversi da quelli dell’autorità. Nelle culture 
a “bassa distanza dal potere” i membri sono convinti che la funzione della leadership sia 
quella di facilitare la partecipazione del maggior numero possibile di persone, al fine di 
costruire un consenso o di raggiungere un compromesso. I membri si sentono liberi di 
offrire suggerimenti e di esprimere pubblicamente il dissenso ai piani e ai progetti che 
si stanno prendendo in considerazione. Conoscere il modo con cui la distanza culturale 
di potere ha plasmato modelli di partecipazione consolidati è essenziale se leader e 
membri vogliono creare processi in cui ogni persona possa partecipare liberamente, 
senza giudizio. 

Nel parlare di discernimento, Papa Francesco ha sottolineato come il “discernimento sia 
una scelta coraggiosa” e come “educare al discernimento voglia dire “esporsi”, uscire dal 
mondo delle proprie convinzioni e pregiudizi per aprirsi a comprendere come Dio ci sta 
parlando, oggi, in questo mondo, in questo tempo, in questo momento.”59Farlo insieme 
significa comprendere come la cultura influenzi le dinamiche effettive della comunicazione 
per evitare malintesi. Gli interculturalisti hanno dimostrato come i membri di culture 
a basso e ad alto contesto comunichino in modi diversi. Edmund Hall60definisce la 
comunicazione o il messaggio di una cultura ad alto contesto come “una comunicazione 
in cui la maggior parte dell’informazione si trova nel contesto fisico o è interiorizzata 
nella persona, mentre molto poco si trova nelle parti codificate ed esplicitamente 
trasmesse del messaggio.”61Quando la persona appartenente a una cultura ad alto 
contesto comunica a un’altra persona qualcosa, potrebbe apparire silenziosa e taciturna. 
Si aspetta piuttosto che l’interlocutore interpreti ciò che sta comunicando e quindi non 
spiegherà nei minimi dettagli. Una comunicazione a basso contesto è invece l’esatto 
opposto. Le informazioni sono contenute nel codice esplicito e i messaggi verbali sono 
“elaborati, altamente specifici, dettagliati e ridondanti.”62 Inoltre, in alcune culture, se le 
opinioni offerte vengono ignorate o banalizzate, si sperimenta una perdita di credibilità 
e un sentimento di vergogna. Se i leader e i membri non comprendono le complesse 
dinamiche della comunicazione interculturale, il discernimento comunitario diventa 
difficile. Dobbiamo riconoscere che tutti hanno un ruolo da svolgere nel discernimento 
della verità collettiva. Un gruppo che discerne permette alla verità di nascere “dal grembo 
dell’insieme”63 riconoscendo che tutti devono contribuire a dare forma a quella verità.

Ricchezza oppure ostacolo:

Qualsiasi considerazione sull’interazione tra interculturalità, leadership e voti deve 
riconoscere dove si verifica la prosperità umana (le ricchezze che comporta) e dove si 
trovano le aree problematiche (gli ostacoli che si incontrano). È sempre più chiaro che la 
leadership possiede la chiave per la crescita personale e comunitaria che può verificarsi 
quando si interpretano i voti con gli occhi della cultura. Tuttavia, il leader deve prima di 
tutto intraprendere un cammino personale, che comporterà lo studio e la riflessione da 



15

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
à,

 le
ad

er
sh

ip
 e

 v
ot

i

una prospettiva interculturale e teologica. Se si evita questa introspezione personale, 
è probabile che la leadership continui a presentare una visione della vita consacrata 
che deriva da una prospettiva culturale etnocentrica dominante. Il significato dei voti 
sembrerà cristallizzato nel tempo e risulterà irrilevante nei nuovi contesti culturali. 

Il significato più profondo di valori culturali così preziosi come l’ospitalità illimitata, le 
responsabilità filiali e comunitarie, la reciprocità e la solidarietà pratica deve essere 
continuamente contestualizzato e inserito nella vita consacrata. Così facendo il ricco 
significato della vita dei voti viene continuamente riarticolato in nuove realtà. Esaminare 
i voti con gli occhi della cultura cultura offre nuovi inviti alla conversione personale 
e comunitaria. Crea uno scambio reciprocamente arricchente per i membri delle 
congregazioni e perfeziona l’impatto profetico della vita personale e comunitaria in 
relazione ai contesti locali e globali. Senza questa continua riflessione e reinterpretazione, 
la vita religiosa potrebbe rischiare di perdere la sua vivacità. Il risultato potrebbe portare 
a una perdita di senso e significato e alla continua imposizione di concezioni e pratiche 
storiche che gravano sui nuovi membri.

La leadership gioca un ruolo importante nel facilitare lo sviluppo di comunità profetiche 
interculturali. Un apprezzamento più profondo della complessità della cultura può 
aiutare i membri a reinterpretare il significato della vita consacrata da una prospettiva 
interculturale. Diversi studi indicano che attualmente si acquisisce la consapevolezza 
culturale perlopiù per tentativi ed errori e non attraverso uno studio serio della cultura. 
Questi studi notano anche che una conoscenza imprecisa acquisita per tentativi ed 
errori può spesso condurre a risultati negativi e causare incomprensioni e conflitti. 
I leader devono assicurarsi che l’educazione alla vita e al ministero interculturale sia 
parte integrante della formazione iniziale e permanente. Con questa consapevolezza, i 
membri possono impegnarsi in conversazioni oneste su argomenti critici. Ciò aumenta la 
comprensione interpersonale, sviluppa relazioni che si arricchiscono reciprocamente e, 
in ultima analisi, arricchisce il discernimento comunitario. Se questa conoscenza e questi 
processi sono assenti, i membri continueranno a relazionarsi in modo etnocentrico, 
senza rendersi conto degli errori commessi, delle ferite causate e delle possibilità di 
crescita perse.

Infine, i leader devono capire come le differenze culturali hanno un effetto su come i 
membri vedono i rapporti con le figure di autorità. Quando c’è questa visione, i leader 
adattano i loro approcci quando si impegnano nella comunicazione personale e di gruppo 
e sviluppano processi che incoraggiano la massima partecipazione dei membri di culture 
diverse. Capire le dinamiche di potere e le dinamiche complesse di comunicazione 
interculturale è fondamentale per la crescita delle relazioni all’interno di una comunità 
religiosa multiculturale. I membri che hanno un’adeguata conoscenza e intuizione 
culturale sono in grado di costruire ponti di reciprocità che sono testimonianza profetica 
in società segnate dalla divisione. 

Quando i membri delle congregazioni religiose si aprono e si ascoltano reciprocamente, si 
rendono conto che tutti “sono convocati alla stessa tavola dove Dio ci nutre non solo con il 
cibo e gli spiriti che ci sono familiari, ma anche con cibo e spiriti nuovi e non sperimentati 
della più recente rivelazione di Dio.”64 In un’intervista rilasciata a un giornalista nel 2007, 
Papa Francesco ha osservato che “la fedeltà è sempre un cambiamento, una fioritura, 
una crescita.” Il cambiamento all’interno di un’organizzazione richiede un cambiamento 
culturale. In primo luogo, il cambiamento culturale deve essere definito dalla leadership 



16

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
à,

 le
ad

er
sh

ip
 e

 v
ot

i

e poi attuato. La natura sempre più multiculturale della vita religiosa richiede un 
cambiamento nell’immaginazione e nella comprensione a tutti i livelli. Una leadership 
illuminata coinvolgerà tutti i membri a “seguire le luci all’interno del gruppo verso il limite 
del domani piuttosto che verso la preservazione di ieri.”65

1	 Alvin Toffler, The Third Wave (New York: Bantam Books, 1981), 10.
2	 Yasmen Serham and Timothy McLoughlin, “The Other Problematic Outbreak: As the Coronavirus spreads 

across the globe so does racism,” The Atlantic, March 13, 2020.
3	 Ibid.
4	 Ibid.
5	 Isabel Wilkerson, “America’s Enduring Caste System,” New York Times, June 1, 2020.
6	 Sr. Jayne Helmlinger CSJ, “Vulnerability, Borders and the Long Notes of Religious Life,” Online LCWR Presi-

dential Address, 12 agosto 2020.
7	 Per vino nuovo otri nuovi, Dal Concilio Vaticano II la vita consacrata e le sfide ancora aperte (Città del Vati-

cano: Libreria Editrice Vaticana, 2017), #7.
8	 Marie Chin RSM, “Towards a New Understanding of Cultural Encounter in Our Communities,” Horizon, Win-

ter  2003, 16.
9	 Mary Pellegrino CSJ, “Opening Space for an Emerging Narrative of Communion,” Intervento della Presidente, 

LCWR, 10 agosto 2017.
10	 Per vino nuovo otri nuovi, #13.
11	 Ibid.
12	 Ibid.
13	 Ibid.
14	 Sr. Antoinette Gutzler MM, commento fatto durante l’incontro della Costellazione US_C3 dei membri UISG, 

incontro zoom, 14 agosto 2020.
15	 Patricia Murray ibvm, Becoming a Multicultural International Institute, MA Thesis (Chicago: Catholic Theo-

logical Union, 2005).
16	 Per vino nuovo otri nuovi, #8.
17	 Anthony J. Gittins, Living Mission Interculturally: Faith, Culture and the Renewal of Praxis (Collegeville, MN: 

The Liturgical Press, 2015), 10.
18	 David Rooke and William R. Torbert, “Seven Transformations of Leadership,” Harvard Business Review. 

www.hbr.org.
19	 K. Muff et al. Management Education for the World (Cheltenham: Edward Elgar, 2013), 32.
20	 Joseph M. Lozano Soler, “Leadership, The Being Component: Can the Spiritual Exercises of St. Ignatius Con-

tribute to the Debate on Business Education,” Journal of Business Ethics, Vol.145, No. 4, 11/2017, 795-809.



17

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lit
à,

 le
ad

er
sh

ip
 e

 v
ot

i

21	 Chris Lowney, Pope Francis: Why He Leads The Way He Leads (Chicago: Loyola Press, 2013), 9.
22	 Ibid., 9.
23	 Ingmar Torbjörn, “Cultural Barriers as a Social Construct: An Empirical Validation” in Young Yun Kim and 

William Gudykunst ed., Cross Cultural Adaptation: Current Approaches (Newbury Park, California: 	

Sage Publications, 1988), 48.

24	 La cultura esterna è la parte consapevole della cultura. È la parte che possiamo vedere, gustare e 
sentire. Consiste in credenze e valori riconosciuti. È esplicitamente appresa e facilmente modificabile. 
Tuttavia, questa costituisce solo una piccola parte della cultura. La parte principale è quella interna, che 
consiste nelle credenze inconsce, nei modelli di pensiero e nei miti che influenzano tutto ciò che facciamo 
e vediamo. È appresa implicitamente ed è molto difficile da cambiare. (Eric Law)

25	 Mary Jane Collier & Milt Thomas, “Cultural Identity: An Interpretive Perspective” in Theories in Intercultural 
Communication, ed., Young Yun Kim and William B. Gudykunst (Newbury Park, Beverly Hills, Ca: Sage Pub

26	 Roger Schroeder, “Interculturality and Prophetic Dialogue, ” Verbum SVD, 54, no. 1, (2013); 8-21.
27	 Gittins, Living Mission Interculturally, 9.
28	 Robert Kisala SVD, “Formation for Intercultural Life and Mission,” Verbum SVD, 50 No.3 (2009), 335.
29	 Aylward Shorter, Celibacy and African Culture (Nairobi: Paulines Publications Africa, 1998), 13.
30	 Luca 9:62.
31	 Matteo 10:37
32	 Sandra M. Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life,” Journeying Resources, 14-27. Wa-

shington, DC: Leadership Conference of Women Religious, 1977, 14.
33	 Giovanni Paolo II, Esortazione apostolica post-sinodale, Vita Consecrata (25 marzo 1996), 37.
34	  Per vino nuovo otri nuovi, #9.
35	 Schneiders, “A Contemporary Theology of Religious Life,”19.
36	 Sandra M. Schneiders IHM, “A Vow of poverty,” C21 Resources (Fall, 2014),18
37	 Ibid.
38	 Rev. Prof. Guilllaume Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,” The 

Catholic Voyage: African Journal of Consecrated Life, vol. 16, 2019, 24.
39	 Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life,” 19.
40	 Ibid.
41	 Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,” 24.
42	 Ibid.
43	 Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,” 19.
44	 Ibid, 19.
45	 Kimpoy-Pombo, “The Inculturation of Religious Life Today in Sub-Saharan Africa,” 27.
46	 Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows,” 21.
47	 Edward Kinerk SJ, “The Vows,” The Way. Campion Hall Brewer St. Oxford,  66.
48	 Anthony J. Gittins, Gifts and Strangers: Meeting the Challenge of Inculturation (New York: Paulist Press, 

1989), 33.
49	 Eric H.F. Law, Inclusion: Making Room for Grace (St. Louis, Missouri: Chalice Press, 2000), 26.
50	 Ibid
51	 Sandra M. Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows”, 22.
52	 Per vino nuovo otri nuovi, #24.
53	 Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows,” 23.
54	 Ibid.  22.
55	 Ibid.  23.
56	 Ibid. 24.
57	 Per vino nuovo otri nuovi, #17.
58	 Geert Hofstede et al, Cultures and Organizations: Software of the Mind, (New York: McGraw Hill, 2010), 32.
59	 Papa Francesco, Incontro con i seminaristi, Vatican News, 16 marzo, 2018.
60	 Edward T. Hall, Beyond Culture (New York: Anchor Press, 1977).
61	 Hall, Beyond Culture, 91.
62	 Fred E. Jandt, Intercultural Communication: An Introduction, 3rd Edition (Sage Publications Inc.: Thousand 

Oaks, 2001), 220.
63	 Ibid.
64	 Gerdenio Manuel SJ, “Little Brown Brother,” Studies in the Spirituality of Jesuits, Novembre 2001, 33/5, 27.
65	 Joan Chittister OSB, “LCWR Outstanding Leadership Award Acceptance Remarks,” 4 agosto, 2007, Kansas 

City, MO.



18

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2

Suor Jane Wakahiu, LSOSF, è membro dell’istituto delle Little Sisters 
of Saint Francis, in Kenya. È direttrice esecutiva dell’African Sisters 
Education Collaborative (ASEC), un’organizzazione no-profit che si 
occupa di promuovere l’istruzione delle religiose in Africa. Prima di 
entrare nell’ASEC, ha conseguito un dottorato di ricerca presso la 
Marywood University, dove ha anche insegnato nel post-diploma 
e a livello universitario. Jane ha un’ampia esperienza didattica e 
amministrativa maturata come dirigente di una scuola superiore 
in Kenya e come leader di organizzazioni femminili.

La conferenza è stata presentata il 25 gennaio 2022 in occasione 
di un workshop UISG sull’interculturalità.

Sr.  Jane Wakahiu, LSOSF

SFIDE POTENZIALI DELL’INTERCULTURALITÀ 
NELLA SOCIETÀ E NELLA VITA RELIGIOSA 

AFRICANA

Contesto culturale e interculturale

So bene che l’Africa non è un continente monoculturale o omogeneo. In realtà, ogni 
paese si caratterizza per una vasta gamma di diversità nelle pratiche culturali, nelle 
lingue, nel colore della pelle e nei sistemi di credenze. Per illustrare questa diversità, 
pensate alla popolazione e all’etnia del vostro paese. Si stima ad esempio che la Nigeria 
abbia una popolazione di 214 milioni di persone1 e oltre 250 gruppi etnici, mentre l’Egitto 
105 milioni di persone2 e oltre 80 gruppi etnici. Una ricca diversità culturale e linguistica è 
presente anche all’interno delle istituzioni, delle congregazioni e delle comunità religiose 
di ogni nazione. Ogni membro di queste comunità è unico e porta con sé esperienze 
culturali, valori e talenti che contribuiscono a creare un bel mosaico di prospettive e 
interdipendenze. 

Questa diversità può anche portare con sé sfide, conflitti e stereotipi. Vi invito a fermarvi 
un attimo, per riflettere e identificare i tipi di diversità che riconoscete nella vostra comunità: 
differenza etnica, razziale, di età e di disabilità. Quali sfide avete incontrato nelle vostre 
interazioni con persone e culture diverse? 

Riconoscere i miei limiti culturali personali 

Entro in questo dialogo consapevole del mio background, delle mie esperienze e dei 
miei limiti. Sono nata e cresciuta in Kenya, dove ho frequentato la scuola fino agli studi 
universitari. Ho incontrato una grande varietà di persone, studenti e insegnanti a scuola, 



19

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

.  
Ja

ne
 W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  S
fid

e 
po

te
nz

ia
li 

de
ll’i

nt
er

cu
ltu

ra
lit

à in chiesa e nelle comunità locali in cui ho vissuto. Queste interazioni hanno modellato il 
mio modo di percepire le cose – come interpreto le realtà della mia vita. In retrospettiva, 
riconosco che quello che era il mio pensiero su comunità etniche/tribali è stato influenzato 
da stereotipi, evidenti ma inconsapevoli. Ricordo che alcune tribù venivano etichettate 
sulla base di stereotipi infondati di debolezza, tra cui il fatto che alcuni gruppi fossero 
ritenuti rumorosi, pigri o incapaci di gestire la rabbia. Altre tribù erano etichettate con 
attributi positivi: si pensava che fossero laboriose, efficienti e benestanti, con maggiori 
probabilità di essere studiosi e avvocati. Queste etichette differenziavano e identificavano 
l’“alterità” di gruppi specifici. Etichette di questo genere possono essere presenti anche 
nelle nostre comunità religiose: ad esempio, quando qualcuno si assicura di specificare 
con attenzione la sua origine (Est, Ovest, Nord, Sud), lo fa sicuramente per distinguersi 
dall’altro, avere alleati e perché non ci sia confusione sul suo background. Ingiustamente, 
queste etichette possono determinare l’“ingroup” e l’“outgroup”, ad esempio chi può 
essere idoneo o meno a un’offerta di lavoro o una promozione. 

Nel corso della mia vita, ho avuto la possibilità di vivere e lavorare in molti luoghi diversi, 
a contatto con molte persone di diverse etnie, origini nazionali, fasce d’età e gruppi 
razziali. Negli ultimi 20+ anni ho vissuto in due comunità internazionali con membri 
provenienti da Croazia, Stati Uniti, Corea, India, Indonesia, Polonia e Kenya. Ho anche 
viaggiato molto e vissuto in molte comunità in Africa, Europa, America Latina e Stati 
Uniti. Sebbene queste esperienze mi abbiano arricchito, non posso affermare di essere 
un’esperta di interculturalità. Tuttavia, i miei viaggi e le mie abitudini di vita mi hanno 
aiutato a relazionarmi con l’altro in modo unico e a crescere nella mia comprensione 
interculturale. Nel mio cammino ho elaborato alcune considerazioni sull’impegno 
armonioso e sul lavorare bene con persone e gruppi di culture diverse. In effetti è un 
qualcosa a cui sto ancora lavorando e credo che valga lo stesso per voi. 

Definizione dei termini

Vorrei in primo luogo definire alcune terminologie che vengono utilizzate in modo 
intercambiabile ma che hanno di fatto significati diversi: multiculturale, internazionale e 
interculturale.

Si tratta di termini correlati ma distinti che userò in modo coerente in questa conversazione. 
La “vita interculturale” è diversa da quella delle comunità internazionali o multiculturali. 
Internazionale si riferisce a persone di nazionalità diverse che vivono insieme. Multiculturale 
indica la convivenza di persone che non si differenziano per l’origine nazionale, ma per la 
cultura/il contesto culturale. 

Le sole parole internazionale e multiculturale non spiegano adeguatamente la qualità 
intenzionale delle relazioni e degli impegni che sono promossi in queste comunità – le 
parole definiscono semplicemente il contesto. Il termine “vita interculturale”, invece, 
permette di cogliere le sfumature di un’opera interiore intenzionale dello spirito per 
trasformare la vita dei membri verso il riconoscimento, l’apprezzamento e la vita in 
armonia con l’altro. 

Gesù, maestro di cultura e interculturalità

Nei nostri incontri culturali, siamo invitati a imparare prestando particolare attenzione ai 
nostri bias impliciti. Ci è data la possibilità di resistere all’interpretazione degli eventi – e 
delle esperienze e circostanze altrui – dalla prospettiva della nostra cultura ed esperienza. 



20

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

.  
Ja

ne
 W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  S
fid

e 
po

te
nz

ia
li 

de
ll’i

nt
er

cu
ltu

ra
lit

à Geert Hofstede, rinomato ricercatore nell’ambito della cultura delle organizzazioni, 
spiega che “la cultura è il software della mente.” È attraverso la cultura che interpretiamo 
le esperienze degli altri, guardandole attraverso le nostre lenti culturali e spesso le 
etichettiamo e le inseriamo nelle caselle che abbiamo creato nella nostra mente. Così 
facendo, chiudiamo la porta alla possibilità di costruire relazioni e conoscere le persone 
nella loro individualità. Purtroppo, questo accade troppo spesso nelle nostre comunità e 
nei nostri luoghi di lavoro; e continua a essere portato avanti nelle conversazioni politiche 
locali, nazionali, regionali e globali. 

Abbiamo molto da imparare dalla storia di Gesù in Marco 2, 1-12 dove si narra il ritorno di 
Gesù a Cafarnao e la guarigione del paralitico. Questo passaggio delle Scritture racconta 
di come le persone si riunirono in gran numero per ascoltare Gesù e un uomo paralitico 
fu portato e calato dal tetto, con la richiesta che Gesù lo curasse. Ascoltate la seguente 
conversazione e determinate se ci sono conversazioni di questo tipo nel vostro Istituto: 

“Gesù, vista la loro fede, disse al paralitico: «Figliolo, ti sono rimessi i tuoi peccati». 
Seduti là erano alcuni scribi che pensavano in cuor loro: «Perché costui 
parla così? Bestemmia! Chi può rimettere i peccati se non Dio solo?». 
Ma Gesù, avendo subito conosciuto nel suo spirito che così pensavano tra sé, disse 
loro: «Perché pensate così nei vostri cuori? Che cosa è più facile: dire al paralitico: Ti 
sono rimessi i peccati, o dire: Alzati, prendi il tuo lettuccio e cammina? Mc 2:5-9

Anche nell’atto di compassione di Gesù, quello di dare nuova vita al paralitico, gli scribi 
riscontrano un comportamento sbagliato nelle sue azioni. Sono più interessati alla pratica 
culturale che alla vera benevolenza. E sebbene ci siano molte persone riunite, queste 
non formano una comunità interculturale coesa. Piuttosto, hanno una mentalità che si 
concentra sulle differenze. Quali sono le barriere con cui ci confrontiamo quando guardiamo 
a chi è diverso nelle nostre comunità? Pensate ai riferimenti di età e ai giovani descritti 
come una nuova generazione con una formazione minima o nessuna esperienza.

Come religiose, la nostra testimonianza profetica ci invita a riconoscere e ad accogliere 
le reciproche differenze nell’azione; tuttavia, talvolta, non riusciamo a incarnare il vero 
spirito dell’interculturalità. L’interculturalità si riferisce a interazioni eque tra culture 
diverse che possano generare espressioni culturali condivise attraverso il dialogo e il 
rispetto reciproco. 3 Attraverso tali interazioni e incontri, si sviluppa un processo dinamico 
di co-costruzione di una nuova cultura. È quanto avviene attraverso la negoziazione 
di significati, atteggiamenti e prospettive. Nella conversazione i membri trovano e 
costruiscono punti in comune e esprimono la loro identità senza giudizio o paura. Il 
risultato sono relazioni sane e vitali, non l’assimilazione di alcune culture da parte della 
cultura dominante.

Come religiose, ci troviamo in una posizione che è per sua natura privilegiata per 
crescere nell’interculturalità attraverso le virtù della fede, dell’umiltà e dell’amore; e per 
aprire i nostri cuori a una comprensione più profonda dei vari incontri che abbiamo. Con 
un’attenta consapevolezza e un riconoscimento della dignità di ogni individuo, attraverso 
le nostre azioni possiamo promuovere un senso di mutualità –un incoraggiamento per 
chi fa parte delle nostre comunità a dare e ricevere gli uni dagli altri– e costruire relazioni 
positive. La nostra apertura, nata dal profondo rispetto per la dignità di ogni persona, 
ci porta a fidarci dell’“altro”. Con questa fiducia, la trasformazione interculturale inizia 
a mettere radici in una comunità multiculturale o internazionale e aiuta a seminare 
relazioni meravigliose che danno vita. 



21

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

.  
Ja

ne
 W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  S
fid

e 
po

te
nz

ia
li 

de
ll’i

nt
er

cu
ltu

ra
lit

à

Il cammino verso la vita 
interculturale espone la nostra 

vulnerabilità e ci chiama 
ad accogliere l’umiltà, la 

misericordia e un cuore puro e a 
diventare operatori di pace.

notare che il coraggio interiore è essenziale per fare il primo passo verso la rottura della 
barriera. Il “no” della donna non è soddisfacente per Gesù, perché la trasformazione 
avviene attraverso l’identificazione e il superamento delle sfumature culturali implicite. 
Gesù supera la barriera culturale che separava Giudei e Samaritani nella regione. Inoltre, 
Gesù spiega alla donna ciò che Dio sta offrendo: acqua viva che supera tutte le barriere 
e le differenze. 

Per trasformare le nostre comunità multiculturali o internazionali in vere e proprie 
“vite interculturali”, dobbiamo identificare esplicitamente le divergenze che vediamo, 
comprese le sfide, gli stereotipi, i conflitti, il potere e altre barriere che ci impediscono 
di costruire ponti verso relazioni significative nei nostri incontri. In definitiva, grazie alla 
comunicazione interculturale, la Samaritana non si sente minacciata dall’invito di Gesù. 
Di conseguenza, si impegna nella conversazione, che sfocia nella sua conversione, nella 
crescita di una relazione fraterna e nel diventare una vera discepola di Gesù. 

Lo vediamo chiaramente nelle Scritture. Quando Gesù incontra la Samaritana, entra in 
dialogo con lei e la invita ad avvicinarsi a lui: “Dammi da bere.” La risposta della Samaritana 
illustra il bias che ha sulla differenza culturale; è consapevole dell’“alterità” di Gesù. 

La ragione della sua risposta è spiegata in Giovanni 4:9-10

Ma la Samaritana gli disse (a Gesù): «Come mai tu, che sei Giudeo, chiedi da bere 
a me, che sono una donna samaritana?». I Giudei infatti non mantengono buone 
relazioni con i Samaritani. Gesù le rispose (per entrare nel merito della questione): «Se 
tu conoscessi il dono di Dio e chi è colui che ti dice: “Dammi da bere!”, tu stessa gliene 
avresti chiesto ed egli ti avrebbe dato acqua viva».

In questo incontro, Gesù dimostra umiltà facendo il primo passo per invitare la Samaritana 
a dargli dell’acqua. Con questo gesto, coltiva la comunicazione interculturale. È importante 



22

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

.  
Ja

ne
 W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  S
fid

e 
po

te
nz

ia
li 

de
ll’i

nt
er

cu
ltu

ra
lit

à

Le sfide dell’interculturalità in Africa

Come è già stato osservato, l’Africa è ricca di cultura e di pratiche. La cultura si sviluppa 
attraverso l’interazione umana e viene creata e mantenuta attraverso la comunicazione 
umana. 5 Definisco la cultura come un sistema organizzato di creazione di significati che 
stabilisce il contesto per tutto ciò che le persone hanno e fanno come membri della 
società. Tradizionalmente, la cultura dei gruppi etnici/tribali era incentrata sulla famiglia, 
espressa nell’arte, nella musica e nella letteratura orale. Filosofi africani come John Mbiti 
spiegano che gli africani consideravano la vita come un unico grande insieme e la religione 
permeava tutti gli aspetti della vita. A prescindere dall’influenza del modernismo in Africa, 
oggi la religione svolge un ruolo fondamentale nella vita socio-economica e politica delle 
persone6. Inoltre, proverbi africani come “ci vuole un villaggio per crescere un bambino” 
illuminano la ricchezza della cultura africana, gli aspetti comunitari e il valore di bambini 

Quali pratiche culturali ci separano gli uni dagli altri nelle nostre comunità? Quali sono gli 
stereotipi che caratterizzano le vostre comunità? Quali passi possiamo compiere per superare 
le barriere della consapevolezza e delle pratiche interculturali nelle nostre comunità? 

Il rinomato studioso di interculturalità P. Anthony Gittins spiega che la vita interculturale 
è un processo di conversione basato sulla fede che dura tutta la vita. Come afferma 
molto bene Gittins, “la vita interculturale dipende dall’impegno dei membri e dal sostegno 
reciproco affinché gli individui adottino e generino un impegno positivo, l’apertura 
all’apprendimento, l’ascolto e la disponibilità al cambiamento4”Questo processo è 
opera dello spirito che si muove all’interno e intorno ai membri della comunità per 
aprirsi intenzionalmente e diventare vulnerabili, ascoltare e agire per la trasformazione 
personale e comunitaria.

Passiamo ora ad alcune delle sfide che ostacolano la vita interculturale. 



23

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

.  
Ja

ne
 W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  S
fid

e 
po

te
nz

ia
li 

de
ll’i

nt
er

cu
ltu

ra
lit

à e famiglia. Gli studi dell’arcivescovo Desmond Tutu sottolineano le relazioni significative 
che esistono nelle comunità africane, per le quali utilizza un termine comune a molti Paesi 
africani: Ubuntu. Tutu definisce l’Ubuntu come la convinzione per la quale “una persona 
è tale attraverso le altre persone, interpretata come se la mia umanità fosse intrecciata, 
legata, intimamente, alla tua. E quando disumanizzo te, inevitabilmente disumanizzo me 
stesso.” 7 L’Ubuntu esemplifica il vero umanesimo e la relazionalità, offrendo il nucleo 
fondamentale per l’interculturalità. 

Eppure, nonostante questo vantaggio, le sfide abbondano. Vorrei soffermarmi su nove 
delle sfide più critiche presenti nella nostra società e nelle nostre comunità.

La prima, la sfida della dominanza tribale. Se gli africani incarnano l’ubuntu, perché 
alcuni membri della comunità sono classificati come un outgroup? È interessante notare 
come i grandi gruppi etnici/tribali assumano l’autorità della leadership e del potere in 
politica, nelle chiese, nelle organizzazioni e nelle congregazioni. La cultura dominante 
assorbe e minimizza le pratiche dei gruppi etnici minoritari. Questo dominio provoca 
angoscia, alienazione e risentimento. Sebbene ciò sia generalmente percepito come 
pertinente in ambito sociale o politico, è comune anche negli istituti religiosi. Ad esempio, 
nei capitoli degli istituti, la rappresentanza dei gruppi minoritari tende a essere minima 
o inesistente e le pressioni per la leadership sono quasi sempre allineate in base alle 
origini etniche o geografiche. La costante elezione di leader dello stesso gruppo etnico, 
che portano avanti loro interessi specifici per tutta la congregazione, potrebbe avere 
un impatto negativo sulla congregazione stessa. Inoltre, alcuni leader si rifiutano di 
dimettersi una volta terminato il loro mandato capitolare – analogamente alla situazione 
di leader politici che si percepiscono come insostituibili a prescindere dalla presenza di 
costituzioni e processi di transizione. 

Siamo invitati a offrire un tipo diverso di leadership. Traggo la definizione di leadership 
da Robert K. Greenleaf, che ha studiato diverse congregazioni, seminari e sistemi di 
leadership ecclesiastica. Ha coniato il termine “leadership di servizio”, un tipo di leadership 
che emerge dal desiderio dell’individuo di servire, di prendersi cura e di soddisfare le 
diverse esigenze delle persone. 8 La leadership di servizio inizia con il sentimento naturale 
dell’individuo di voler servire e poi con la scelta consapevole di aspirare a guidare. È 
questo il tipo di leadership che vediamo nelle nostre comunità? Che cosa motiva i leader delle 
nostre comunità? Avete assistito a questioni legate a leader di istituti che vogliono rimanere 
nella posizione di leadership per sempre o che credono che la leadership debba rimanere nel 
loro ingroup etnico/tribale?

La seconda sfida è quella dei bias intenzionali o impliciti. I bias durante le nomine o 
le riassegnazioni a lavori ministeriali, a ulteriori studi e a progetti lucrativi sono prevalenti 
nelle comunità e nella società africana in generale – e questo è comune anche negli 
uffici politici e nelle chiese. Talvolta sembra che favoritismi e nepotismi siano accettabili 
nelle operazioni. Spesso le nomine avvengono per motivi etnici o di amicizia e non per 
le capacità individuali, il talento e il servizio alla missione dell’Istituto di una diocesi. 
Alcune persone elette alla leadership descrivono la possibilità di servire come “tocca a 
noi mangiare, arriverà anche il vostro turno.” Una vita interculturale intenzionale invita i 
membri ad accogliere un vero discernimento nelle elezioni e nelle operazioni dell’istituto. 
Quali alleanze etniche esistono nei vostri istituti? Qual è il processo di nomina per le opere 
apostoliche o per ulteriori studi? Chi sono gli ingroup e gli outgroup nelle vostre comunità?



24

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

.  
Ja

ne
 W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  S
fid

e 
po

te
nz

ia
li 

de
ll’i

nt
er

cu
ltu

ra
lit

à La terza sfida, il reclutamento. Ho avuto modo di conoscere varie suore che mi hanno 
spiegato le sfide del processo di reclutamento delle donne che entrano negli istituti 
religiosi. Può esserci una tendenza da parte di chi serve come promotore e formatore 
vocazionale a rappresentare culture specifiche, gruppi etnici o tribali. Sebbene il 
reclutamento di ragazze provenienti da diversi gruppi etnici sia favorevole per gli Istituti, 
alcuni ministeri, organizzazioni e case di formazione sono dominati da determinati gruppi 
etnici. Talvolta si assiste persino a un’emarginazione intenzionale dei gruppi minoritari 
negli sforzi di reclutamento, per garantire che un’alta percentuale di membri appartenga 
a determinate aree geografiche, etnie o origini razziali privilegiate. E se donne provenienti 
da tribù diverse entrano in formazione, è risaputo che non riusciranno mai a prendere 
i voti. Non perché non abbiano la vocazione, ma per bias impliciti che emergono. Le 
giovani di etnie o nazionalità minoritarie che esplorano la vita religiosa sono trattate 
come un outgroup, finendo così troppo spesso per lasciare. Ci sono processi in atto per 
reclutare e rappresentare la diversità nella casa di formazione? La rappresentanza è una 
cosa, ma c’è un impegno intenzionale al servizio della vita interculturale? Oppure si insiste 
solo sull’assimilazione?

Quarta, la sfida dell’assimilazione: i missionari occidentali hanno applicato il modello di 
assimilazione nella formazione di religiose africane, includendo preghiere, cibo e usanze 
nell’istituto, etc. Fino ad oggi, il modello di assimilazione è stato applicato negli istituti 
religiosi: tutti si assimilano alle pratiche della cultura dominante. A chi è in formazione 
viene richiesto di modificare il proprio comportamento per adattarsi alle convenzioni 
della comunità. Chi proviene da background o gruppi sociali diversi ed entra in comunità 
che portano avanti una determinata cultura dominante cerca di comportarsi in modi 
specifici che saranno accettabili per quella comunità etnica o geografia. Se da un lato 
questo può creare un certo senso di coesione, dall’altro può causare il perpetuarsi di 
stereotipi, tra cui l’idea che certi attributi, caratteristiche e comportamenti siano tipici 
dei membri di un particolare gruppo di persone al di fuori del modello dominante. Le 
mutate condizioni sociali e globali invitano gli istituti religiosi a rivedere alcune delle loro 
pratiche a questo proposito, affinché i nuovi membri più maturi ed esperti siano integrati 
nelle comunità. Affinché gli istituti religiosi possano attrarre e tutelare i loro membri, è 
importante esplorare strategie volte ad accogliere, custodire e sostenere membri diversi 
tra loro. In questo modo, assicuriamo la vitalità di queste comunità e promuoviamo la 
solidarietà. Possiamo raggiungere questo obiettivo solo se i membri cercano di far sentire 
agli altri la loro appartenenza, a tutti i livelli. Dobbiamo lavorare per costruire relazioni 
che facciano sentire bene le persone, sia fisicamente sia psicologicamente, in modo che 
sappiano di poter essere loro stesse e parlare liberamente senza essere punite.  

La quinta sfida, quella del potere. Il potere può facilmente corrompere la persona, 
come appare evidente in ambito politico. La vita interculturale ci invita a riflettere su 
come usiamo il potere nelle istituzioni o nei ministeri nella custodia di chi guidiamo e su 
come utilizziamo e condividiamo le risorse. Lo usiamo per far sì che i membri attingano 
all’unicità dei loro punti di forza? Utilizziamo le risorse che abbiamo per sviluppare le loro 
capacità, sostenere i membri della rete e garantire forme di supporto così da avere il 
necessario per raggiungere gli obiettivi dell’istituto e il benessere di tutti? Oppure il potere 
viene usato come strumento per intimidire o trattare ingiustamente gli altri? Abbiamo 
pregiudizi nelle nostre azioni? Nella posizione di potere che ci è propria, cerchiamo di 
mettere gli altri in condizione di agire liberamente, in modo che si sentano in controllo 
della loro vita e della loro esperienza, in un modo che dia loro un senso di speranza e di 
possibilità?



25

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

.  
Ja

ne
 W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  S
fid

e 
po

te
nz

ia
li 

de
ll’i

nt
er

cu
ltu

ra
lit

à

Il Ruanda, ad esempio, è un paese cristiano con l’80% di cristiani. Tra questi il 45% è cattolico 
e il 35% protestante. Eppure, nel 1994 il Ruanda è imploso in un genocidio: le comunità 
etniche sono state decimate e molti poveri che non comprendevano le sfumature culturali 
hanno perso la vita. Se il Vangelo di Cristo è stato realmente proclamato ed è radicato nei 
cuori delle persone, perché è avvenuto il genocidio? Nel 2017, Papa Francesco ha chiesto 
ufficialmente perdono per il ruolo della Chiesa nel genocidio del 1994, affermando che in 
Ruanda “i peccati e le mancanze della Chiesa e dei suoi membri hanno deturpato il volto 
del Cattolicesimo.”9 

Proprio l’anno scorso, un sacerdote della diocesi di Rumbek è stato incriminato per aver 
giocato un ruolo nell’uccisione di don Christian Carlassare al momento della sua nomina 
a vescovo eletto di Rumbek. 10In Kenya, il sacerdote Guyo Waqo è stato condannato a 
27 anni di carcere per aver ucciso il vescovo Luigi Locati, allora vescovo della diocesi di 

Sesta sfida, il conflitto. Nella società umana i conflitti sono inevitabili. Tuttavia, è 
essenziale esplorare a fondo le cause dei conflitti e le strategie migliori per mitigarli 
prima che si verifichino. Penso ai numerosi conflitti in Africa, in Sud Sudan, in Congo, 
in Mali e in molti altri Paesi e regioni. Questi conflitti derivano da lotte di potere, lotte 
di leadership, differenze culturali, apatia e risorse. L’incapacità di superare le differenze 
culturali e la resistenza alla condivisione del potere alimentano i conflitti. I conflitti 
sono usati come veicolo per intimidire chi ha opinioni politiche diverse e come pretesto 
per la persecuzione religiosa. Instillano la paura, sfrattano i poveri dalle loro terre e 
impoveriscono le comunità. La creazione di etichette e la vittimizzazione dei gruppi etnici 
finiscono per portare avanti stereotipi che favoriscono l’“alterità” della differenza, facendo 
sentire alcuni gruppi inferiori ad altri. E, naturalmente, questo si tradurrà in paura e odio 
che alimenteranno ancora di più i conflitti.



26

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

.  
Ja

ne
 W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  S
fid

e 
po

te
nz

ia
li 

de
ll’i

nt
er

cu
ltu

ra
lit

à Isiolo, in Kenya. 11 Questi tre esempi illustrano le correnti di odio, l’indifferenza, le lotte di 
potere, le risorse e il risultato in ogni caso è stata la perdita di vite umane. Come gestire 
la rabbia, l’odio, la frustrazione, l’apatia e il conflitto negli istituti religiosi? La convivenza 
interculturale offre un’opportunità di introspezione; un modo per riconoscere che anche 
noi siamo “l’altro” se ci mettiamo nei panni di persone diverse da noi. E in un contesto di 
vita interculturale, talvolta sono proprio queste le persone con cui viviamo, lavoriamo e 
preghiamo. 

Settima sfida: gli anziani. Qualche anno fa ho visitato un paese dell’Africa centrale. 
Alloggiavo in una casa d’accoglienza con molte sorelle provenienti da vari paesi dell’Africa 
e dell’Europa. In quella occasione, incontrai una missionaria europea che sembrava 
affranta e sofferente. Le chiesi che cosa avesse e mi raccontò una storia sconvolgente 
di rifiuto. Aveva prestato servizio in quel paese per 45 anni, fondando diversi ospedali 
e ricoprendo posizioni di responsabilità come quella di direttrice dell’ospedale. Era 
sconvolta perché era stata appena allontanata bruscamente e, a dirla tutta, brutalmente, 
dalla sua posizione di leadership ospedaliera. Del resto, la nuova leadership provinciale 
non aveva più bisogno dei suoi servizi – era “vecchia” ormai, a 70 anni. Non le era stato 
permesso di fare il passaggio di consegne o di celebrare 45 anni di successi. Non era 
pronta a lasciare il ministero attivo, né tantomeno a tornare nel suo paese d’origine, in 
Europa. Sebbene ci sia molto di più in questa storia, azioni di questo tipo sono comuni 
negli istituti e nei luoghi di lavoro. La vita interculturale – che non riguarda solo l’etnia e 
la lingua, ma anche l’età– ci chiama ad accompagnare chi sta invecchiando attraverso il 
dialogo.

Possiamo imparare dall’invito del profeta Isaia: 

“Su, venite e discutiamo,” dice il Signore. “Anche se i vostri peccati fossero come scarlatto, 
diventeranno bianchi come neve. Se fossero rossi come porpora, diventeranno come 
lana.

Come trattiamo i nostri anziani dopo anni di servizio? Come trattiamo chi è in difficoltà e 
rischia di essere rifiutato dai nostri ministeri a causa dell’età o di altre sfide? Il dialogo offre 
una comprensione comune e aiuta a definire gli approcci per affrontare le questioni. Il 
25 luglio 2021, Papa Francesco, celebrando i nonni e gli anziani, ha affermato in maniera 
eloquente: “Gli anziani non sono ‘materiale di scarto’ da buttare; continuano piuttosto a 
essere un prezioso nutrimento per le famiglie, i giovani e le comunità.”

Ottava sfida: la vita consacrata. A differenza della società contemporanea, i ruoli 
tradizionali delle donne africane erano il matrimonio, la maternità e la cura della casa. 
Non c’erano molti ruoli alternativi, come accade oggi. Di conseguenza, alle donne veniva 
insegnato a prendersi cura della famiglia e della casa. Poi, gli incontri missionari hanno 
offerto alle donne uno stile di vita alternativo: entrare nella vita religiosa e persino 
lavorare fuori casa. Attraverso l’istruzione, le ragazze hanno imparato a conoscere la 
vita religiosa come una chiamata: quando la persona discerne e prende una decisione 
personale per rispondere alla conversione interiore e al desiderio di dare la propria vita 
per amore e servizio. Questa è l’azione creativa di Dio. Solo Dio può dotare una persona 
della capacità di vivere una vita di unione con Cristo: è uno stile di vita unico e consacrato. 
La chiamata di Dio va al di là dell’etnia, dello status sociale o della divisione politica; e 
la dignità di ogni persona in risposta alla vocazione deve essere rispettata. I missionari 
hanno fatto dei sacrifici significativi e la costruzione di una nuova narrativa culturale è 
entrata in conflitto con alcune pratiche africane, intaccando le aspettative tradizionali e 



27

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

.  
Ja

ne
 W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  S
fid

e 
po

te
nz

ia
li 

de
ll’i

nt
er

cu
ltu

ra
lit

à cambiando il ruolo delle donne nella società per includere la possibilità di scegliere la vita 
religiosa e perseguire un’istruzione. Oggi si tende ad avere un conflitto tra il vivere la vita 
religiosa e vivere i voti – non ci dovrebbero essere vie di mezzo. Anche dopo aver seguito 
la formazione, alcune consacrate non comprendono pienamente il sacrificio e il modo di 
vivere che è il loro dovere e impegno come religiose: la chiamata al discepolato e vivere i 
voti nella loro interezza. La scelta di non sposarsi e di vivere i voti di castità, obbedienza 
e povertà è una scelta consapevole, con aspettative molto chiare. Questa può essere una 
realtà molto difficile per alcuni. L’interculturalità, che valorizza tutti indipendentemente 
dalla vocazione, ha il potere di aiutarci ad affrontare queste sfide come comunità, se 
apriamo il dialogo per discutere liberamente le sfide e le difficoltà che le persone vivono 
e se siamo guidati nel discernimento e nel prendere decisioni consapevoli e informate.

Nona sfida: le pratiche tradizionali. La Chiesa e il Sinodo dei vescovi continuano a 
incoraggiare l’inculturazione delle tradizioni religiose, che permette agli africani di vivere 
la fede all’interno del loro contesto culturale. Nella sua esortazione apostolica “Evangelii 
Gaudium,” Papa Francesco scrive: “Nelle espressioni cristiane di un popolo evangelizzato, 
lo Spirito Santo abbellisce la Chiesa, mostrandole nuovi aspetti della Rivelazione e 
regalandole un nuovo volto.” Nell’inculturazione, la Chiesa «introduce i popoli con le loro 
culture nella sua stessa comunità», perché «i valori e le forme positivi» che ogni cultura 
propone «arricchiscono la maniera in cui il Vangelo è annunciato, compreso e vissuto». 
(Evangelii Gaudium, 116). 

Anche se gli insegnamenti della Chiesa sono molto chiari, ci sono talvolta dei 
disallineamenti e altre questioni legate ad alcune pratiche culturali. Un rapporto del 2018 
del Dipartimento degli Stati Uniti ha rivelato che migliaia di donne e bambini nel Ghana 
settentrionale sono rimasti senza dimora dopo essere stati accusati di stregoneria. Più di 
sei witch camp sparsi nella regione con 2000-2500 donne adulte e oltre 1000 bambini. 12 
Tradizionalmente, la stregoneria e gli incantesimi sono profondamente radicati in alcune 
pratiche culturali africane. È essenziale prestare attenzione a queste pratiche e al modo 
con cui se ne parla nelle comunità religiose, nei ministeri e tra le persone che serviamo. 
In alcuni casi, le conversazioni su questi argomenti hanno provocato fratture nelle 
comunità e stereotipi sui membri di alcuni gruppi etnici. È necessario esplorare quali 
pratiche culturali siano rilevanti da integrare nelle liturgie e nelle cerimonie religiose, per 
garantire coerenza con gli insegnamenti della Chiesa. Ci sono altre sfide che hanno un 
impatto sulla nostra società, ma anche opportunità: prendiamoci un momento di pausa, 
guardiamo, osserviamo e ascoltiamo intensamente.

Che cosa fare da qui in poi? 

In sintesi, la vita interculturale intenzionale è una sfida e non solo perché la diversità 
etnica è complessa; anche gli istituti con membri provenienti dallo stesso paese e 
composti dagli stessi gruppi etnici talvolta hanno difficoltà a vivere insieme. Spesso 
queste difficoltà derivano da questioni come il denaro, il potere, la superiorità percepita, 
gli stereotipi e sminuire l’altro – e le argomentazioni alla base di questi problemi sono 
raramente discusse, causando la sofferenza silenziosa di molti membri. Gli istituti 
religiosi si sforzano di riunire membri di nazionalità e culture diverse per la formazione 
iniziale o permanente, con la speranza che questo possa risolvere la sfida interculturale. 
Ma realisticamente, in questo contesto, non è raro trovare un unico gruppo etnico che 
domina, dando priorità alla lingua, al cibo, alla musica e ad altre pratiche dettate dalla 
cultura dominante, rendendo le altre culture poco importanti o invisibili. Di conseguenza, 



28

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

.  
Ja

ne
 W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  S
fid

e 
po

te
nz

ia
li 

de
ll’i

nt
er

cu
ltu

ra
lit

à i membri delle minoranze spesso diventano sempre più angosciati e alienati e il silenzio 
diventa la norma. Le conseguenze attese per la creazione di una comunità internazionale 
o multiculturale non vengono quindi raggiunte; al contrario, i membri sviluppano 
atteggiamenti negativi che si traducono in un mancato impegno. 

Mettere semplicemente insieme persone di diversa provenienza non crea necessariamente 
una comunità interculturale. Ad esempio, la presenza di studenti in un collegio, in un 
dormitorio universitario o di persone a una conferenza non li rende improvvisamente 
esperti di interculturalità in virtù della vicinanza con gli altri. La vera comunità interculturale 
nasce da un processo di discernimento intenzionale che permette ai membri di sviluppare 
la propria individualità, incoraggia e facilita il dialogo e crea un’atmosfera di apertura 
all’apprendimento. La comunità interculturale promuove la dignità individuale, rafforza 
l’inclusione e l’equità e valorizza i talenti, il duro lavoro, la premura, i contributi e le idee 
degli altri. È una comunità in cui prevale la convinzione che i pensieri, i punti di vista e le 
prospettive degli altri siano importanti. Dove l’ascolto attivo e la ricerca di comprensione 
sono la norma. Dove si sviluppano fiducia e rispetto e tutti si sentono a casa e benvenuti.

Per concludere, vorrei tornare sugli insegnamenti di Gesù come punto di partenza 
primario del nostro cammino verso l’interculturalità. Nel discorso della montagna, Gesù 
rivela attraverso le beatitudini l’alta legge dell’amore:

“Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia. Beati i puri di cuore, perché 
vedranno Dio. Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio.”  Mt 5: 
7-9. 

Il cammino verso la vita interculturale espone la nostra vulnerabilità e ci chiama ad 
accogliere l’umiltà, la misericordia e un cuore puro e a diventare operatori di pace. È un 
cammino in cui disimpariamo ciò che abbiamo sempre considerato come verità assoluta, 
per imparare e reimparare – questo cammino richiede apertura, docilità e benevolenza. 

Se occupiamo posizioni di autorità, potere e leadership, faremo bene a ricordare 
l’insegnamento di Gesù in Mt 25,35: “Ero straniero e mi avete accolto.” Gesù pronuncia 
queste parole con cuore aperto ed è ricettivo alle esigenze dell’“altro.” Ricordiamo che per 
chi è considerato “altro” nelle nostre comunità e nei nostri luoghi di lavoro – possiamo 
aiutarli a trovare o a tornare a casa. La vita interculturale richiede discernimento, impegno 
intenzionale, dialogo all’interno delle comunità da diverse prospettive, discernimento 
sull’idoneità di chi desidera entrare e apertura e disponibilità ad adattarsi e imparare 
dagli altri. È una possibilità meravigliosa per aiutare le persone ad accogliere le differenze, 
a sviluppare una varietà di visioni del mondo e una capacità di analisi sociale.

L’ ubuntu è poi uno strumento potente per rafforzare una comunità, comunicare e 
formare un’identità di gruppo che si basa sul mutualismo, sull’empatia, sulla generosità 
e sull’impegno dei suoi membri. Gittins consiglia che, come religiose, non possiamo 
esprimere la fede senza attributi culturali. In effetti, gli attributi culturali fanno parte di 
ciò che siamo. Una comunità interculturale dovrebbe valorizzare l’identità culturale di 
ciascuno come un dono.

Pertanto, nell’identificare le dinamiche della vita interculturale, è fondamentale 
comprendere e riconoscere la cultura non solo come ciò che ci rende diversi, ma come un 
denominatore comune – perché nessuno è senza cultura. La formazione interculturale 
aiuterà senza dubbio le religiose a imparare a coltivare relazioni sane e a costruire insieme 
comunità interculturali, ma il solo apprendimento non trasformerà queste comunità. 



29

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

.  
Ja

ne
 W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  S
fid

e 
po

te
nz

ia
li 

de
ll’i

nt
er

cu
ltu

ra
lit

à membri delle comunità dovranno avere intenzionalità, tolleranza dell’ambiguità, degli 
errori, un forum per sfogare le frustrazioni senza giudizio, una correzione appropriata e 
un ascolto attento e disinteressato, incoraggiamento e compassione. 

Infine, deve esserci la consapevolezza collettiva, implicitamente dichiarata, che si tratta 
di un cammino di guarigione e di accompagnamento verso la completezza. Queste sono 
le cose che aiuteranno ad avviare conversazioni vitali che promuovono relazioni fraterne, 
solidarietà reciproca, una sana vita comunitaria, un’atmosfera di sostegno e soprattutto... 
un radicamento delle nostre vite in Dio, che cammina con noi in questa strada. Non 
siamo soli, Gesù ci ha promesso: “Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del 
mondo”. Amen. Mt 28,20.

1	 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/nigeria-population
2	 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/egypt-population
3	 UNESCO: https://en.unesco.org/creativity/interculturality
4	 Anthony Gittins & Gerald A. Arbuckle (2015). Living Mission Interculturally: Faith, Culture, and the Renewal 

of Praxis. Collegeville, Minnesota, Liturgical Press.
5	 Wakahiu, J. 2015. Foundations of religious Institutes and Impact of Technology Innovation on Sisters in Af-

rica: A Sociocultural Approach. In Voices of Courage: Historical, Sociocultural, and Educational Journeys of 
Women Religious in the East and Central Africa.

6	 Mbiti, John.1999. African Philosophy and Religions. P.15
7	 Tutu, Desmond. 2000. No future without hope
8	 Greenleaf, 1998
9	 E-International Relations: https://www.e-ir.info/2020/08/09/accepting-the-unacceptable-christian-church-

es-and-the-1994-rwandan-genocide/
10	 America Magazine: https://www.americamagazine.org/faith/2021/04/28/attackers-shoot-italian-bishop-e-

lect-south-sudan-240548
11	 Standard Chartered: https://www.standardmedia.co.ke/national/article/2001419925/luigi-locati-murder-

priest-who-killed-bishop-sentenced-to-12-years-in-jail
12	 Global Sisters Report: https://www.globalsistersreport.org/news/ministry/news/women-accused-witch-

craft-ghana-find-refuge-outpost-run-sisters



30

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2

Suor Anne Béatrice Faye, CIC, è una religiosa della Congregazione 
delle Suore di Nostra Signora dell’Immacolata Concezione di 
Castres. Laureata in Filosofia presso l’Università “Cheik Anta Diop” 
di Dakar (Senegal), si interessa di questioni legate alla promozione 
femminile nel contesto africano. È docente di filosofia e membro 
dell’Associazione dei teologi africani (ATA).

La conferenza è stata presentata nel dicembre 2021 in occasione 
di un workshop organizzato dalla Commissione JPIC delle due 
Unioni UISG-USG.

Sr. Anne Béatrice Faye, CIC

LA SINODALITÀ NELLA CHIESA CATTOLICA

1. Cosa ho visto e sentito: tra osservazioni e domande 

Partiamo con (3) osservazioni:

Prima osservazione: 

In alcune chiese locali le generazioni che hanno meno di cinquant’anni stanno quasi 
completamente scomparendo dalla vita parrocchiale. La diversità di opinioni e convinzioni 
fa da sfondo ad alcune chiese locali di oggi. Non ci sono risposte, ma tentativi di risposta, 
talvolta sorprendenti, da parte di alcune chiese locali. Si parla allora di un’apertura in 
materia morale, di radicamento dell’identità o di cooptazione a diversi livelli dei laici 
nell’esercizio delle funzioni ministeriali. Ma basta tutto questo? Come abbiamo visto, 
né il coraggio di San Giovanni Paolo II né la perspicacia intellettuale di Benedetto XVI 
sono bastati a far rientrare la Chiesa nel gioco della grande storia. La realtà del mondo 
contemporaneo è che l’autorità della Gerarchia sul piano spirituale è stata spazzata via 
dalla storia. 

Nella sua ricerca di senso, l’uomo contemporaneo non accetta più risposte dall’alto. La 
religiosità contemporanea sottolinea l’importanza dei percorsi personali nella ricerca 
di senso rispetto all’offerta dell’istituzione ecclesiastica. È quindi necessario mettere al 
centro della persona la ricerca personale della fede. Solo da questo nuovo centro sarà 
possibile rigenerare un forte bisogno di appartenenza e di identità cattolica.



31

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 L

a 
Si

no
da

lit
à 

ne
lla

 C
hi

es
a 

Ca
tt

ol
ic

a Seconda osservazione:

D’altra parte, quello che invece caratterizza altre Chiese locali è la vitalità dei giovani, 
fervono iniziative, movimenti vari e diversificati con le relative sfide tra cui: 

−	 la sfida dell’identità,
−	 la sfida dell’incontro dell’altro, 
−	 la sfida della diversità socio-culturale 
−	 e la sfida di trasmettere al mondo un messaggio appropriato e delle azioni 
adatte al contesto mutevole delle crisi contemporanee. Penso in particolare alle 
Chiese in Africa che conosco meglio.

Terza osservazione:

Infine, tutta la Chiesa è chiamata a prendere coscienza della necessità e dell’urgenza 
di integrare la dimensione ecumenica e il dialogo con credenti e non credenti. Questa 
è d’altronde una delle prospettive della sinodalità, che integra il cammino del Popolo 
di Dio con tutta la famiglia umana. L’attenzione si concentrerà quindi sullo stato delle 
relazioni, del dialogo e delle possibili iniziative comuni con i credenti di altre religioni, con 
le persone lontane dalla fede, così come con specifici ambienti e gruppi sociali, con le loro 
istituzioni (il mondo della politica, della cultura, dell’economia, della finanza, del lavoro, i 
sindacati e le associazioni imprenditoriali, le organizzazioni non governative e la società 
civile, i movimenti popolari, le minoranze di vario genere, i poveri e gli esclusi, etc.)

Da queste osservazioni emergono quattro quesiti che condivido con voi e che si possono 
approfondire.

Il primo ci rimanda a noi stessi: che cosa stiamo facendo? Da dove agiamo e parliamo? A 
che cosa ci chiama oggi lo Spirito Santo? 

Il secondo riguarda la situazione della Chiesa nel mondo di oggi. Perché un sinodo sulla 
sinodalità nella Chiesa cattolica? Qual è l’innovazione? 

Il terzo fa riferimento al potere gerarchico e religioso nella Chiesa.

Si tratta di aumentare la popolarità della Chiesa coinvolgendo i laici nell’esercizio del 
potere «gerarchico»?  Basta oggi il «potere religioso» per trovare il senso ultimo della vita? 
È cambiando il volto del potere, rendendolo cioè più laico o più femminile, che riusciremo 
a rendere la Chiesa di nuovo popolare?

Infine, il quarto quesito ci riporta al tema del nostro intervento: di che cosa ha bisogno 
oggi la Chiesa come priorità? Ha bisogno di più sacerdoti o è necessario il ripristino della 
legittima autonomia dei fedeli laici, singolarmente o in associazione? «Quali sono i passi 
che lo Spirito ci invita ancora a compiere per crescere come Chiesa sinodale?» Come fare 
affinché questo Sinodo non appaia come un processo burocratico e disincarnato? Qual è 
lo scopo di questa grandissima consultazione di tutti i cattolici? Sono queste le domande 
a cui il documento preparatorio del sinodo cerca di rispondere, con indicazioni specifiche 
su come procedere concretamente, rispondendo allo stesso tempo alle critiche. 

Ci sono certamente altri quesiti che ci vengono posti e si pongono alla Chiesa ancora 
oggi. La sfida è ascoltare la voce di tutto il popolo di Dio, di chi non ha voce nelle nostre 
comunità e di tutti quelli che non condividono la nostra fede. La sinodalità può essere 
una risposta della Chiesa a tutte queste sfide? È proprio questo che cercheremo di capire



32

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 L

a 
Si

no
da

lit
à 

ne
lla

 C
hi

es
a 

Ca
tt

ol
ic

a 2. Sinodalità, un tentativo di risposta da parte della Chiesa  

La questione della sinodalità nella Chiesa cattolica fa spostare l’asse del cattolicesimo 
dalle parrocchie e da altri «luoghi» intra-ecclesiali alla «strada», al profano, ai più poveri, 
alla vita quotidiana. Nel convocare il sinodo sulla sinodalità, Papa Francesco ci invita 
a entrare in un processo di apertura e di ascolto reciproco. Nella sua prospettiva, si 
tratta di un cammino per permettere a tutti di esprimere le proprie esperienze, i propri 
sentimenti e i propri pensieri. Il Papa invita tutta la Chiesa a ricercare un nuovo modello, 
che superi i rapporti diseguali di superiorità e subordinazione e si impegni in un dialogo 
che costruisca nuovi canali e strutture ecclesiali per il terzo millennio.

Oggi la voce della Chiesa si compone di molte voci diverse e il Sinodo è un tempo di 
grazia in cui il messaggio unitario e coerente è la diversità e la pluralità. In altre parole, 
la sinodalità consiste nel discernere come lo Spirito si muove attraverso e con il Corpo di 
Cristo, in modo da poter continuare a compiere la nostra missione di evangelizzazione nel 
mondo. È in questo contesto che si inserisce la rilevanza di questo Sinodo per discernere 
le riforme necessarie nella Chiesa.
È quindi in uno spirito di dialogo, apertura e condivisione significativa delle esperienze, 
perché ciò che riguarda tutti deve essere affrontato e approvato da tutti. L’obiettivo 
di questo sinodo è quello di impegnare la Chiesa in un cammino comune. Oggi lo spirito 
ha molto da dirci. È in questo senso che dobbiamo intendere le tre parole chiave di 
questo Sinodo: Comunione, Partecipazione e Missione. Aggiungerei: responsabilità 
condivisa. Stiamo vivendo l’evento più importante dell’attuale fase di ricezione del 
Concilio Vaticano II sotto il pontificato di Papa Francesco. Il termine sinodalità esprime la 
natura, la forma, lo stile e la missione stessa della Chiesa.

Certamente, la Chiesa è abituata al dialogo e alla concertazione. L’impegno nell’ascolto 
reciproco è un cammino che non riguarda soltanto la Chiesa, ma che coinvolge anche 
altri credenti per riflettere sulle grandi questioni di oggi. Tra le altre cose c’è l’aspetto 
ecumenico, il dialogo interreligioso e quello con i non credenti, senza dimenticare, a livello 
africano, il dialogo con le religioni tradizionali. In questo senso, la sinodalità è importante 
perché interroga la qualità delle nostre relazioni: intercomunitarie, interreligiose, 
interconfessionali, le nostre relazioni tra cristiani e non cristiani.

Per questo abbiamo bisogno di gruppi, associazioni, movimenti di fedeli ispirati dallo 
Spirito Santo a partire dalla base, che ci permettano di riconoscere che l’evangelizzazione 
è una vita. Per far rifiorire la fede, occorre ridare allo Spirito Santo la libertà di agire 
nel popolo di Dio come lo intende, magari dando vita a iniziative che non provengano 
da vescovi e sacerdoti. Non stupiamoci, quindi, di vedere laici che agiscono in modo 
cristiano, ma al di fuori dei circuiti parrocchiali-diocesani, su cammini di spiritualità che 
essi stessi possono tracciare giorno per giorno senza ostacoli o controlli.

Dal punto di vista dell’Africa da dove parlo (Burkina Faso), questa sinodalità apre delle 
prospettive a livello di continente. La mia convinzione è che se ci impegniamo in questo 
cammino comune, come famiglia della Chiesa di Dio in Africa, contribuiremo molto alla 
Chiesa universale. Quando vedo, ad esempio, i nostri giovani con tutto il loro potenziale, 
il ruolo delle donne e il loro impegno a livello delle Comunità Ecclesiali di Base (CEB) e 
delle parrocchie, questo riflette anche la giovinezza e il dinamismo delle nostre Chiese 
locali.
C’è la questione della cultura, che figura tra le grandi questioni. E se parlassimo di 
sinodalità delle culture? A questo livello, dobbiamo interrogarci sulle nostre culture, se 
non abbiano qualcosa di innovativo e profetico da apportare a questo cammino comune 
con la Chiesa universale.



33

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 L

a 
Si

no
da

lit
à 

ne
lla

 C
hi

es
a 

Ca
tt

ol
ic

a

E se parlassimo di sinodalità 
delle culture? A questo livello, 

dobbiamo interrogarci sulle 
nostre culture, se non abbiano 

qualcosa di innovativo e profetico 
da apportare a questo cammino 

comune con la Chiesa universale.

È quindi necessario:

«Camminare insieme» coinvolgendo tutto il popolo di Dio in una missione comune con 
creatività e autenticità. Questa è partecipazione. Per farlo dobbiamo convertirci, per un 
discernimento comune dei nostri luoghi di missione. La grande sfida è quella di creare 
una cultura del consenso ecclesiale, capace di manifestarsi in stili, eventi e strutture 
sinodali che diano vita a un nuovo modo di procedere ecclesiale per la Chiesa del terzo 
millennio.

3.  Cosa ci dice la storia della Chiesa su questo ascolto sinodale 

Se facciamo riferimento alla sua storia, questa pratica non è nuova nella Chiesa. Vale 
la pena ricordare la regola d’oro del vescovo San Cipriano, che si può considerare la 
forma sinodale del primo millennio e che offre il quadro interpretativo più appropriato 
per pensare alle sfide di oggi: «Nulla senza il consiglio dei presbiteri e il consenso del 

Mi piace molto l’immagine del viaggio a cui la Chiesa ci invita. La sinodalità è come un 
viaggio di discernimento che intraprendiamo insieme sotto la guida dello Spirito Santo, 
con tutti i fedeli e tutti i ministeri. In questo itinerario dobbiamo ascoltarci reciprocamente, 
pregare, riflettere sulla volontà dello Spirito Santo e condividere le nostre esperienze di 
fede e di vita. L’ascolto è uno dei due pilastri del processo sinodale. 

La Chiesa ci invita ad avviare questo viaggio mettendoci all’ascolto dello Spirito, 
ascoltandoci reciprocamente in un dialogo aperto, perché lo scopo di questo cammino 
non è solo quello di incontrarsi, ascoltare e conoscersi meglio, ma di lavorare insieme «per 
poter prendere decisioni pastorali». Attraverso l’ascolto e la condivisione, cercheremo di 
capire qual è la volontà dello Spirito Santo. Siamo quindi una Chiesa in Ascolto. 



34

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 L

a 
Si

no
da

lit
à 

ne
lla

 C
hi

es
a 

Ca
tt

ol
ic

a

vescovi, Papa - sulla base di relazioni orizzontali fondate sulla radicalità della dignità 
battesimale e sulla partecipazione al sacerdozio comune di tutti i fedeli2. La Chiesa nel 
suo insieme è qualificata da processi di ascolto in cui ogni soggetto ecclesiale apporta 
qualcosa che completa l’identità e la missione dell’altro3, in base a ciò che è proprio di 
ciascuno4.

4.   Sinodalità, un modo più completo di essere Chiesa

L’ascolto non è fine a se stesso. Si inserisce nell’ambito di un processo più ampio, in cui 
tutta la comunità, nella diversità libera e ricca che caratterizza i suoi membri, è chiamata 
a pregare, ascoltare, analizzare, dialogare e consigliare affinché le decisioni pastorali 
siano prese in conformità con la volontà di Dio. Questo insieme di relazioni e dinamiche 
comunicative crea le condizioni favorevoli per la consultazione e la ricerca di un consenso 
che si traduce poi in decisioni. È importante prendere in considerazione tutte le azioni 

popolo». Per questo vescovo di Cartagine, il consiglio dei presbiteri e la costruzione di 
un consenso con il popolo sono state esperienze fondamentali durante tutto il corso del 
suo esercizio episcopale, per mantenere la comunione nella Chiesa. A tal fine, ha saputo 
elaborare metodi basati sul dialogo e sul discernimento comune, che hanno consentito la 
partecipazione di tutti, non solo dei presbiteri, alle deliberazioni e alle decisioni. Il primo 
millennio offre esempi di una forma ecclesiae in cui l’esercizio del potere era inteso come 
una responsabilità condivisa.

Ispirandosi a questo modo di procedere, Papa Francesco descrive il nuovo modello 
ecclesiale in questi termini: «Una Chiesa sinodale è una Chiesa dell’ascolto (...). È un 
ascolto reciproco in cui ciascuno ha qualcosa da imparare. (...). Ascolto di Dio, fino a 
sentire con Lui il grido del Popolo; ascolto del Popolo, fino a respirarvi la volontà a cui Dio 
ci chiama»1.  L’esercizio dell’ascolto è indispensabile in un’ecclesiologia sinodale, perché 
parte dal riconoscimento dell’identità dei soggetti ecclesiali - laici, sacerdoti, religiosi, 



35

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 L

a 
Si

no
da

lit
à 

ne
lla

 C
hi

es
a 

Ca
tt

ol
ic

a quando si intraprende un processo di ascolto: «Pregare, ascoltare, analizzare, dialogare e 
consigliare», perché lo scopo di questo viaggio non è solo quello di incontrarsi, ascoltare e 
conoscersi meglio, ma di lavorare insieme «per poter prendere decisioni pastorali»5. Senza 
questo orizzonte, si rischia di limitare la comprensione e l’esercizio della sinodalità a una 
semplice pratica affettiva e ambientale, senza tradurla effettivamente in cambiamenti 
concreti che aiutino a superare l’attuale modello istituzionale clericale. 6

Tra gli elementi di riflessione e gli obiettivi proposti nel documento preparatorio, 
emergono quattro dimensioni che riteniamo fondamentali:

•	 Vivere un processo ecclesiale presuppone la partecipazione e l’inclusione di tutti, 

•	 Offrire a ciascuno – in particolare a chi per vari motivi si trova emarginato– la possibilità 
di esprimersi e di essere ascoltato per contribuire all’edificazione del popolo di Dio.

•	 Sperimentare modalità di esercizio della responsabilità condivisa al servizio 
dell’annuncio del Vangelo e dell’impegno a costruire un mondo più giusto, più bello 
e più vivibile.

•	 Esaminare il modo in cui si vivono nella Chiesa la responsabilità e il potere, così come 
le strutture con cui sono gestiti, evidenziando e cercando di convertire i pregiudizi e 
le pratiche devianti che non sono radicate nel Vangelo.

Come ricorda l’ultimo paragrafo del Documento preparatorio, «lo scopo del Sinodo» del 
2023 «non è produrre documenti, ma «far germogliare sogni, suscitare profezie e visioni, 
far fiorire speranze, stimolare fiducia, fasciare ferite, intrecciare relazioni, risuscitare 
un’alba di speranza, imparare l’uno dall’altro e creare un immaginario positivo che illumini 
le menti, riscaldi i cuori, ridoni forza alle mani»7. Leggiamo tra le righe la profezia di Gioele 
2, 28 tanto cara a Papa Francesco. «Dopo questo, avverrà che io spargerò il mio Spirito 
su ogni persona: i vostri figli e le vostre figlie profetizzeranno, i vostri vecchi faranno dei 
sogni, i vostri giovani avranno delle visioni».

Come ha sottolineato il cardinale Mario Grech nella presentazione del documento, 
il «sinodo» non è un processo parlamentare dove la maggioranza e il gioco delle parti 
fa vincere il più forte, il gruppo più numeroso, ma è un processo spirituale, ancorato 
nella celebrazione liturgica e nella preghiera, «spirituale» ovvero «nello Spirito Santo», 
nell’ascolto reciproco di ciò che lo Spirito dice alle Chiese. Il processo non dovrebbe 
essere considerato solo dal punto di vista delle questioni più mediatiche, come il voto 
delle donne nel sinodo dei vescovi e il «cammino sinodale». La Chiesa deve rispondere alla 
sfida di accompagnare le persone e le comunità sofferenti.

5. Le due immagini bibliche: Gesù, la folla nella sua diversità e gli apostoli

Ricordiamo con la Chiesa queste due immagini della Scrittura per mettere in 
atto la sinodalità, come ci mostra il Documento Preparatorio8. Una emerge nella 
rappresentazione della «dimensione comunitaria» che accompagna costantemente il 
cammino di evangelizzazione; l’altra ci rimanda all’esperienza dello Spirito vissuta da 
Pietro e dalla comunità primitiva. Dunque, Gesù, la folla nella sua diversità, gli apostoli: 
questa è l’immagine e il mistero da contemplare e approfondire continuamente perché 
la Chiesa diventi sempre più ciò che è. Nessuno di questi tre attori può lasciare la scena.

Se Gesù viene meno e qualcun altro prende il suo posto, la Chiesa diventa un contratto 
tra gli apostoli e la folla e il loro dialogo finisce per ridursi a un gioco politico.



36

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 L

a 
Si

no
da

lit
à 

ne
lla

 C
hi

es
a 

Ca
tt

ol
ic

a Senza gli apostoli, che ricevono la loro autorità da Gesù e sono istruiti dallo Spirito, il 
rapporto con la verità evangelica si rompe e la folla rischia di ridurre la sua visione di 
Gesù a un mito o a un’ideologia, che lo accetti o lo rifiuti.

Senza la folla, il rapporto degli apostoli con Gesù si corrompe in una forma settaria in cui 
la religione diventa autoreferenziale e l’evangelizzazione perde la sua luce, che viene solo 
da Dio che si rivela all’umanità e parla direttamente a ciascuno per offrire la salvezza. 
Queste immagini ci rivelano le condizioni e il senso del vero incontro.

6.   Le condizioni per un incontro reale  

In primo luogo, l’incontro presuppone la volontà di conoscere l’altro: la sua fede, la sua 
sensibilità, la storia della sua comunità religiosa. Viviamo di idee preconfezionate, di 
slogan ereditati da una lunga storia di conflitti. In tutti noi c’è uno sforzo di ascolto e di 
comprensione che è indispensabile fare. È un atteggiamento necessario per qualsiasi 
incontro. Ne è anche il frutto. 

In secondo luogo, l’incontro richiede il superamento delle nostre paure reciproche. 
La paura dell’altro è spesso un segno della nostra mancanza di convinzione religiosa 
personale. Rischia di trasformare l’altro in un possibile aggressore. 

Infine, l’incontro è l’ascolto, ma anche la risposta. È quindi necessario che ciascuno abbia 
sufficiente libertà interiore per dire ed esprimere la propria fede nella sua specificità. Dire 
la propria fede non significa giudicare quella dell’altro. Non è imporsi. È essere se stessi 
con le proprie ricchezze e mancanze. Non incontro per sposare le convinzioni del mio 
interlocutore, ma per conoscere meglio il suo modo di credere e per essere rimandato 
alle mie convinzioni di fede. Lungi dal farmi abbandonare la mia fede, l’incontro stesso 
la rafforza. 

A queste condizioni, l’incontro interreligioso può essere fruttuoso per tutti e un fattore di 
pace per il mondo. Per concludere, vorrei citare questo proverbio africano che illustra la 
profondità culturale del pensiero africano tradizionale sul vivere insieme: «Nella foresta 
quando i rami degli alberi litigano, le loro radici si abbracciano». I rami rappresentano 
la diversità, le singolarità che distinguono e separano. Le radici avvolgenti sono quelle 
intangibili, i valori profondi che uniscono. La sfida per la vitalità di tutto l’albero, la società, 
consiste nel non tagliare, eliminare, mascherare la diversità dei rami, delle comunità 
della società, ma nutrire il tronco «vivendo insieme», attraverso la dialettica dell’unità 
nella diversità e fare in modo che le radici che si abbracciano possano nutrire i rami che 
litigano. 

L’incontro in questa dinamica apre grandi prospettive di conversione. Nella misura in 
cui ci lasciamo provocare, arricchire e costruire dalla santità dell’altro, possiamo trovare 
nell’incontro delle religioni del mondo un clima di autentica emulazione spirituale. In un 
certo senso, questo è in linea con questo bel versetto coranico: 

“Se Dio avesse voluto, vi avrebbe fatto diventare un’unica comunità. Ma Egli ha voluto 
mettervi alla prova con il dono che vi ha fatto. Cercate di superarvi a vicenda nelle buone 
azioni. Il ritorno a Dio sarà per tutti voi, ed Egli vi illuminerà sulle vostre differenze” (Sura 
48-verso 5).

Non troviamo forse un atteggiamento simile nel testamento di Gesù con i suoi discepoli 
nell’ultima cena: «Il vostro cuore non sia turbato…Nella casa del Padre mio ci sono molte 
dimore...» (Gv 14,1-2).  



37

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 L

a 
Si

no
da

lit
à 

ne
lla

 C
hi

es
a 

Ca
tt

ol
ic

a

Conclusione

Riprendendo il Documento Preparatorio, ricordiamo alcuni spunti di riflessione per 
continuare i nostri scambi di esperienze in una dinamica di ascolto reciproco.  

a.	 A quali esperienze del mio impegno per la promozione di Giustizia e Pace vi fa 
pensare questa questione fondamentale del camminare insieme?

b.	 Rileggere queste esperienze in modo più approfondito: quali gioie hanno provocato? 
Quali difficoltà e ostacoli hanno incontrato? Quali ferite hanno fatto emergere? Quali 
intuizioni hanno suscitato?

7.   La forza simbolica dell’azione collettiva e le sfide da cogliere a livello africano

Quando si guarda al panorama generale dell’Africa, ciò che colpisce l’osservatore è la 
complessità del paesaggio religioso africano. Si possono distinguere grandi aree religiose 
corrispondenti a grandi aree geografiche. I cristiani, i musulmani e i seguaci della 
religione tradizionale africana (RTA) 9 costituiscono gran parte della popolazione. Non c’è 
dubbio che il culturale e il religioso si riversino ampiamente sul pubblico e sul politico10. 
Rappresentano una componente centrale dei processi di cambiamento socio-politico che 
interessano il continente. 11 Questa prospettiva può aiutare a comprendere le evoluzioni 
contemporanee nella diversificazione dell’offerta religiosa, l’espansione di nuovi attori 
o la mobilità dei comportamenti individuali. Parliamo quindi di spazio sociale, di spazio 
religioso nell’espressione della diversità religiosa: si può scegliere cioè tra una gamma 
molto ampia di tradizioni, dove e con chi praticare il culto.

Non c’è solo la relazione individuale, ma anche l’esperienza collettiva dei quartieri con 
le ASC (Associazione Sportiva e Culturale): giovani cristiani e musulmani che formano 
dei gruppi e organizzano eventi socio-culturali intorno a temi comuni: disoccupazione, 
violenza, successo, matrimonio, famiglia, solidarietà, il libro (Corano/Bibbia), etc. È una 
condivisione, un’espressione di vita concreta, che permette a ciascuno di scoprire l’altro. 
Queste associazioni sono luoghi di ospitalità e di apertura agli altri. Nel bel mezzo di 
quartieri dove le tensioni possono essere elevate, si possono passare ore ad ascoltarsi 
con rispetto e interesse. Ciò significa che la fede religiosa non è un problema da risolvere, 
ma piuttosto una forza motivante da custodire e utilizzare per il bene comune.

Abbiamo una concezione tradizionale dell’autorità e del potere che rappresenta un 
peso nella pratica della sussidiarietà e della collegialità come espressioni concrete 
della comunione ecclesiale. È un appello alla conversione e alla cultura dell’incontro. Ci 
rendiamo conto di non conoscere realmente la realtà delle Chiese in Africa. Ad esempio, 
l’Africa orientale spesso non è a conoscenza di ciò che sta vivendo l’Africa occidentale; la 
popolazione di lingua inglese e portoghese non sa ciò che sta vivendo la popolazione di 
lingua francese. Come fare per conoscersi in questo processo? 

È necessaria una conversione sinodale della Chiesa, ma anche una conversione personale 
per poter accogliere, andare incontro all’altro. È una missione di conversione quella di 
dialogare insieme. Nelle nostre diocesi, gli strumenti della sinodalità come il collegio dei 
consultori, il consiglio presbiterale, il consiglio pastorale, etc. sono funzionali? E come?



38

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 L

a 
Si

no
da

lit
à 

ne
lla

 C
hi

es
a 

Ca
tt

ol
ic

a c.	 Raccogliere i frutti da condividere: come risuona la voce dello Spirito in queste 
esperienze «sinodali»? Che cosa ci chiede oggi lo Spirito? Quali sono i punti da 
confermare, i cambiamenti da considerare, i nuovi passi da compiere? Dove vediamo 
che si raggiunge il consenso? Quali strade si aprono per la nostra Chiesa particolare?

1	 Discorso di Papa Francesco in occasione della commemorazione del 50° anniversario dell’istituzione del 
Sinodo dei Vescovi. Sabato 17 ottobre 2015https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/
october/documents/papa-francesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html

2	 Lumen Gentium 10.
3	 Apostolicam Actuositatem 6.
4	 AA 29.
5	 Documento preparatorio n°4- 9
6	 Cf. Rafael Luciani, « Prendre conseil et construire un consensus : un synode sur la synodalité » 07 settembre 

2021 in Revista Mensaje N° 702, settembre 2021.
7	 Cf. Discorso di Francesco all’avvio del Sinodo consacrato sui giovani (3 ottobre 2018)
8	 Documento Preparatorio, n°16-24
9	 Cf. Luka Lusala lu ne Nkuka, SJ, Jésus-Christ et la religion africaine. Réflexion christologique à partir de l’a-

nalyse des mythes d’Osiris, de Gueno, d’Obatala, de Kiranga et de Nzala Mpanda, (Documenta Missionalia 
36), Roma: Gregorian and Biblical Press 2010. Molte pubblicazioni di antropologia o teologia sono state 
dedicate alla religione africana, spesso identificata al plurale: religioni africane. Tutti concordano sul fatto 
che la religione africana è una religione in cui l’uomo, attraverso una serie di osservanze rituali e morali, 
cerca di vivere in armonia con la natura, con gli altri uomini e con Dio per assicurarsi la salvezza nell’aldilà.

10	 Cf. CODESRIA, « Genre, Cultures, politique et Fondamentalismes » (Institut sur le Genre. febbraio 2011)
11	 Cfr., tra l’altro, Achille Mbemba, « La prolifération du divin en Afrique sub-saharienne », in KEPEL G., (dir.), Les 

politiques de Dieu, Paris, Seuil, 1993, p. 177-201  ; BAYART  J.-F., (dir.), Religion et modernité politique en 
Afrique noire. Dieu pour tous et chacun pour soi, Paris, Karthala, 1993 ; CONSTANTIN F. et COULON C., 
(dir.), Religion et transition démocratique en Afrique, Paris, Karthala, 1997.



39

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2

Ianire Angulo Ordorika è professore di scrittura sacra nella facoltà 
di teologia dell’Università Loyola Andalusia (iangulo@uloyola.es). 
Questo testo fa parte del progetto di ricerca interuniversitario delle 
Università Gesuite di Spagna (UNIJES) sulla dimensione strutturale 
dell’abuso nella Chiesa da una prospettiva teologica.

Ianire Angulo Ordorika, ESSE

DARE UN NOME A CIÒ CHE È PRIVO DI NOME.
CHE COSA FAVORISCE GLI ABUSI DI POTERE E DI 

COSCIENZA NELLA VITA CONSACRATA?

Viviamo in una situazione di crisi globale a causa degli abusi in ambito ecclesiale1.Forse 
questa affermazione può risultare esagerata per chi non conosce il problema, ma non lo 
è affatto. Non si tratta solo di crimini specifici commessi da singoli, ma di un problema 
strutturale della Chiesa che richiede riflessione, ripensamento e riforma. È quanto scrive 
lo stesso Papa Francesco al cardinale Marx:

Tutta la Chiesa è in crisi a causa della questione degli abusi; ancora di più, la Chiesa 
oggi non può compiere un passo avanti senza accettare questa crisi. La politica 
dello struzzo non porta a niente[...] Non tutti vogliono accettare questa realtà, ma 
è l’unico cammino, perché fare “propositi” di cambiamento di vita senza “mettere 
la carne sulla brace” non porta a nulla [...] la realtà deve essere sempre accettata 
ed esaminata[...] È urgente “esaminare” questa realtà degli abusi.2

L’allarme sociale, l’abbondanza di riflessioni derivanti da varie discipline e persino le 
misure canoniche si sono concentrate sugli abusi sessuali, ma hanno lasciato in secondo 
piano tre questioni che sono state molto trascurate. Tutte e tre riguardano direttamente 
la vita consacrata femminile (VC). In primo luogo, le vittime femminili sono state rese 
invisibili. Le ragioni sono due. Da un lato, nel caso di minori abusati, la percentuale 
di vittime maschili è leggermente più alta di quella femminile, cosa che ha portato ad 
alcuni tentativi di collegare la pederastia all’omosessualità, un collegamento che ad oggi 
si esclude. In ogni caso, questo fatto ha lasciato in secondo piano le minori abusate, 
privandole di attenzione.



40

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

D
ar

e 
un

 n
om

e 
a 

ci
ò 

ch
e 

è 
pr

iv
o 

di
 n

om
e. Nel caso di donne più adulte, il silenzio delle vittime è molto più diffuso. Ciò è dovuto a 

un’incomprensione in ambito ecclesiale del fenomeno dell’abuso e delle sue dinamiche. 
Questa percezione errata porta a ritenere che, se non c’è violenza o se non ci sono 
circostanze fisiche o psicologiche oggettive e limitanti in una delle parti, i rapporti 
sessuali tra adulti sono sempre consensuali. Inoltre, spesso si sospetta che sia la donna a 
provocare la situazione. Questo porta a situazioni di doppia vittimizzazione che rendono 
difficile sia la denuncia che la rivelazione dell’accaduto, passo necessario nel processo 
di recupero delle vittime. È importante capire chiaramente che chi ha subito un abuso 
non parla quando vuole, ma quando può e ha anche bisogno di un ambiente sicuro e 
accogliente in cui la sua parola abbia credibilità.

Non sapremo mai con esattezza quante donne hanno subito abusi sessuali, ma è ancora 
meno probabile che sapremo quante donne consacrate li hanno subiti. Uno studio 
del 1998 della Scuola di Psicologia dell’Università di St. Louis (USA) ha analizzato le 
conseguenze del trauma sulle religiose cattoliche di oltre 530 comunità. I risultati, ottenuti 
attraverso sondaggi anonimi, hanno mostrato che il 30% delle suore era stato vittima di 
abusi sessuali. Questo numero non è irrilevante e ci porta a chiederci se nelle comunità 
creiamo un’atmosfera di fiducia, empatia e accoglienza che facilita la condivisione di 
queste situazioni o se invece abbondano sospetti, incomprensioni o giudizi.

Un secondo aspetto che non ha ricevuto altrettanta attenzione è quello degli abusi non 
sessuali. Sebbene generino un grande allarme sociale, gli abusi sessuali sono solo la 
punta dell’iceberg, la punta che ci rimanda a tutte quelle pratiche abusive che riguardano 
la sfera del potere e della coscienza. In effetti, tutti gli abusi sono, in realtà, abusi di 
potere, poiché si superano i limiti e l’asimmetria del legame tra due persone viene usata 
in modo inappropriato. Questa differenza tra le parti della relazione può essere dovuta, 
ad esempio, alla posizione, all’età, al riconoscimento e alla stima sociale, alla conoscenza 
dell’intimità dell’altro o all’ammirazione spirituale.

Il fatto che l’abuso di potere e l’abuso di coscienza non abbiano ricevuto altrettanta 
attenzione è dovuto, tra le altre ragioni, alla difficoltà di oggettivarli, rappresentarli e 
considerarli un reato imputabile. È infatti molto probabile che le stesse vittime di queste 
pratiche abusive non si rendano conto della manipolazione. Come nei casi di violenza di 
genere, se non c’è violenza esplicita, è molto difficile riconoscere a se stessi e mostrare 
agli altri che si sta subendo un abuso psicologico. Nella vita religiosa, abbiamo forse 
normalizzato un modo di gestire il potere e l’autorità religiosa che rende ancora più 
difficile identificare queste situazioni, anche per chi le subisce, che può persino incolparsi 
per ciò che gli sta accadendo.

In terzo luogo, gli abusi che si verificano all’interno delle strutture ecclesiali continuano a 
essere taciuti. La Chiesa, spinta dall’allarme sociale, sta reagendo, non molto rapidamente. 
Ma che dire delle situazioni di abuso che si verificano all’interno delle sue istituzioni? Le 
voci che si levano per mettere in guardia da questo fenomeno tendono a farlo dall’esterno, 
perché spesso sono state costrette ad andarsene.

Non c’è nulla di strano nel fatto che tra i motivi addotti per chiedere di lasciare la vita 
religiosa ci siano problemi con l’autorità e con l’Istituto, soprattutto tra chi lascia le nostre 
Congregazioni dopo molti anni di consacrazione. In questi casi, è più facile credere che 
il problema sia personale e non interrogarsi sulla responsabilità delle difficoltà, anche 
psicologiche, che hanno portato a una decisione spesso dolorosa anche per chi lascia.



41

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

D
ar

e 
un

 n
om

e 
a 

ci
ò 

ch
e 

è 
pr

iv
o 

di
 n

om
e. Dovremmo chiederci quali protocolli esistono per rispondere a una suora che subisce 

abusi di potere e di coscienza nel proprio istituto, se sono efficaci e se chi prende le decisioni 
è in grado di mantenere l’obiettività necessaria per affrontarli. Nel frequente ricorso al 
trasferimento in un’altra comunità o Provincia o addirittura alla partenza dall’Istituto, è 
sempre la vittima a rimetterci e a essere costretta a un cambiamento che lascia impunito 
l’abusatore. In questo modo, viene nuovamente vittimizzata da un’istituzione che non ha 
saputo affrontare il manipolatore.

Come stiamo dicendo fin dall’inizio, la problematica degli abusi ha un carattere strutturale. 
Se vogliamo spiegarlo con un’immagine, il suo effetto è come quello del piombo nel vino. 
Studi archeologici dimostrano che i resti umani dell’Impero romano contengono livelli 
molto elevati di piombo, che è un elemento velenoso e molto dannoso per la salute. 
Ciò è dovuto all’usanza romana di servire e bere il vino in contenitori di piombo, che gli 
conferivano un sapore diverso che la gente apprezzava all’epoca senza sapere che fosse 
tossico. In realtà, il vino non era cattivo, ma lo era il contenitore in cui veniva servito e 
conservato, con buone intenzioni. Nel caso di pratiche abusive, troviamo una situazione 
simile. Non ci sono solo “mele marce”, ma le nostre “ceste” possono farle marcire e 
trasformare il vino, che in teoria non sarebbe necessariamente cattivo, in veleno.

Studi ecclesiali e anche indipendenti dimostrano che il problema degli abusi risiede nelle 
modalità di governance. Anche Papa Francesco ripete insistentemente, in un modo o 
nell’altro, che il clericalismo è alla radice di queste situazioni. Anche se il nome può essere 
fuorviante, il clericalismo non colpisce solo gli uomini che hanno ricevuto il ministero degli 
ordini: si tratta piuttosto di una concentrazione di potere nelle mani di alcuni e del modo 
in cui questo potere viene vissuto. È un atteggiamento da cui nessuno che abbia potere 
è esente.

Tendiamo a pensare che solo chi ha responsabilità di governo in una Congregazione abbia 
potere. È vero, ma vale lo stesso anche per gli economi, i formatori, i direttori delle opere, 
i direttori pastorali, i catechisti... In realtà, l’elenco è infinito perché tutti abbiamo un certo 
grado di potere sull’altro; quindi, nessuno è libero di gestirlo escludendo, dominando o 
manipolando.

La vita religiosa, in quanto tale, è terreno fertile per abusi di potere e di coscienza. Questa 
affermazione non implica che debbano necessariamente verificarsi, ma piuttosto che in 
questa vocazione ci sono circostanze che li favoriscono molto più che in altri ambiti o 
in altri modalità di sequela di Gesù Cristo. Di seguito spiegheremo brevemente questi 
elementi che si intrecciano e facilitano queste situazioni di abuso. Per farlo, li divideremo 
in elementi propri della vita religiosa, elementi propri degli individui ed elementi che 
riguardano le dinamiche di gruppo.

1.  Elementi propri della Vita Consacrata 

Uno degli elementi caratteristici di questa vocazione è che una delle sue mediazioni 
carismatiche per la sequela di Cristo è il voto di obbedienza: in altre parole l’esigenza 
comune di obbedienza a Dio richiesta a ogni cristiano è, nel nostro caso, mediata dalla 
persona che assume il servizio dell’autorità. La conseguenza più evidente di questo fatto 
è che gli Istituti di Vita Religiosa sono organizzati in modo gerarchico, poiché c’è chi ha una 
responsabilità sugli altri, cosa che lascia una porta aperta al clericalismo nel senso ampio 
di cui abbiamo parlato. Quando si crea una differenza chiara tra i membri dell’Istituto, c’è 



42

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

D
ar

e 
un

 n
om

e 
a 

ci
ò 

ch
e 

è 
pr

iv
o 

di
 n

om
e.

Il problema è che ciò che non 
esprimiamo chiaramente, 

non solo non scompare, ma 
paradossalmente diventa più 

dominante. Dobbiamo accogliere 
e riconoscere questo desiderio per 

poterlo evangelizzare.

Dobbiamo chiederci che cosa possiamo fare per rendere possibile il passaggio di 
consegne, per riconoscere i doni delle sorelle e per rafforzare le loro capacità di 
leadership costruttiva. La sapienza che si cela dietro l’esigenza di limitare il tempo delle 
responsabilità di governo non ha solo lo scopo di evitare l’abuso di potere, ma anche di 
evitare visioni monolitiche e favorire la ricchezza che un cambiamento di prospettiva 
sempre comporta. In questa prospettiva, qual è la pratica concreta della rotazione nei 
nostri Istituti e come possiamo migliorarla?

Oltre alla necessaria alternanza, è bene ricordare che l’incarico dei superiori si limita alla 
missione della congregazione, cioè riguarda l’ambiente esterno alle persone. Chiunque 
assuma il servizio dell’autorità ha la responsabilità di vigilare sul bene comune, di 
prendersi cura della missione istituzionale, di creare un clima favorevole alla sequela di 
Cristo e allo sviluppo umano e di fede di ciascuno, ma nulla di ciò che riguarda la sfera 
della coscienza o dell’intimità rientra nella sua responsabilità.

la possibilità che quella che doveva essere una mediazione degeneri facilmente in uno 
spazio di abuso.

Abbiamo tutti la nostra parte di potere e, proprio per questo, possiamo usarlo o per 
farlo crescere o in modo abusivo, ma la struttura stessa della Vita Religiosa dà potere 
ad alcuni su altri. Anche se il Codice di Diritto Canonico afferma la necessità che gli 
incarichi di governo siano limitati nel tempo, la Congregazione per gli Istituti di Vita 
Consacrata e le Società di Vita Apostolica (CIVCSVA) afferma chiaramente che questo 
tipo di responsabilità viene troppo prolungata. 3 Ciò avviene aggirando i limiti temporali 
stabiliti dalle Costituzioni e alternandosi da un ufficio all’altro o da una comunità all’altra. 
Questo ostacola il necessario cambiamento di prospettive, di visioni e di orientamenti 
nelle istituzioni ed è una povertà tristemente nota che lo spirito del Codice di Diritto 
Canonico cerca di evitare.



43

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

D
ar

e 
un

 n
om

e 
a 

ci
ò 

ch
e 

è 
pr

iv
o 

di
 n

om
e.

“resoconto della preghiera,” la richiesta che chi ha i voti temporanei sia “accompagnato” 
dalla superiora o il fatto che la superiora e la maestra delle novizie siano la stessa persona. 

Un altro elemento caratteristico della vita religiosa è il processo di formazione. Chi 
entra nelle nostre istituzioni dedica tempo alla scoperta della propria vocazione e alla 
preparazione a viverla. È un periodo particolarmente delicato, perché il desiderio di 
imparare e di fare la volontà di Dio implica la disconnessione di tutti i sistemi di allarme 
e di protezione. Chi entra nei nostri Istituti lo fa con la fiducia nei formatori che la 
Congregazione gli indica; e questa è una condizione per la realizzazione del processo 
formativo e, allo stesso tempo, una possibilità che questa stessa fiducia venga tradita, 
poiché ciò che viene trasmesso dai formatori viene accettato come normale, che lo sia 
o meno. Non è nemmeno difficile, inoltre, per chi viene formato, aprire la sfera della 
coscienza ai propri formatori.

La maniera spirituale con cui questo incarico è stato definito nel tempo facilita una certa 
confusione tra la responsabilità di una superiora e una sorta di “maternità spirituale” 
pericolosa che favorisce abusi di potere e di coscienza. 

In realtà, il Codice di Diritto Canonico è attento a proibire alla suora che assume il servizio 
di autorità di indurre in qualsiasi modo la persona a manifestarle la propria coscienza 
(can. 630 § 5). Inoltre, il voto di obbedienza implica la rinuncia alla volontà, ma non alla 
coscienza, né tantomeno all’intelligenza, alla certezza che crede o all’intuizione dello 
Spirito.

L’obbedienza fondamentale di cui i superiori sono mediatori è quella a Dio, che ci parla 
attraverso la nostra coscienza (GS 16), quindi nessuna richiesta può coinvolgere l’ambito 
dell’intimità. Alcune pratiche abituali nella Vita Religiosa possono facilmente portare ad 
abusi di coscienza. Ad esempio, l’abitudine di “conversare con la superiora,” di fare un 



44

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

D
ar

e 
un

 n
om

e 
a 

ci
ò 

ch
e 

è 
pr

iv
o 

di
 n

om
e. Lo scopo di ogni processo formativo non è altro che quello di aiutare la persona 

a sviluppare tutte le sue capacità umane e la sua fede e, quindi, a trovare la propria 
autonomia e libertà interiore. Pertanto, c’è qualcosa che non va se troviamo persone in 
formazione infantili e dipendenti da ciò che il formatore pensa, dice o fa. Siamo in una 
fase in cui non è difficile normalizzare relazioni manipolative e pratiche abusive.

Un altro elemento caratteristico della Vita Religiosa è che ci sentiamo convocati attorno 
a un carisma condiviso dai membri dell’Istituto. Dopo il Concilio Vaticano II e l’appello 
lanciato a questa vocazione a rinnovarsi, si è sviluppata una teologia del carisma. Il 
carisma, per definizione, è un dono dello Spirito Santo e quindi ha un dinamismo intrinseco 
che è l’opposto di una percezione rigida, delimitata e fissa nel tempo. Inoltre, i carismi 
istituzionali sono arricchiti dai carismi personali dei membri dell’Istituto, per cui la fedeltà 
all’eredità carismatica comporta necessariamente una creatività e un arricchimento con 
i doni di ciascuno.

Nonostante questo aspetto dinamico dei carismi, nella pratica sono spesso vissuti come 
qualcosa di fisso e immutabile. L’idea che l’eredità carismatica sia qualcosa di statico e 
chiaramente delimitato può comportare due rischi che facilitano le pratiche abusive.

In primo luogo, questa esperienza carismatica porta con sé una percezione di minaccia. 
Visto che non può cambiare, il carisma deve essere tutelato e i superiori ne diventano 
i principali custodi e depositari. Di conseguenza, non è difficile finire per considerare i 
responsabili dell’istituto come salvatori dell’eredità spirituale; e, quindi, mentre la loro 
interpretazione del carisma viene canonizzata come l’unica valida e vera, ogni altro modo 
di intenderlo viene reso illegittimo. In secondo luogo, una percezione fossilizzata del 
carisma si trasforma facilmente in un’ideologia che non può essere messa in discussione, 
capace di giustificare tutto e di imprigionare le coscienze.

Un altro elemento caratteristico della vita religiosa è la vita comunitaria. In questa 
vocazione, viviamo con persone che non abbiamo scelto e che, forse, non avremmo mai 
scelto. Non siamo uniti da legami di sangue, né da gusti e talvolta nemmeno dalla stessa 
idea di ciò che implica questo modo concreto di seguire Gesù Cristo. Nonostante tutto 
questo, sappiamo e ci sentiamo chiamati da Dio a condividere la nostra vita quotidiana. 
Far parte di un gruppo che vive insieme comporta la considerazione di una serie di 
dinamiche psicologiche e di gruppo che non sono essenziali in altre vocazioni cristiane e 
che, per fare chiarezza, tratteremo nell’ultima sezione.

2.  Elementi propri degli individui

In ambito ecclesiale tendiamo spesso a peccare di ingenuità, forse soprattutto nella 
Vita Religiosa. Talvolta non ci rendiamo conto della distanza che separa gli ideali che 
esprimiamo a parole dalle nostre decisioni quotidiane. Non sempre siamo consapevoli 
dell’infinita capacità di autoinganno che ha l’essere umano. Ci vuole molta conoscenza di 
sé e autenticità per dirsi la verità senza mezze misure o palliativi. Questa inconsapevolezza 
non ci esime dalla responsabilità che comporta. Non esprimere con parole chiare le vere 
ragioni delle nostre azioni, nascoste dietro discorsi politicamente corretti, è uno dei 
peccati più grandi, anche se non viene spesso confessato.

Nella maggior parte dei casi, non si tratta di ipocrisia, di pensare qualcosa e dire l’opposto, 
ma di ignorare e trascurare le dinamiche reali che guidano le nostre azioni e che non 
si adattano alla perfezione ai nostri discorsi religiosi. Questa inconsapevolezza è molto 



45

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

D
ar

e 
un

 n
om

e 
a 

ci
ò 

ch
e 

è 
pr

iv
o 

di
 n

om
e. evidente nel desiderio di potere, che tutti gli esseri umani condividono, anche se nella 

sfera ecclesiale non viene verbalizzato. Secondo la tradizione evangelica, Gesù Cristo 
stesso fu tentato dal desiderio di potere, che però nella Chiesa è nascosto e inespresso. 
Sembra che ci illudiamo che voler vivere nel servizio o parlare di “lavare i piedi” faccia 
sparire il desiderio di potere, ma non è così.

Questa tendenza alla negazione è in aumento nella Vita Religiosa femminile perché 
abbiamo integrato un’immagine di sé che attribuisce forza e potere agli uomini e valori 
come la dolcezza e la sottomissione alle donne. Se già può essere difficile riconoscere la 
presenza del desiderio di potere nella sfera ecclesiale, è ancora più complicato quando il 
nostro immaginario inconscio di quali valori debbano caratterizzare una donna rifiuta il 
potere. Il problema è che ciò che non esprimiamo chiaramente, non solo non scompare, 
ma paradossalmente diventa più dominante. Dobbiamo accogliere e riconoscere questo 
desiderio per poterlo evangelizzare.

Oltre al desiderio di potere che tutti condividiamo, dobbiamo tenere conto di alcune 
tendenze psicologiche che facilitano l’abuso di potere e di coscienza, sia in chi abusa sia 
nelle vittime. Senza necessariamente arrivare al livello di un disturbo della personalità, 
chi ha una certa tendenza al narcisismo ha una particolare facilità a usare il potere di una 
posizione in modo abusivo.

La necessità di generare ammirazione, l’arroganza e la mancanza di una reale misura di 
sé li porta a invalidare chi può metterli in ombra e a circondarsi di persone che possono 
facilmente manipolare. Sono persone che hanno difficoltà a cogliere i bisogni dell’altro e 
a riconoscerne i sentimenti, ma anche ad ammettere i propri errori e ad assumersene la 
responsabilità. Solitamente sono persone affascinanti, persino carismatiche, che sanno 
come conformarsi a ciò che ci si aspetta da loro e riconoscono velocemente le debolezze 
di chi li circonda.

Tendiamo a fare la caricatura degli abusatori perché ci è più facile immaginare che siano 
mostri terribili e persone crudeli, ma l’aspetto degli abusatori peggiori è esattamente il 
contrario. È molto più pericoloso chi è ammirato e che nessuno crederebbe capace di 
maltrattare gli altri piuttosto che chi abusa grossolanamente della sua sfera di potere. 

Tendiamo anche ad avere difficoltà a comprendere la psicologia della vittima. Pensiamo 
che questo accada solo alle persone deboli o a quelle con qualche difficoltà oggettiva 
che pretendiamo di raccogliere nell’aggettivo “vulnerabile”. Tendiamo a non renderci 
conto che siamo tutti potenziali vittime, perché ognuno di noi è suscettibile di essere 
maltrattato e danneggiato anche se pensa che qualcuno si sta prendendo cura di lui. 
Tuttavia, questa possibilità universale di essere manipolati aumenta a seconda delle 
circostanze, soprattutto quando abbiamo certe ferite nella nostra storia. Così, chi ha 
vissuto relazioni tossiche o abusive ha maggiori probabilità di ricaderci.

La nostra incapacità di metterci nei panni della vittima si manifesta quando ci chiediamo 
perché non abbia fatto nulla per evitarlo. Tendiamo a non capire la cosiddetta sindrome 
dell’impotenza appresa, di cui molte vittime soffrono. La frustrazione e l’impotenza che 
proviamo quando ci troviamo in una situazione di abuso possono portarci a non fare 
nulla perché, a un certo punto, abbiamo sperimentato che nulla poteva essere fatto. 

Questo apprendimento è così radicato che si assume questa impotenza e incapacità di 
reagire per evitare la sofferenza, convinti di non poter fare nulla. Se solo imparassimo a 



46

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

D
ar

e 
un

 n
om

e 
a 

ci
ò 

ch
e 

è 
pr

iv
o 

di
 n

om
e. essere più sensibili e riuscissimo a percepire la complessità del vissuto di una vittima, che 

non fa ciò che vuole ma ciò che può.

Quando ci si trova di fronte a una situazione di abuso di potere o di coscienza, è essenziale 
che la vittima abbia una rete di supporto che le permetta di affrontare e reagire. Purtroppo, 
nella vita comunitaria, non è così frequente come si spera.

3.  Elementi propri delle dinamiche di gruppo

La psicologia di gruppo ci mostra che esistono dinamiche e strutture comunitarie che 
favoriscono le pratiche abusive. In linea con l’immagine che abbiamo utilizzato sopra, 
potremmo chiederci: Che cosa fa sì che un gruppo umano diventi quel piombo che 
può avvelenare il vino? Ci sono questioni che riguardano la situazione sociologica in 
cui viviamo. Molto tempo fa, il sociologo Zygmunt Bauman ha definito la nostra società 
come una società liquida. Semplificando molto, questo autore afferma viviamo in tempi 
caratterizzati dall’assenza di realtà sicure e solide, in cui i criteri per stabilire cosa è valido 
e cosa no sono così dissimili, dove regna dunque l’incertezza.

Mentre in altri momenti storici l’identità ci veniva praticamente consegnata, oggi ognuno 
è obbligato a costruirsi la propria. Ora, in questo contesto, il gruppo di appartenenza 
è vissuto a partire da questa esigenza di scoprire e rivendicare la propria identità. 
Nell’incertezza che ci dà questa società, si cerca una certa sicurezza psicologica in 
identità rigide, anche se solido è il contrario di liquido. Facciamo molta fatica a convivere 
con l’incertezza e a volte è più facile rinunciare al rischio della libertà di pensiero, del 
discernimento e del non avere chiaro quale passo concreto fare. È facile preferire risposte 
chiare e dare per scontate le decisioni altrui per evitare il rischio di commettere errori.

L’ascesa del fondamentalismo politico e di un certo stile di movimenti e istituzioni 
ecclesiali è dovuta a ragioni sociologiche e psicologiche, perché risponde al desiderio di 
una sicurezza stabile, di un’identità incrollabile e di un controllo su un mondo percepito 
come incerto. Si assiste a una proliferazione di gruppi che si caratterizzano per una forte 
chiusura in loro stessi, con un’identità di gruppo e un’ideologia fortemente marcata, dove 
il concetto di autorità è molto forte e incentrato sui leader. I dati delle indagini sulle 
cause di abusi di ogni tipo, i molteplici interventi ecclesiali nelle nuove congregazioni e 
gli scandali sui fondatori dimostrano che questo non è il modo più sano di costituire un 
gruppo umano perché “fa marcire le mele.”

Oltre a queste implicazioni del momento sociale, è importante considerare l’influenza 
che gli altri esercitano su di noi. Non sempre siamo consapevoli del nostro bisogno di 
far parte di qualcosa e di come questo ci orienti verso la conformità con il gruppo a 
cui apparteniamo. Il gruppo, in misura maggiore o minore, ci influenza direttamente o 
indirettamente e ci porta a fare ciò che non faremmo per impulso personale, per quanto 
crediamo di sceglierlo noi stessi. Inoltre, ci offre dei modelli che siamo incoraggiati a 
imitare, anche senza esprimerlo esplicitamente. Questa influenza non è di per sé negativa, 
perché può incoraggiare e favorire la crescita personale; ma può anche degenerare in 
sistemi perversi.

La psicologia sociale conferma il ruolo del contesto del gruppo nel collegarsi e scollegarsi 
selettivamente con i propri valori morali. Come la storia ci ha ripetutamente mostrato, 
esistono diverse strategie per ottenere l’approvazione del sistema e banalizzare i 
comportamenti scorretti. Far sentire alcuni superiori ad altri, la formazione, l’ideologia 



47

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

D
ar

e 
un

 n
om

e 
a 

ci
ò 

ch
e 

è 
pr

iv
o 

di
 n

om
e. o la segretezza sono alcune delle tante risorse utilizzate a questo scopo. Abbiamo anni 

di formazione, una spiritualità che può essere oggettivata come ideologia ed è facile 
acquisire un certo senso di superiorità rispetto ad altre vocazioni.

Dovremmo diffidare di alcune convinzioni della Vita Religiosa, come quella di credere 
che le decisioni comunitarie siano di per sé le migliori o di sopravvalutare l’unità. Non 
possiamo dimenticare quanto sia facile manipolare un gruppo. Come accade anche in 
altri ambiti, come la politica, ci sono studi psicologici che spiegano cosa può portare una 
comunità religiosa a scegliere un leader con tendenze psicologiche che possono condurre 
ad atteggiamenti abusivi.

Una certa visione idilliaca porta facilmente alla tirannia dell’unità, confondendola con 
l’uniformità, dove non c’è una sana esperienza della diversità, si perde il diritto al dissenso e 
si tende al pensiero unico. In questa tirannia dell’unità, la pressione del gruppo è l’elemento 
chiave. Per imporre questa situazione, si possono usare molti modi, anche non troppo 
impliciti, per dissolvere qualsiasi voce che si discosti da ciò che è considerato normativo o 
per lasciare da parte chi è considerato una nota dissonante rispetto all’insieme. In queste 
situazioni di maltrattamento, il silenzio dei “buoni” trasforma tutti in vittime e carnefici, 
generando una rete tossica di relazioni e rendendo ogni espressione di disaccordo o di 
censura del sistema un atto eroico.

È una spirale di silenzio che trasforma gli spettatori in complici e vittime. Così facendo, il 
male viene normalizzato, giustificato e diventa “il problema di qualcun altro.” In questo 
modo, la vita diventa più semplice e non si corre il rischio di chi osa mettere in discussione 
lo status quo. La comunità può essere sia complice che vittima di una dinamica abusiva 
normalizzata, poiché ognuno finisce per rinunciare a essere ciò che è per non pagare il 
prezzo che questo comporta.

Indubbiamente, entrano in gioco anche molti altri elementi, che sono interconnessi 
e che possono condurci in situazioni in cui non vorremmo trovarci. Abbiamo bisogno 
di sistemi di controllo che siano efficaci nell’affrontare, risolvere e prevenire forme di 
comportamento abusivo, perorando la causa delle vittime. Avremo la Vita Religiosa che 
costruiremo insieme; speriamo di poter trarre vantaggio da questi “segni dei tempi” per 
generare strutture che rendano le donne che entrano nelle nostre Congregazioni più 
libere e più in linea con ciò che Dio sogna per noi.

1	 Queste pagine sono una versione abbreviata e semplificata del mio articolo “La presencia innombrada. 
Abuso de poder en la Vida Consagrada,” published in Teología y Vida. Libero accesso su: http://ojs.uc.cl/
index.php/tyv/article/view/32715/34801.

2	 Francesco, Lettera del Santo Padre Francesco al Cardinale Reinhard Marx, Arcivescovo di Monaco e Fri-
singa (10/06/2021). Accesso online: https://www.vatican.va/content/francesco/en/letters/2021/document-
s/20210610-cardinale-marx.html.

3	 La Congregazione lo denuncia al n. 22 del documento Per vino nuovo otri nuovi (2017).



48

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2

P. Malvaux ha un dottorato in diritto canonico presso l’Università 
Saint Paul (Ottawa) e ha insegnato diritto canonico ed ecclesiologia 
in diverse università; è attualmente docente presso l’Università 
Gregoriana. È stato superiore di una comunità a Bruxelles dal 
1997 al 2002 e ha diretto l’Istituto Internazionale Lumen Vitae.

La conferenza è stata presentata  a ottobre 2021 al webinar di 
Diritto Canonico organizzato da UISG-USG.

P. Benoit Malvaux, SJ

CAMBIAMENTI NEL DIRITTO PENALE CANONICO 
E ABUSI

1.	 Introduzione

La revisione del Libro VI del Codice di Diritto Canonico sul diritto penale e le sue 
conseguenze sugli abusi è una questione complessa, che cercherò di presentare nel 
modo più chiaro possibile. In un primo momento, la mia intenzione è di situare questa 
revisione nel quadro dell’evoluzione delle mentalità della Chiesa in materia di diritto 
penale. Poi presenterò le nuove norme relative agli abusi e le relative pene con cui sono 
sanzionati, per poi concludere con alcune brevi riflessioni personali sulla realizzazione 
del nuovo sistema. 

In primo luogo, vorrei sottolineare che la revisione del libro VI del codice di diritto penale 
canonico rappresenta un cambiamento radicale nel modo in cui la Chiesa considera 
il diritto penale. Accentuando appena le cose, si potrebbe dire che all’epoca del 
Concilio il diritto canonico, e ancor più il suo ramo penale, era considerato contrario al 
comandamento dell’amore, al punto che alcuni teologi proponevano di eliminare il diritto 
penale dall’ordinamento giuridico canonico. Questa proposta non ha avuto seguito, 
poiché il codice del 1983 comprende un Libro VI dedicato al diritto penale. Tuttavia, la 
mentalità prevalente anche all’inizio degli anni ‘90, quando studiavo diritto canonico, era 
che si dovesse ricorrere al diritto penale solo in casi di estrema necessità. Di conseguenza, 
non è stato quasi mai applicato. 

Le cose iniziarono a cambiare negli anni ‘90, quando scoppiarono i primi scandali 
di abusi sessuali su minori da parte di chierici. Di fronte all’orrore di tali atti, ci si rese 
gradualmente conto che il diritto penale aveva il suo posto nell’ordinamento canonico 



49

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
  -

   
Ca

m
bi

am
en

ti 
ne

l d
iri

tt
o 

pe
na

le
 c

an
on

ic
o 

e 
ab

us
i

e che l’applicazione di pene su chi aveva commesso abusi sessuali su innocenti era 
giustificata, in particolare per ristabilire la giustizia e riparare lo scandalo. Lo scandalo 
non era più quindi che la Chiesa punisse, ma che dei reati rimanessero impuniti. È stata 
una vera e propria rivoluzione copernicana. 

Tuttavia, le cose non sono cambiate dall’oggi al domani. Non è necessario che mi soffermi 
sulla tentazione delle autorità ecclesiastiche di insabbiare i casi, ma anche lì dove 
l’autorità desirava punire l’autore del reato di abusi sessuali, si trovava in difficoltà perché 
non si era più abituati a sanzionare nella Chiesa. È stato per aiutare i responsabili della 
Chiesa a entrare in questa nuova dinamica che, a partire dal 2001, è stato promulgato 
il motu proprio Sacramentorum sanctitatis tutela, che trasferiva alla Congregazione per 
la Dottrina della Fede la competenza di giudicare un certo numero di delitti, tra cui gli 
abusi sessuali su minori commessi da chierici, per aiutare i pastori a reagire in modo 
adeguato. È stato un processo che ha richiesto molto tempo – non si cambiano da un 
giorno all’altro prassi profondamente radicate – ma che però è andato crescendo, con 
l’aumentare delle rivelazioni e con la necessità sempre più urgente di reagire. A partire 
dal 2007 si è reso necessario non soltanto aggiungere leggi complementari a quelle del 
Codice, ma riformare il Codice stesso, in particolare il Libro VI sul diritto penale. 

2007 - 2021: questa riforma del Libro VI ha richiesto tempo. Non mi soffermerò ora sui vari 
motivi per cui questo processo ha richiesto tempo, ma credo che sia stata una fortuna, 
perché in tutti questi anni la Chiesa non ha mai smesso di evolversi e di ampliare il campo 
di applicazione del diritto penale in materia di abusi. Se il Libro VI fosse stato rivisto in 
due o tre anni, sarebbe stata una revisione troppo rapida e non avremmo beneficiato di 
tutta l’evoluzione che ha avuto luogo nella Chiesa negli anni 2010. I redattori del nuovo 
Libro VI hanno così potuto prendere in considerazione questi sviluppi e integrarli nel 
loro progetto di revisione. Allo stesso tempo, la revisione del diritto penale non poteva 
essere rimandata all’infinito con il pretesto che le cose dovessero ancora evolversi. Il 
nuovo Libro VI entrerà quindi in vigore l’8 dicembre prossimo.    

Non intendo presentare ora l’insieme del nuovo Libro VI del Codice, ma vorrei comunque 
sottolineare tre caratteristiche della sua revisione. In primo luogo, alcuni cambiamenti 
riflettono la presa di consapevolezza, di cui ho parlato in precedenza, che il diritto penale 
è utile per il bene del popolo di Dio, che soffre e si scandalizza per l’impunità di cui 
godono gli autori di alcuni delitti. In questo senso, la nuova versione del Libro VI è più 
severa di quella del 1983. Ne è un buon esempio in tal senso il canone 1341, che tratta 
dell’applicazione delle pene. In poche parole, mentre la versione del 1983 sottolinea 
l’importanza di provare tutto prima di punire, la nuova versione sottolinea l’obbligo di 
punire non appena non c’è altro modo per ripristinare la giustizia. L’applicazione del 
diritto penale non è più una procedura eccezionale, da utilizzare a malincuore quando 
non c’è veramente altro modo, ma è necessaria non appena sembra che una soluzione 
amichevole non possa ripristinare la giustizia e riparare il danno.   

Un altro progresso operato dalla revisione del Libro VI è stato quello di assicurare una 
maggiore coerenza nel diritto penale canonico, e in particolare una maggiore coerenza 
tra le norme particolari e il titolo con cui figurano. 

Infine, gli autori della riforma hanno cercato di rendere più efficace il diritto penale 
precisando la pena o le pene applicabili in caso di delitto. Il legislatore del 1983 
aveva spesso fatto ricorso al concetto di giusta pena, in teoria molto bello (di per sé 
è pienamente giustificato applicare una pena giusta), ma nella pratica non molto utile 
nell’applicazione della pena, poiché non si sapeva in cosa consistesse la pena giusta in 
questione. Nella nuova versione del Libro VI, il legislatore ha chiarito più volte quale sia la 
pena da applicare, il che faciliterà l’attuazione del diritto penale canonico.    



50

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
  -

   
Ca

m
bi

am
en

ti 
ne

l d
iri

tt
o 

pe
na

le
 c

an
on

ic
o 

e 
ab

us
i

2.    La presentazione delle norme

Dopo questa breve presentazione generale della revisione del Libro VI del Codice, passo 
alla presentazione delle norme che trattano specificamente dei delitti di abuso.
Innanzitutto, ci tengo a ricordare cosa prevede l’attuale versione del Codice del 1983 
sulla questione. Il canone fondamentale in questo caso è il canone 1395 §2, secondo cui 
il chierico che ha commesso un delitto contro il sesto precetto del Decalogo, se il delitto è 
stato compiuto con violenza o minacce o pubblicamente, o con un minore al di sotto dei 
16 anni, è punito con giuste pene, non esclusa la dimissione dallo stato clericale, se il caso 
lo comporti. Per dirlo in altre parole, il codice prevede come delitto punibile dal diritto 
canonico l’abuso sessuale da parte di un chierico (quindi un vescovo, un sacerdote o un 
diacono) su una qualsiasi persona, commesso con violenza o con minacce (lo stupro ad 
esempio) o pubblicamente (cioè, con un’offesa alla morale pubblica) o l’abuso sessuale di 
un minore di sedici anni.

Questo canone 1395 §2 è stato applicato molto raramente negli anni successivi all’entrata in 
vigore del Codice del 1983, sia perché le autorità ecclesiastiche hanno taciuto la questione 
per salvaguardare la buona reputazione della Chiesa, sia perché erano riluttanti a imporre 
pene, data la mentalità «anti-canonica» di cui parlavo prima. Le cose hanno iniziato a 
cambiare negli anni ‘90 e il motu proprio Sacramentorum sanctitatis tutela del 2001 non 
solo ha reso la Congregazione per la Dottrina della Fede competente in materia di abusi 
sessuali su minori da parte di chierici, ma ha anche ampliato l’ambito di applicazione del 
canone, estendendolo agli abusi sessuali su minori di età superiore ai 16 anni. Nel 2010, 
le nuove norme di applicazione del motu proprio hanno fatto un ulteriore passo avanti, 
aggiungendo il delitto di abuso sessuale su persone che hanno abitualmente un uso 
imperfetto della ragione e il delitto di possesso o divulgazione di immagini pornografiche 
di minori di 14 anni. Sono state aggiunte in seguito altre disposizioni, in particolare il 
motu proprio Vos estis lux mundi del 2019 sull’obbligo per chierici e religiosi di denunciare 
all’autorità ecclesiastica competente gli abusi sessuali di cui sono a conoscenza. Tuttavia, 
piuttosto che continuare a moltiplicare le norme parallele al Codice del 1983, è sembrato 
preferibile integrare queste norme in una nuova versione del Codice, approfittando della 
revisione del Libro VI del Codice in corso dal 2007.

3.  Le modifiche al contenuto del diritto penale

Prima di presentare le modifiche al contenuto del diritto penale nella nuova versione del 
Libro VI in materia di abusi nella Chiesa, vorrei richiamare l’attenzione sul fatto che la 
posizione nel libro VI del canone relativo agli abusi sessuali sui minori da parte dei chierici 
è stata cambiata. L’attuale c. 1395 §2 si trova nel titolo V del Libro VI, che tratta dei delitti 
contro gli obblighi speciali. Nella versione rivista del codice, questo delitto sarà oggetto 
del c. 1398 §1 1º, che si trova nel titolo VI del libro, relativo ai delitti contro la vita, la dignità 
e la libertà umana. Questo spostamento rappresenta una felice evoluzione di prospettiva 
che include il delitto di abuso sessuale su minore. Nel Codice del 1983, lo si considerava 
prima di tutto una violazione del voto di castità, se il chierico era un religioso, o più in 
generale del sesto precetto del Decalogo, nel caso del chierico diocesano. Il problema 
essenziale era che il chierico non aveva adempiuto ai suoi obblighi. 
Nella versione rivista del Libro VI, si considera ormai il delitto dal punto di vista della 
vittima, la cui vita e dignità sono state gravemente violate. Il problema non è più quindi 
che il chierico non abbia adempiuto ai suoi obblighi, ma che abbia arrecato serio danno 
a un’altra persona. Lo spostamento del canone sull’abuso sessuale di minori da parte di 
chierici si situa quindi in linea con l’evoluzione della mentalità nella società e nella Chiesa, 
che ora mette in primo piano la preoccupazione per la vittima.



51

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
  -

   
Ca

m
bi

am
en

ti 
ne

l d
iri

tt
o 

pe
na

le
 c

an
on

ic
o 

e 
ab

us
i

Il diritto penale è utile per il bene 
del popolo di Dio, che soffre e si 
scandalizza per l’impunità di cui 

godono gli autori di alcuni delitti. 
In questo senso, la nuova versione 
del Libro VI è più severa di quella 

del 1983

masturba, anche se non abusa direttamente di lui, potrà essere punito con la privazione 
del suo ufficio o con altre pene, che possono arrivare fino alla dimissione dallo stato 
clericale.
A proposito di questo nuovo canone, vorrei farvi notare un problema specifico della 
traduzione inglese dove si parla del chierico che «grooms or induces a minor to expose 
himself pornographically or to take part in pornographic exhibitions». Il termine 
«grooming», se non erro, può indicare il fatto che si abbia una conversazione di tipo 
sessuale con un minore. Ad esempio il fatto di parlare con il minore dei suoi organi 
sessuali o l’invito a parlare di come si masturba. Non è di questo che stiamo parlando. 
La traduzione del canone in altre lingue (“reclutar” in spagnolo, “reclutare” in italiano, 
“recruter” in francese) chiarisce che si tratta di reclutare un minore per farlo partecipare 
a sessioni pornografiche. 
Il n. 3 del nuovo canone 1398 §1 introduce nel Codice un altro nuovo delitto rispetto al 
Codice del 1983, ma che non è una novità in assoluto, poiché già le norme di applicazione 

Per ciò che è del contenuto delle nuove norme, queste presentano tutta una serie di 
estensioni al concetto di delitto di abuso. Alcune integrano le estensioni già apportate 
dalle leggi particolari che si sono succedute a partire dal 2001. Altre sono vere e proprie 
innovazioni, anche in relazione a queste leggi. Per motivi di chiarezza, propongo di 
esaminare in successione le estensioni relative all’oggetto del delitto, poi quelle relative 
all’autore del delitto e infine le estensioni relative alle vittime del delitto.   
Quanto all’oggetto del delitto, una prima estensione è proposta nel nuovo canone 1398 
§1 2º, che stabilisce il delitto che consiste nel chierico che recluta o induce un minore 
o una persona che abitualmente ha un uso imperfetto della ragione o una alla quale il 
diritto riconosce pari tutela, a mostrarsi pornograficamente o a partecipare a esibizioni 
pornografiche reali o simulate. 
Si tratta di una nuova disposizione che tiene conto dell’evoluzione delle prassi e della 
tecnologia. Così, un chierico che incita un minore a filmarsi con il cellulare mentre si 



52

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
  -

   
Ca

m
bi

am
en

ti 
ne

l d
iri

tt
o 

pe
na

le
 c

an
on

ic
o 

e 
ab

us
i

commette un reato contro il sesto comandamento del Decalogo o costringe qualcuno 
a realizzare o subire atti sessuali, sia punito con giuste pene, non esclusa la dimissione 
dallo stato clericale, se il caso lo comporti.» Si tratta di una modifica molto importante, 
che fa eco allo scandalo causato dal crescente numero di rivelazioni di abusi sessuali su 
adulti da parte di chierici che hanno approfittato del loro status per farlo. Finora tali atti 
erano riprovevoli, ma non costituivano delitti in quanto tali. 

D’ora in poi non sarà più così. Un chierico che abusa sessualmente di un adulto su cui 
esercita un’autorità legale potrà essere punito –si pensi ad esempio a un maestro dei 
novizi che abusa sessualmente di un novizio. Meno evidente per me è il caso di un chierico 
che abusa della sua autorità spirituale (ad esempio un accompagnatore spirituale che 
abusa sessualmente della giovane donna che accompagna). 

della Sacramentorum sanctitatis tutela del 2010 lo avevano stabilito. Riguarda il fatto 
che un chierico conservi, esibisca o divulghi in qualsiasi modo e con qualsiasi mezzo 
immagini pornografiche, acquisite in modo immorale, di minori o di persone che hanno 
abitualmente un uso imperfetto della ragione.  Il testo del nuovo canone è leggermente 
diverso da quello delle norme del 2010 – in particolare è stata aggiunta l’esibizione di 
immagini pornografiche, che ora si riferisce a immagini pornografiche di qualsiasi 
minore, mentre le norme del 2010 si riferivano ai minori di quattordici anni. Il fatto che 
un chierico scarichi immagini pornografiche di minori o trasferisca tali immagini è ora 
incluso nel codice come delitto punibile con la privazione dell’ufficio e altre giuste pene, 
compresa la possibile dimissione dallo stato clericale.  

Un terzo importante cambiamento relativamente all’oggetto del delitto è il nuovo § 3 del 
can. 1395 che, oltre al delitto contro il sesto precetto commesso con violenze o minacce, 
già presente nel codice del 1983, prevede che «il chierico che, con abuso di autorità, 



53

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
  -

   
Ca

m
bi

am
en

ti 
ne

l d
iri

tt
o 

pe
na

le
 c

an
on

ic
o 

e 
ab

us
i

Forse è bene che il legislatore dia un’interpretazione autentica del concetto di autorità, 
così che si sappia più precisamente fino a che punto si possa applicare il nuovo canone 
1395 §3.
Leggendo avrete notato che il legislatore non ha mantenuto l’espressione «abuso di una 
persona vulnerabile», che si trova, ad esempio, nel motu proprio Vos estis lux mundi. Ha 
tenuto senza dubbio conto delle critiche mosse a questo concetto soggettivo (come si 
può definire la vulnerabilità di una persona?), mentre il concetto di autorità di cui si abusa 
è sicuramente più oggettivo. 
La fine dello stesso § 3 del nuovo canone 1395 introduce un altro nuovo delitto, quello 
di un chierico che costringe qualcuno a realizzare o subire atti sessuali. In questa ipotesi, 
a come comprendo questa nuova norma, il chierico che è autore del delitto non è 
direttamente coinvolto nell’abuso sessuale, ma usa l’autorità o la forza per costringere 
una o più persone a realizzare o subire atti sessuali. Si potrebbe quindi immaginare il 
caso di un maestro dei novizi che costringe due dei suoi novizi ad avere rapporti sessuali 
tra loro.

4.   Le novità della versione rivista del Libro VI del Codice

Queste sono le varie novità della versione rivista del libro VI del codice in relazione 
all’oggetto del delitto di abuso. Il codice di diritto canonico considera ora come delitti, in 
sintesi, il reclutamento da parte di un chierico di un minore per esibizioni pornografiche, 
la conservazione, l’esibizione o la divulgazione di immagini pornografiche di minori, il 
delitto contro il sesto precetto da parte di un chierico che abusa della sua autorità e il 
fatto di costringere qualcuno a compiere o subire atti sessuali.

Vediamo ora i casi di ampliamento del campo di applicazione del diritto penale nei 
confronti dell’autore del delitto di abuso. La novità fondamentale in questo caso, non 
solo rispetto al codice del 1983, ma anche rispetto alle leggi successive, si trova al c. 
1398 §2, che stabilisce che un membro (implicitamente non un chierico) di un istituto di 
vita consacrata o di una società ̀di vita apostolica, e qualunque fedele che gode di una 
dignità ̀o esercita un ufficio o una funzione nella Chiesa, se commette il delitto di cui al 
canone 1398 §1, o al can. 1395, § 3, sarà punito con pene di limitazione dell’esercizio o 
privazione dell’ufficio o altre pene. Anche in questo caso si nota un passo avanti, dato che 
il Codice del 1983 prevedeva il delitto solo nel caso di un chierico. Il religioso non chierico, 
la religiosa o il laico con responsabilità pastorale che abusa sessualmente di un minore 
può essere soggetto a misure disciplinari (compresa la dimissione dall’istituto, nel caso 
del religioso), ma non può essere soggetto a una punizione canonica in quanto tale. 

D’ora in poi, queste persone potranno essere punite con una delle pene previste dal 
canone 1336 §§ 2-4 (cioè, in particolare, l’interdizione dall’esercizio di un ufficio o la 
privazione di un ufficio) o con altre pene secondo la gravità del delitto. Il legislatore 
integra qui un’altra critica al diritto penale esistente, che riguardava solo i chierici. Si può 
anche vedere qui un’illustrazione del cambiamento di prospettiva con cui si considera 
il delitto, di cui parlavo prima. Se si considera innanzitutto la violazione di un obbligo, 
l’abuso sessuale può essere considerato più grave se commesso da un ministro ordinato 
che da un laico. Tuttavia, se si mette al primo posto la vittima, questa distinzione non è più 
rilevante. Per la vittima, l’abuso sessuale non è di per sé meno grave perché commesso 
da un fratello religioso o da un laico con responsabilità pastorale.



54

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
  -

   
Ca

m
bi

am
en

ti 
ne

l d
iri

tt
o 

pe
na

le
 c

an
on

ic
o 

e 
ab

us
i

Concludo con l’ampliamento del campo di applicazione del diritto penale per gli abusi in 
relazione alla vittima del delitto. La maggior parte delle «novità» in questo caso riguardano 
di fatto l’integrazione nel codice di disposizioni già introdotte da leggi specifiche a partire 
dal 2001. Pertanto, il delitto di abuso sessuale non riguarda più solo l’abuso di un minore 
di sedici anni, ma l’abuso di qualsiasi minore. È assimilato al minore la persona che 
ha abitualmente un uso imperfetto della ragione, cioè che vive una disabilità mentale. 
Entrambe queste estensioni del delitto erano state introdotte dalle norme di applicazione 
della Sacramentorum sanctitatis tutela, nel 2001 o nel 2010. 
D’altra parte, il canone 1398 §1 1º e 2º introduce un terzo tipo possibile di vittima, che 
rappresenta una vera e propria novità: la persona a cui il diritto riconosce una tutela 
simile a quella dei minori e delle persone che hanno abitualmente un uso imperfetto 
della ragione.  Devo confessarvi che non so che cosa intenda il legislatore con questa 
formulazione. Ma apre la porta al riconoscimento, in futuro, di altre categorie di vittime 
il cui abuso sessuale da parte di un chierico, di una persona consacrata o di un laico con 
responsabilità pastorale sarà considerato un delitto.
Indirettamente, un altro ampliamento al concetto di vittima è operato dal nuovo 
canone 1395 §3 relativamente al delitto contro il sesto precetto per abuso di autorità. In 
questo caso, a prescindere dall’età della vittima, il chierico o il consacrato o il laico con 
responsabilità pastorale che utilizza la propria autorità per abusare sessualmente di una 
persona commette un delitto secondo il diritto canonico.  
Questi sono, a mio avviso, i principali cambiamenti introdotti dalla nuova versione del 
Libro VI per i delitti di abuso. I cambiamenti più significativi, secondo me, sono, in primo 
luogo, il fatto che l’abuso sessuale sui minori sia considerato un delitto contro la vita e la 
dignità umana e non più un delitto contro il voto di castità, mettendo così in primo piano 
la vittima. E poi il fatto di considerare come delitto l’abuso sessuale di un minore da parte 
di un religioso non chierico o di un laico con responsabilità pastorale, e non soltanto 
da parte di un chierico, così come l’abuso sessuale per abuso di autorità di qualsiasi 
persona, non solo di minori. Secondo me sono questi i cambiamenti più significativi.  
Tuttavia, ci possiamo interrogare sulle conseguenze pratiche di questa riforma. In 
alcuni casi, sarà forse più di natura simbolica. Penso, ad esempio, all’estensione del 
delitto ai religiosi non chierici. Bisogna tener presente che, fino ad oggi, un religioso non 
chierico che abusa di un minore o commette un altro atto riprovevole come scaricare 
file pedopornografici può già essere soggetto a misure amministrative o disciplinari 
da parte del suo superiore, che possono includere la rimozione dall’ufficio, il divieto di 
compiere determinati atti (ad esempio, andare su internet), etc. D’ora in poi potrà anche 
essere soggetto a pene equivalenti. Simbolicamente, questo può avere un certo peso – 
non sono più soggetto a una misura amministrativa, ma sono condannato a una pena, 
ma il risultato concreto sarà lo stesso: sia che io sia rimosso dall’ufficio con una misura 
amministrativa o che sia condannato a una pena di privazione dell’ufficio, non posso più 
esercitare quell’ufficio.    
Sempre per quanto riguarda i religiosi o, più in generale, le persone consacrate, bisognerà 
capire le ripercussioni delle modifiche al diritto penale quanto alla dimissione dall’istituto. 
Sapete che, in virtù dell’attuale canone 695, un religioso che commette uno dei delitti di 
cui ai canoni 1395, 1397 e 1398 deve essere dimesso dall’istituto, a meno che, nel caso 
del canone 1395 §2, il Superiore non ritenga che si possa sufficientemente provvedere 
in altro modo alla correzione del religioso e alla reintegrazione della giustizia, sia alla 
riparazione dello scandalo. 

Nel caso di un religioso, chierico o non chierico, che ha abusato sessualmente di un 
minore, il superiore ha quindi margine di manovra. In linea di principio, deve dimettere 
il religioso dall’istituto. Tuttavia, potrebbe ritenere che ci siano altri modi per reintegrare 
la giustizia e riparare lo scandalo, soprattutto se si tratta di fatti passati e il religioso è già 



55

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
  -

   
Ca

m
bi

am
en

ti 
ne

l d
iri

tt
o 

pe
na

le
 c

an
on

ic
o 

e 
ab

us
i

anziano. In questo caso, almeno nella Compagnia di Gesù, il gesuita non viene dimesso, 
ma sottoposto a delle misure restrittive.

Si auspica che il legislatore non dimentichi di adattare il canone 695 alla nuova numerazione 
del libro VI. Ricordo che la dimissione dall’istituto non è una pena – il libro VI non ne 
parla, ma una misura amministrativa di governo.  La revisione del libro VI non avrà quindi 
alcuna conseguenza a riguardo. Ed è proprio per questo che dico che l’estensione del 
concetto di delitto ad abusi commessi da religiosi non chierici ha soprattutto una valenza 
simbolica.   
D’altra parte, l’estensione del delitto agli abusi sessuali di adulti per abuso di autorità 
avrà certamente conseguenze più pratiche, almeno per i chierici. Finora, un chierico che 
usava la sua autorità per abusare sessualmente di un adulto poteva essere soggetto a 
misure disciplinari, ma la dimissione dallo stato clericale non era possibile. Ora invece 
sarà possibile.
Quindi è possibile, ma sarà effettivamente così? È un altro quesito che mi pongo su 
questa riforma, come verrà attuata. In effetti non basta stabilire che un determinato 
comportamento sia un delitto, punibile con una pena specifica, è anche necessario che 
queste pene possano essere applicate. Va notato però che finora la legislazione sulla 
competenza della CDF non è cambiata. La Congregazione per la Dottrina della Fede non 
ha competenza in materia dei nuovi delitti introdotti nel Codice. Quando un ordinario 
riceve una denuncia relativa a uno di questi nuovi delitti, dovrà quindi procedere a 
un’indagine previa per stabilire la verisimiglianza del delitto e poi decidere se aprire un 
processo giudiziario davanti al tribunale diocesano o un processo amministrativo davanti 
allo stesso ordinario. 
Si tratta di fatto della stessa procedura che esiste per il delitto di abuso sessuale di un 
minore da parte di un chierico, con la differenza che, se l’indagine previa stabilisce la 
verisimiglianza del delitto, non è l’ordinario a decidere di avviare un processo, ma invia 
il fascicolo alla CDF, affinché decida le fasi successive della procedura. In base alla mia 
esperienza di procuratore della Compagnia di Gesù, posso testimoniare che l’obbligo di 
inviare i fascicoli alla CDF ci è stato molto d’aiuto, sia per avere una politica coerente in 
materia, sia per trattare i fascicoli in modo efficace.
Se si lascia l’applicazione delle nuove norme penali agli ordinari e ai tribunali diocesani, c’è il 
rischio che rimanga lettera morta in molti luoghi, sia per mancanza di motivazione sia per 
mancanza di competenza da parte degli ordinari e dei tribunali diocesani. Personalmente, 
quindi, mi chiedo se non sarebbe una buona idea estendere la competenza della CDF a 
questi nuovi delitti, in modo da favorire l’attuazione della nuova legislazione.



56

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2

LA VITA DELLA UISG

Dalla Scrivania della Segretaria Esecutiva

È difficile credere che siamo già all’indomani dell’Assemblea di maggio, che è stato un 
evento meraviglioso con 510 Superiore Generali presenti a Roma e altre 174 online. È 
stata una vera impresa trasmettere i lavori dell’Assemblea in 14 lingue e far partecipare 
e condividere le Superiore Generali online mentre le altre lavoravano ai tavoli dell’Ergife. 
Siamo grati all’Ufficio Comunicazione e a coloro che supervisionano la tecnologia della 
UISG per questo risultato. Il tema “Abbracciare la vulnerabilità nel cammino sinodale” e gli 
interventi sono stati molto apprezzati. Sappiamo che le conferenze sono state utilizzate per 
la preparazione dei Capitoli Generali e continuano a essere una ricca fonte di riflessione 
per le congregazioni. La sessione finale dell’Assemblea UISG si è tenuta online l’11 luglio. 
Ancora una volta c’è stata un’ottima partecipazione online e l’attenzione si è concentrata 
sul Documento congiunto USG/UISG che è stato presentato all’Ufficio sinodale a nome 
delle due unioni. Suor Gemma Simmonds CJ, Suor Maria Cimperman RSCJ e P. Orlando 
Torres SJ hanno presentato gli aspetti principali del testo e i partecipanti hanno risposto 
alle seguenti domande:

1.	 Cosa volete affermare nel documento?
2.	 Cosa potrebbe mancare o necessitare di maggiore attenzione?
3.	 Come possiamo, come membri della UISG, far avanzare il documento finale?

Si è trattato di una ricca condivisione che ci sarà utile per andare avanti nel processo 
sinodale. Da allora è stato pubblicato il Documento di lavoro per la fase continentale: Allarga 
lo spazio della tua tenda (Is 59,2). È disponibile sul sito web del Sinodo in 5 lingue. https://
www.synod.va/en/highlights/working-document-for-the-continental-stage.html

Sempre per quanto riguarda gli eventi legati al Sinodo, il 2 novembre la UISG e la USG 
hanno tenuto un webinar in presenza e online in cui P. Giacomo Costa SJ e Sr. Nathalie 
Becquart XMCJ, hanno condiviso riflessioni sul processo di scrittura del documento e sul 
suo contenuto complessivo. Successivamente Sr. Nadia Coppa ASC e Sr. Dolores Lahr 
CSJ hanno presentato alcune riflessioni dal punto di vista della UISG e della risposta 
congiunta presentata dalle due Unioni. Fr. Emili Turu FMS ha moderato la sessione e Sr. 
Pat Murray IBVM ha indirizzato alcune parole conclusive. Questo webinar è disponibile su 
YouTube attraverso il sito web della UISG.

A giugno si è tenuto a Nemi un incontro di Suore Teologhe. Vi hanno partecipato 20 suore 
che fanno parte di un gruppo di giovani suore teologhe che hanno lavorato insieme 
durante il periodo del Covid e hanno scritto sulla vita religiosa, alla luce delle loro rispettive 



57

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2

discipline. Durante le sessioni di lavoro hanno incontrato il cardinale Braz de Aviz e suor 
Jolanta Kafka RMI, l’allora presidente della UISG. Durante il tempo trascorso insieme si 
sono concentrati su come, in quanto teologhe, possono contribuire alla riflessione sulla 
vita consacrata nel contesto odierno. Il gruppo che ha coordinato i lavori, composto da 
Maria Cimperman RSCJ, Gemma Simmonds CJ, Julia Prinz VDMF, Paula Jordao VDMF e 
Pat Murray IBVM si è riunito di recente per valutare l’intero processo al fine di procedere 
con un secondo gruppo nel 2023. Se avete sorelle teologhe, di età inferiore ai 60 anni, 
che vorreste nominare per il nuovo gruppo, potete contattare Sr. Paula Jordao VDMF 
all’indirizzo formation@uisg.org.

La comunità UISG di Caltanissetta ha concluso la sua missione a giugno. Il progetto UISG 
Migranti è stato lanciato nel 2015 in occasione del 50° anniversario della fondazione della 
UISG. Il suo obiettivo originario era quello di costruire ponti tra i migranti, che arrivavano 
in Sicilia in gran numero, e la popolazione locale. Negli ultimi due anni sono arrivati 
pochi nuovi migranti e il ministero è ora quello dell’integrazione: aiutare i migranti che si 
sono stabiliti a Caltanissetta a prosperare nella loro nuova sistemazione. Dal momento 
che questa è la missione della Chiesa locale, le suore non sono state sostituite e il 
progetto intercongregazionale della UISG si è concentrato adesso sulla comunità UISG 
di Lampedusa. Suor Florence de la Villeon RSCJ sostiene i membri della comunità e li 
visita regolarmente, mantenendo i contatti con coloro con cui abbiamo collaborato 
nelle sedi precedenti - Ramacca, Agrigento e Caltanissetta. Tuttavia, è stata avviata una 
seconda fase del Progetto Migranti della UISG, incentrata sulla creazione di una rete 
internazionale di suore che lavorano con i migranti e i rifugiati in diverse parti del mondo 
e lungo diverse frontiere. Questa nuova iniziativa è guidata da Sr. Carmen Bandeo SSpS, 
che è stata coinvolta nel progetto Sicilia fin dai suoi inizi e che ha trascorso un periodo in 
una comunità vicina a un centro per migranti in Grecia. Le sorelle impegnate in questo 
ministero condivideranno le migliori pratiche e individueranno le risorse spirituali e 
materiali di cui hanno bisogno per sostenere questo importante ministero. Grazie infinite 
alle congregazioni che hanno sostenuto questo ministero negli ultimi sette anni con il 
loro personale e il loro aiuto finanziario.  

Altri momenti importanti da ricordare sono la partecipazione di tre suore al World Economic 
Forum di Davos, a maggio. Suor Mary John Kudiyiruppil SSpS, Suor Ruth del Pilar Mora 
FMS e Suor Pat Murray IBVM avevano un messaggio molto semplice da condividere con 
i rappresentanti dei governi e i leader d’impresa: sviluppare partnership con religiosi che 
conoscono i bisogni sul campo, se si vuole portare un cambiamento sostanziale e sistemico. 
Parlare con e per le persone che non hanno voce, ma soprattutto sostenere coloro che 
si sentono emarginati, aiutarli a far sentire la loro voce, fa parte del nostro stile di vita 
profetico. 

Siamo lieti di dare il benvenuto a Sr. Mary John Kudiyiruppil SSpS, arrivata alla UISG come 
Segretaria Esecutiva Associata nell’aprile 2022.

Sr. Gabriella Bottani CMS ha passato la guida di Talitha Kum a Sr. Abby Avelino MM. Negli 
ultimi otto anni Sr. Gabriella ha guidato lo sviluppo di Talitha Kum in una rete mondiale 
di reti (oltre 90 in totale) in tutti i continenti. Abbiamo un enorme debito di gratitudine 
nei suoi confronti. Quest’anno si sono tenute diverse riunioni significative: a settembre in 
Bolivia, a ottobre in Thailandia, a novembre in Portogallo e a Nairobi. Durante l’incontro 
di Nairobi Sr. Gabriella è stata premiata per la sua leadership contro il traffico di esseri 
umani dalla Conrad N. Hilton Foundation. Nel mese di agosto, Suor Pat Murray IBVM 
ha ricevuto il 2022 Outstanding Leadership Award dalla LCWR per il lavoro di una vita al 
servizio della pace e della giustizia nell’Irlanda del Nord, nel Sud Sudan e attraverso le sue 
iniziative attuali alla UISG.



58

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2

Il personale della UISG ha partecipato ai primi due giorni di un programma di sviluppo del 
personale della durata di un anno.

Sr Pat e Sr Mary John sono state impegnate a incontrare diversi Ambasciatori presso 
la Santa Sede che hanno espresso interesse a sostenere alcuni aspetti del lavoro delle 
religiose. Recentemente si sono tenuti due incontri molto interessanti presso la UISG: 
uno con funzionari dell’FBI e del Dipartimento di Stato degli Stati Uniti e l’altro con ufficiali 
dell’Accademia Militare Olandese. I primi volevano discutere della protezione delle suore 
nelle aree di conflitto, perché sempre più spesso i religiosi sono visti come obiettivi “facili” 
dai rapitori. Purtroppo abbiamo visto le sofferenze che anni di prigionia e persino di 
tortura hanno inflitto alle religiose e ai religiosi, sacerdoti e fratelli. Sembra importante 
sviluppare dei protocolli di congregazione per quando si verificano incidenti in aree 
di conflitto. I militari olandesi volevano sapere come le suore vivono e lavorano nelle 
aree di conflitto, le loro esperienze quotidiane e cosa le sostiene. Suor Mary John ha 
parlato dell’esperienza attuale delle suore della sua congregazione in Ucraina e Polonia; 
Suor Florence de la Villeon ha condiviso la sua esperienza nei campi profughi del Nord 
Uganda, Suor Abby ha parlato delle suore che vivono in aree in cui la tratta di esseri 
umani è endemica e Suor Pat ha parlato delle sue esperienze in Irlanda del Nord e in Sud 
Sudan. Si sono mostrati particolarmente interessati alla prospettiva di fede che sostiene 
la nostra vita. Nel prossimo numero condivideremo le esperienze delle religiose che 
hanno partecipato alla COP-27. 

Mentre ci avviciniamo all’Avvento e alla Quaresima, preghiamo per il popolo ucraino:

Dio di bontà e d’amore,
noi ti preghiamo per il popolo ucraino,
per tutti coloro che soffrono o hanno paura,
perché tu sia vicino a loro e li protegga.
Ti preghiamo per i leader mondiali,
perché la compassione, la forza e la saggezza guidino le loro scelte.
Ti preghiamo per il mondo,
perché in questo momento di crisi
possiamo essere capaci di solidarietà 
verso i nostri fratelli e sorelle in difficoltà.
Aiutaci a camminare nelle tue vie
affinché la pace e la giustizia
diventino una realtà per il popolo ucraino
e per tutto il mondo.
Amen.
(CAFOD-UK)



59

  COMITATO DIRETTIVO DELLA UISG (2022-2025)

PRESIDENTE

VICE-PRESIDENTE

SOSTITUTE

SEGRETARIA 
ESECUTIVA

Sr. Nadia Coppa, ASC (Italia) 
Adoratrici del Sangue di Cristo

Sr. Mary Teresa Barron, OLA (Irlanda) 
Sisters of Our lady of the Apostles

Sr. Roxanne Schares, SSND (USA)
School Sisters of Notre Dame

Sr. Theodosia Baki,  TSSF  (Cameroun)  
Suore Terziarie di San Francesco 

Sr. Graciela Francovig, FI (Argentina)  
Hijas de Jesus  

Sr. Theresa Purayidathil, EF (India)  
Figlie della Chiesa 

Sr. M. Josè Gay Miguel, CMT (Spagna)   
Carmelitane Missionarie Teresiane

Sr. Miriam Altenhofen, SSpS (Germania)   
Missionarie Serve dello Spirito Santo 

Sr. María Rita Calvo Sang, ODN (Spagna)
Ordine della Compagnia di Maria Nostra Signora

Sr. Antonietta Papa,  FMM  (Italia)  
Figlie di Maria Missionarie 

Sr. Dolores Lahr, CSJ (USA)
Suore di San Giuseppe di Chambéry

Sr. Patricia del Carmen Villaroel Garay, SSCC (Cile)
Suore dei Sacri Cuori di Gesù e Maria  

Sr. Anna Josephina D’Souza, SAC (India)
Suore Missionarie dell’Apostolato Cattolico (Pallottine)

Sr. Patricia Murray, IBVM  (Irlanda) 
Institute of the Blessed Virgin Mary (Loreto Sisters)



60

  STAFF DELLA UISG

SEGRETERIA

ECONOMATO

COMUNICAZIONE

Sr. Patricia Murray, ibvm 
Segretaria Esecutiva 
segretaria.esecutiva@uisg.org - 0668.400.236
 
Sr. Mary John Kudiyiruppil, SSpS
Vice-Segretaria Esecutiva
vice.segretaria@uisg.org
 
Rosalia Armillotta 
Assistente Segretaria Esecutiva 
ufficio.segreteria@uisg.org - 0668.400.238
 
Aileen Montojo 
Amministratrice finanziaria 
economato@uisg.org - 0668.400.212
 
Sr. Sunitha Luscious,  zsc 
Assistente Amministratrice finanziaria
amministrazione@uisg.org - 0668.400.249
 
Miriam Coco 
Assistente Amministratrice finanziaria 
economato@uisg.org
 
Patrizia Balzerani 
Segretaria Membership 
assistente.economato@uisg.org - 0668.400.248
 

Patrizia Morgante 
Responsabile Comunicazione 
comunicazione@uisg.org - 0668.400.234
 
Sr.  Thérèse Raad, sdc 
Assistente Ufficio Comunicazione 
assistente.comunicazione@uisg.org - 0668.400.233
 
Miriam Di Bartolo 
Assistente Ufficio Comunicazione  
assistente.comunicazione@uisg.org
 
Antonietta Rauti 
Coordinatrice Bollettino UISG 
bollettino@uisg.org - 0668.400.230
 



61

  STAFF DELLA UISG

PROGETTI

SERVIZI

Sr. Abby Avelino, mm 
Coordinatrice Talitha Kum 
coordinator@talithakum.info - 0668.400.235
 
Sr. Mayra Cuellar, mb 
Talitha Kum International Coordination Team 
info@talithakum.info
 
Sr.  Mary  Niluka Perera, rgs 
Catholic Care for Children International 
ccc@uisg.org - 0668.400.225
 
Sr. M. Cynthia Reyes, sra 
Programma UISG Formatori 
formators.programme@uisg.org - 0668.400.227
 
Sr. Paula Jordão, fmvd 
Formation Coordinator 
formation@uisg.org - 0668.400.245
 
Giulia Oliveri 
Grant Manager 
gm@uisg.org - 0668.400.229
 
Sr. Carmen Elisa Bandeo, SSpS 
Rete Internazionale Migranti e Rifugiati 
rete.migranti@uisg.org
 
Giulia Cirillo 
Sisters Advocating 
advocacy.comms.coordinator@uisg.org
 
Consiglio Canoniste 
canoniste@uisg.org - 0668.400.223
 

Sr. Florence de la Villeon, rscj 
Coordinatrice Servizi Tecnici 
sicily@uisg.org -  0668.400.231
 
Svetlana Antonova 
Assistente Tecnico Servizi Generali 
assis.tec@uisg.org - 0668.400.250
 



62

  STAFF DELLA UISG

CONSULENTI 
ESTERNE

Riccardo Desai 
Assistente Tecnico computers e tecnologia online 
tecnico@uisg.org - 0668.400.213
 

Nawojka Mocek-Gallina 
Assistente Ufficio Comunicazione 
assistente.comunicazione@uisg.org
 
Marion Lugagne Delpon 
Talitha Kum 
secretariat@talithakum.info


