
INTERCULTUREEL 
LEIDERSCHAP: 

MOGELIJKHEDEN 
EN UITDAGINGEN

 Nummer 179 - December  2022



Bulletin UISG

Inleiding	 3

Interculturaliteit, leiderschap en geloften: plichtsgetrouwheid of rijkdom	 5
Zr. Patricia Murray, IBVM

Potentiële uitdagingen voor interculturaliteit
in de Afrikaanse maatschappij en in het Afrikaanse religieuze leven	 19

Zr. Jane Wakahiu, LSOSF

De Synodaliteit in de Katholieke Kerk	 32
Zr. Anne Béatrice Faye, CIC

Het onnoembare benoemen.
Wat is de oorzaak van misbruik van macht en geweten in het Godgewijde leven?	 41

Ianire Angulo Ordorika, ESSE

Veranderingen in het canonieke strafrecht en misbruik	 50
P. Benoit Malvaux, SJ

Het leven van de UISG	 58

Dagelijks Bestuur van de UISG	 61

Sekretariaat van de UISG	 62

Nummer 179, 2022

INTERCULTUREEL LEIDERSCHAP: 
MOGELIJKHEDEN EN UITDAGINGEN



3

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

INLEIDING

Interculturaliteit, synodaliteit en machtsmisbruik zijn de thema’s die wij in dit Bulletin nr. 
179 aan de orde wilden stellen. 
Het zijn thema’s die het religieuze leven uitdagen om aanwezig te zijn, in solidariteit, 
profetisch, daar waar vrouwen en mannen een uitweg zoeken uit hun armoede en 
angsten. 
Het zijn ook terreinen die de leiders van religieuze congregaties de mogelijkheid bieden 
om samen op te trekken, in harmonie en synergie, om een effectieve bijdrage te kunnen 
leveren, een alternatief aan te bieden voor de omgang met de geslotenheid en het 
egoïsme die steeds meer hun intrede doen in onze maatschappij, en om een teken te 
zijn, een evangelisch getuigenis, om God transparant te maken in de opbouw van het 
Koninkrijk.

Interculturaliteit, leiderschap en geloften: plichtsgetrouwheid of rijkdom
Zr. Patricia Murray, IBVM
Te midden van de groeiende diversiteit in het religieuze leven, moet het leiderschap zich 
afvragen: “Zijn er onder ons broeders en zusters die fluisteren, en zelfs schreeuwen, 
“Ik kan niet ademen, ik krijg geen adem”, omdat zij zich cultureel gemarginaliseerd 
voelen? Zijn wij niet geroepen om te onderzoeken, wat het betekent om als interculturele 
communiteit te leven? Hoe moeten leiders leiding geven aan een verkenning van de 
betekenis van de geloften in de hedendaagse multiculturele wereld? Zijn wij niet geroepen 
“om de waardigheid van verschillen te ontdekken, en deze te vieren?” Wanneer wij aan 
de wereld kunnen laten zien, dat wij, die cultureel van elkaar verschillen, toch kunnen 
samenleven en samenwerken, dan kunnen wij een profetisch teken van hoop zijn voor 
de wereld van vandaag.

Potentiële uitdagingen voor interculturaliteit in de Afrikaanse maatschappij en in 
het Afrikaanse religieuze leven
Zr. Jane Wakahiu, LSOSF
Is het bij het identificeren van de dynamiek van het interculturele leven van groot belang 
om de cultuur te doorgronden en te erkennen, niet alleen maar als iets wat ons verschillend 
maakt, maar als een gemeenschappelijke noemer, omdat er niemand bestaat zonder 
cultuur. De interculturele vorming zal de vrouwelijke religieuzen ongetwijfeld leren om 
gezonde relaties aan te gaan, en om samen te bouwen aan interculturele communiteiten, 
maar het leren alleen transformeert deze communiteiten niet. De leden van deze 
communiteiten moeten beschikken over het volgende: doelstellingen, tolerantie ten 
aanzien van ambiguïteiten en fouten, een forum voor geuite frustraties zonder daarop 
volgende beoordelingen, de juiste correctiemiddelen, en afwachtend luisteren, met 
bemoediging en compassie.



4

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
In

le
id

in
g

De Synodaliteit in de Katholieke Kerk
Zr Anne Béatrice Faye, CIC
Vandaag de dag bestaat de stem van de Kerk uit vele verschillende stemmen en de synode 
is een genadetijd waarin de eensgezinde en samenhangende boodschap diversiteit en 
pluraliteit is. Met andere woorden, synodaliteit gaat over het onderscheiden van hoe de 
Geest door en met het Lichaam van Christus beweegt, zodat wij onze missionaire inzet in 
de wereld kunnen blijven vervullen. Het is in deze context dat deze synode van belang is 
voor het bepalen van noodzakelijke hervormingen in de Kerk.

Het onnoembare benoemen.
Wat is de oorzaak van misbruik van macht en geweten in het Godgewijde leven?
Ianire Angulo Ordorika, ESSE
In het religieuze leven als zodanig ligt een voedingsbodem voor machts- en 
gewetensmisbruik. Deze bewering impliceert niet dat die per se voorkomen, maar wel dat 
er in deze roeping omstandigheden zijn die daar veel meer toe bijdragen dan op andere 
terreinen of bij andere manieren om Jezus Christus na te volgen. Hierna zullen wij deze 
elementen, die onderling samenhangen en dergelijke misbruiksituaties vergemakkelijken, 
kort toelichten. Daartoe zullen we ze onderverdelen in elementen, die eigen zijn aan het 
religieuze leven, elementen, die eigen zijn aan het individu, en elementen die betrekking 
hebben op groepsdynamiek.

Veranderingen in het canonieke strafrecht en misbruik
P. Benoit Malvaux, SJ
De herziening van Boek VI van het Wetboek van Canoniek Recht over het strafrecht en 
de gevolgen daarvan voor misbruik is een ingewikkelde zaak, die ik zo duidelijk mogelijk 
zal trachten te schetsen. Allereerst zal ik deze herziening plaatsen in de context van de 
evolutie van de denkwijzen in de Kerk over het strafrecht. Vervolgens zal ik de nieuwe 
normen met betrekking tot misbruik en de sancties daarvoor voorstellen. Tenslotte zal 
ik enkele korte persoonlijke beschouwingen geven over de invoering van het nieuwe 
systeem. 



5

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

INTERCULTURALITEIT, LEIDERSCHAP 
EN GELOFTEN: 

PLICHTSGETROUWHEID OF RIJKDOM

Zr. Patricia Murray, IBVM

Zr. Patricia Murray, IBVM, is een lid van het Instituut van de Heilige 
Maagd Maria (de Loreto Zusters). Zij is een opvoedster, die heeft 
gediend als Vredes- en Opvoedings Commissaris en Presidente van 
de Ierse bisschoppelijke Commissie voor Gerechtigheid en Vrede. Zij 
was lid van de generale raad van haar congregatie en de eerste 
uitvoerende directrice van Solidariteit met Zuid-Soedan, een nieuw 
model voor een gemeenschappelijk missieproject van meerdere 
congregaties. Momenteel is zij de uitvoerende secretaresse van de 
Internationale Unie van Algemene Oversten (UISG). Zij bezit een 
MEd (behaald aan de TCD-Dublin), en een MA (theologie) en DMin 
(behaald bij de Katholieke Theologische Unie in Chicago).

Dit artikel werd gepubliceerd in het boek: Lazar T. Stanislaus, SVD/Christian Tauchner, 
SVD (eds.), Becoming Intercultural.Perspectives on Mission, Delhi: ISPCK/Steyler 

Missionswissenschaftliches Institut 2021, pp. 153-170.

Een buitengewone reeks gebeurtenissen is momenteel de wereld aan het hervormen. 
De sociale en culturele landschappen verplaatsen zich, nu zich een nieuw bewustzijn 
over de wereld verspreidt. Jaren geleden, stelde Alvin Toffler reeds, dat de mensheid 
een quantumsprong voorwaarts aan haar horizon ziet liggen, die de grootste sociale 
opheffing en sociale restructurering zal impliceren van alle tijden. Hij zei: “Zonder ons 
er duidelijk van bewust te zijn, worden wij betrokken bij het scheppen van een nieuwe 
beschaving, die van de grond moet worden opgebouwd”.1 Wat er momenteel gebeurt, 
maakt zeker deel uit van deze sociale opheffing. De religieuzen leven niet buiten de 
hedendaagse context: deze beïnvloedt wie wij zijn, en wie wij zullen zijn, als gewijde 
mannen en vrouwen. Alleen wanneer wij onze levens gaan onderzoeken in het licht van 
deze “tekenen des tijds”, kunnen wij oordelen of inculturatie, leiderschap en geloften een 
plichtsgetrouwheid zijn of een rijkdom.

Al vroeg in 2020 verspreidde zich een nieuwe virusinfectie, die Covid-19 ofwel “de Chinese 
griep” werd genoemd, vanuit Wuhan in China. Sociale commentatoren tekenden hierbij 
aan, dat “waar sprake is van een pandemie, de xenofobie aan de horizon verschijnt 
Ziekte roept immers altijd angst op, en die zet vervolgens aan tot discriminatie”.2 
Verschillende studies verschaffen een duidelijk bewijs, dat zwarte mensen en leden van 
etnische minderheden een hoger risico lopen om aan Covid-19 te overlijden, dan blanke 
mensen. Experts wijzen op het racisme als de fundamentele oorzaak van dit verschil, 



6

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. P
at

ri
ci

a 
M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
  I

nt
er

cu
ltu

ra
lit

ei
t, 

le
id

er
sc

ha
p 

en
 g

el
of

te
n omdat racisme leidt tot “een beperkte toegang tot onderwijs en werkgelegenheid”.3 Deze 

factoren leiden tot “armere sociaal-economische omstandigheden, die vervolgens leiden 
tot slechtere gezondheidscondities”.4 Mensen die deel uitmaken van zwarte of andere 
etnische minderheden, verrichten in hogere percentages de zogeheten “essentiële 
werkzaamheden”, wonen in overbevolkte wijken, en lijden al vroeg aan onderliggende 
ziektes, waardoor zij een hoger risico lopen.

De wereld werd verder opgeschrikt door de nutteloze moord op George Floyd op 25 mei 
2020 te Minneapolis in de Verenigde Staten. Omdat video-opnamen van deze gebeurtenis 
via internet werden vertoond, zagen wij een man sterven “met zijn gezicht tegen de grond 
gedrukt, vastgeklemd onder een auto, en dit was het werk van een andere man, in uniform, 
wiens huid lichter was dan die van de man op de grond ..... De knie van de blanke man 
boorde zich in de nek van de zwarte man ..... De man op de grond ging stil heen, omdat hij 
niet meer kon ademen”.5 Deze 8 minuten en 46 seconden zette miljoenen mensen ertoe 
aan om de straat op te gaan, en te roepen: “Wij kunnen niet meer ademen!” en “Zwarte 
levens doen ertoe!” Zij vertegenwoordigden mensen van elke leeftijd, geslacht, etniciteit, 
ras en religie, en waren verenigd in solidariteit, woede en droefheid met één man, en 
ook met elke persoon die op dat moment leed onder discriminatie, het formuleren van 
stereotypes, racisme, xenofobie en uitsluiting, van welke aard dan ook.

De toegenomen mobiliteit, het internationale reizen, een globaliserende marktplaats, 
vluchtelingen die oorlogen en conflicten ontvluchten, migranten die op zoek zijn naar 
betere toekomstmogelijkheden, hebben ons het lelijke gezicht laten zien van uitsluiting. 
Er is nu een vraag naar transformatie en conversie van onze houdingen, symbolen 
en systemen. Deze globale gebeurtenissen hebben onze globale maatschappij en het 
hedendaagse religieuze leven een spiegel voorgehouden. Recentelijk erkende Jayne 
Helmlinger, CSJ, haar eigen complexe houding ten aanzien van racisme, vanwege de 
blanke privilèges, en zij riep de vrouwelijke religieuzen ertoe op om “een pelgrimage op 
het gebied van het racisme te ondernemen ..... en deze niet te snel op te geven, om 
terug te kunnen keren naar hun plek van comfort en bescherming”.6 Wereldwijd, wordt 
duidelijk de nadruk gelegd op hoe wij met verschillen en diversiteit om moeten gaan. Dit 
is een uitdaging die moet worden aangegaan door de maatschappij als geheel, en door 
het leiderschap van het religieuze leven in het bijzonder.

Een recent Vaticaans document beschrijft de enorme verandering die heeft 
plaatsgevonden in de “vrouwelijke congregaties, die zijn overgegaan van bijna uitsluitend 
monoculturele contexten naar de uitdaging van het multiculturalisme”.7 Het gezicht 
van het religieuze leven reflecteert een “labyrint van culturen”.8 Jongere mannelijke en 
vrouwelijke religieuzen wonen in multiculturele communiteiten, of nemen deel aan 
netwerken van communie en wederzijdse bijstand, die “cultureel, etnisch, theologisch 
en kerkelijk divers” zijn.9 Deze recente evolutie binnen en door vele congregaties “heeftt 
de uitdaging om verschillende culturen met elkaar te integreren alleen nog maar acuter 
gemaakt”.10 Hetzelfde document schrijft, dat:

Sommige instuten zich nu bevinden in een situatie die moeilijk te controleren valt. Aan 
de ene kant ziet men daar een paar dozijn oudere leden, die zijn gebonden aan klassieke, 
soms ietwat gewijzigde, culturele en institutionele tradities, en aan de andere kant een 
groot aantal jonge leden, afkomstig uit verschillende culturen, die in onrust verkeren, en 
zich voelen weggezet, en die niet meer bereid zijn ondergeschikte rollen te accepteren.11

Het document tekent daarbij aan, dat de steeds kleinere aanwezigheid van Westerlingen 
in het gewijde leven gelijke tred houdt met het proces van globalisatie,12 en wijst erop, dat 
“niet het behoud van de vormen” essentieel is, maar de bereidheid “om het gewijde leven 
in creatieve continuïteit te willen herontdekken, als het evangelisch geheugen dat in een 
permanente staat van conversie verkeert”.13 Gedurende een recente online-ontmoeting, 
stelde de leider van een van de religieuze congregaties de vraag “hoe het religieuze 



7

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. P
at

ri
ci

a 
M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
  I

nt
er

cu
ltu

ra
lit

ei
t, 

le
id

er
sc

ha
p 

en
 g

el
of

te
n leven eruit zou zien, wanneer het haar westerlijk aanzien zou verliezen”.14 Hoe moeten 

wij de geloften interpreteren vanuit een ander perspectief? Vele leiders informeren zich 
momenteel over de verschillende aspecten van cultuur, zodat zij ook in de toekomst 
goed en met wijsheid zullen kunnen leiden.

Het grotere aantal leden, afkomstig uit andere culturen, en het afnemend aantal 
roepingen in de traditionele gebieden, heeft de culturele samenstelling van de 
religieuzencongregaties gewijzigd. De nieuwere leden kunnen openlijk of heimelijk 
vooroordelen, generalisaties, stereotypische beoordelingen en/of wederzijds 
onbegrip ervaren. Dit kan worden gecompliceerd door een generatiekloof of door 
persoonlijkheidsverschillen. Kritiek van individuen of groepen kan vaak circuleren op een 
verborgen wijze, zodat er een ongezonde atmosfeer ontstaat. Er kan een vrees ontstaan, 
dat men door de meerderheidsgroep wordt gedomineerd. Wanneer het gevoel ontstaat, 
dat de middelen van de congregatie, zoals de macht, het geld, de relaties van solidariteit 
met de families van de leden en de gastvrijheid, ongelijk worden verdeeld, dan wordt 
het vertrouwen diep geschonden. Ondanks deze ervaringen, worden er over verschillen 
maar zelden conversaties gevoerd, en worden de thema’s van racisme en vooroordelen 
vrijwel nooit openlijk aan de orde gesteld. De leden hanteren over het algemeen een 
dubbele benadering: “Wanneer er leden die afkomstig zijn uit een “andere” cultuur 
onder ons aanwezig zijn, dan benadrukken wij het positieve van die cultuur ..... maar 
wanneer we onder ons zijn, met leden die behoren tot onze eigen cultuur, dan worden 
alleen maar de negatieve punten (van die “andere” cultuur) aan de orde gesteld”.15 In het 
bekende ijsberg-schema van culturen, bevindt zich negentiende van datgene waaruit een 
cultuur is samengesteld, onder water. De leiders moeten er rekening mee houden, dat er 
bewuste of onbewuste culturele processen bestaan, zowel op het individuele niveau als 
op het organisatieve gemeenschapsniveau.

Hoe moet het leiderschap dan temidden van deze groeiende culturele diversiteit worden 
uitgeoefend? De leiders moeten diepere conversaties tot stand brengen, wat om een 
radicale verandering vraagt van geest en hart. Indien het religieuze leven de enorme 
culturele verschuivingen wil weerspiegelen, die momenteel in onze wereld en in onze 
congregaties plaatsvinden, dan moet de aandacht in toenemende mate worden gericht 
op de anthropologiën van verschillende culturen, en dan moet de taal van de cultuur 
worden aangeleerd. Het is duidelijk, dat “een leiderschapsvisie die werkelijke synodaliteit 
opwekt door een dynamiek van synergie aan te moedigen, steeds noodzakelijker wordt”.16 
Te midden van de groeiende diversiteit in het religieuze leven, moet het leiderschap zich 
afvragen: “Zijn er onder ons broeders en zusters die fluisteren, en zelfs schreeuwen, 
“Ik kan niet ademen, ik krijg geen adem”, omdat zij zich cultureel gemarginaliseerd 
voelen? Zijn wij niet geroepen om te onderzoeken, wat het betekent om als interculturele 
communiteit te leven? Hoe moeten leiders leiding geven aan een verkenning van de 
betekenis van de geloften in de hedendaagse multiculturele wereld? Zijn wij niet geroepen 
“om de waardigheid van verschillen te ontdekken, en deze te vieren?” 17 Wanneer wij aan 
de wereld kunnen laten zien, dat wij, die cultureel van elkaar verschillen, toch kunnen 
samenleven en samenwerken, dan kunnen wij een profetisch teken van hoop zijn voor 
de wereld van vandaag.

Leiderschap in een multiculturele wereld

Hoe moeten we dan leiden, temidden van toenemende verschillen en diversiteit? 
Organisatietheoretica stellen, dat leiders die een reis van persoonlijke doorgronding en 
ontwikkeling doormaken, niet alleen hun eigen capaciteiten kunnen transformeren, maar 
ook die van anderen, en van hun organisaties.18 Transformerende leiders zijn individuen 
die in staat zijn “hun innerlijke geest, ofwel hun hoger “ik”, te identificeren, wat hen op 
effectieve wijze kan leiden door turbulente tijden”.19 Maar zonder een persoonlijk proces, 
dat de persoonlijke capaciteit voor perceptie, leren, verinnerlijking, expliciete zingeving 
en betekenisvorming ontwikkelt, is zo’n transformatief leiderschap niet mogelijk.20 Waar 



8

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. P
at

ri
ci

a 
M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
  I

nt
er

cu
ltu

ra
lit

ei
t, 

le
id

er
sc

ha
p 

en
 g

el
of

te
n

alles wat een grote groep mensen uniek maakt. Het wordt vergeleken met de lucht die 
we inademen, wat we alleen merken wanneer er geen lucht meer is. Cultuur wordt gezien 
als een “geheel van normen, volgens welke de dingen plaatsvinden of simpelweg “zijn”, 
in een bepaalde maatschappij, een bepaald land of organisatie”.23 Een cultuur kan extern 
(etic) worden onderzocht, dan wel intern (emic).24 Een persoonlijke culturele identiteit 
ontwikkelt zich in de tijd, en wordt gedefinieerd als “identificatie met en waarneembare 
acceptatie door een groep, die een gedeeld systeem van symbolen en betekenissen 
gebruikt, alsook normen en gedragsregels hanteert”.25 Het betekent, dat een persoon 
aldus juist kan funktioneren binnen de cultuur, waarvan hij of zij het systeem van 
symbolen en geloofsovertuigingen begrijpt, en zich kan houden aan de normen. Mensen 
die zich verschillende culturen hebben eigen gemaakt, reageren verschillend op dezelfde 
omstandigheden, omdat zij zich daarvoor concepten hebben eigen gemaakt, die zij 
vervolgens hebben verinnerlijkt, over wat normaal en gepast is. Zij bezitten dus geen 
eenvormige wijze om te reageren, en wanneer mensen uit verschillende culturen elkaar 

sprake is van een goed leiderschap, moet er ook een visie zijn – de articulatie van een 
doelstelling “die de rest van je leven waarde zal hebben”.21 Worden mannen en vrouwen, 
die leiders zijn van religieuze congregaties, dan nu uitgenodigd om hun leden te 
motiveren met de evangelische waarden en de evangelische raden, die in de hedendaagse 
interculturele wereld nodig zijn? Deze moeten empathie, openheid ten aanzien van de 
ander, onderlinge verdeling, gastvrijheid, ontmoeting/verwelkoming van vreemdelingen, 
insluiting, respect voor anderen, begrip/viering van verschillen en ontwikkeling van een 
diepere verbondenheid omvatten. Wanneer deze houdingen en waarden bij de leden van 
de congregatie bloeien, dan zullen de uitkomsten de verwachtingen overtreffen. Maar 
eerst zullen de leiders dan deze persoonlijke ontdekkingsreis moeten maken. Alleen dan 
zullen zij anderen kunnen uitdagen “om zich toe te wijden aan een soortgelijk leven ..... 
als kampioenen van een nieuw leiderschap in onze cultuur”.22

Een van de eerste uitdagingen van het leiderschap, is het begrip van de dynamiek van 
cultuur. Dit is een zeer complexe taak, zoals het afpellen van een ui. Cultuur beschrijft 



9

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. P
at

ri
ci

a 
M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
  I

nt
er

cu
ltu

ra
lit

ei
t, 

le
id

er
sc

ha
p 

en
 g

el
of

te
n

Wanneer men de cultuur van een ander begrijpt 
en respecteert, bevestigt men de identiteit van 
die ander, en erkent men zijn of haar waardigheid. 
Indien dit wederzijds respect en begrip wordt 
gecultiveerd, dan helpt dit ons bij het opbouwen 
van vertrouwen en openheid, verrijkt dit de 
interculturele communicatie, en schept dit een 

ware interculturele communiteit.

gereduceerd tot het delen van een maaltijd, tot een onderlinge uitwisseling van symbolen 
of tot het samen vieren van nationale feestdagen. Om natuurlijk en spontaan te kunnen 
zijn, moet gedurende dit proces ook op diepgaande wijze met elkaar worden gedeeld. 
Hiermee wordt bedoeld dat “de essentiële wederkerigheid van het proces van inculturatie, 
op zowel het persoonlijke als het sociale vlak expliciet moet worden gemaakt”.28 Dit 
betekent, dat men ervoor moet openstaan om te luisteren naar de gevoelens, de angsten 
en de strijd van elkaar, waarbij reële culturele angsten en ongelijkheden samen moeten 
worden aangepakt. Hiervoor moet men leren hoe negatieve gevoelens en onbegrip 
jegens elkaar moeten worden uitgedrukt. De missioloog Aylward Shorter nodigt ons uit 
ons intercultureel leerproces te starten door eerst te geloven “...in het positieve karakter 
van andere culturen”. En vervolgens “het verlangen om hierdoor verrijkt te worden”, in 
onszelf te voeden. Tenslotte moeten we “de mensen van andere culturen verwelkomen, 
en hen ons onvoorwaardelijke vertrouwen schenken”.29 Wanneer men de cultuur van een 
ander begrijpt en respecteert, bevestigt men de identiteit van die ander, en erkent men 

ontmoeten, moeten zij voortdurend nieuwe geschikte culturele antwoorden aanleren, na 
nieuwe kennismakingen.

Elke terugblik op hedendaagse geschriften over interculturaliteit merkt op, dat deze 
term “de theologie, de praktijk en de spiritualiteit van de profetische dialoog” omvat.26 
Op praktisch niveau, heeft de missioloog Anthony Gittins op extensieve wijze geschreven 
over hoe in een communiteit met meerdere culturen een natuurlijke interculturaliteit 
kan ontstaan, onder de voorwaarde dat deze communiteit een nieuwe cultuur schept 
door middel van een vrijwillige, eerlijke en creatieve uitwisseling tussen al haar leden. 
Bovendien moet een religieuze communiteit “een publieke getuigenis zijn van de 
werkelijke mogelijkheden van mensen met verschillende culturen en talen, maar met een 
gemeenschappelijk geloof en visie, om te overleven en te gedijen voor een doel, wat geen 
gril of streven naar comfort is, maar een teken van Gods Koninkrijk”.27 Om deel te nemen 
aan het proces van interculturaliteit, moet een persoon ervoor openstaan om te worden 
getransformeerd door mensen van andere culturen. Soms is dit proces simpelweg 



10

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. P
at

ri
ci

a 
M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
  I

nt
er

cu
ltu

ra
lit

ei
t, 

le
id

er
sc

ha
p 

en
 g

el
of

te
n zijn of haar waardigheid. Indien dit wederzijds respect en begrip wordt gecultiveerd, dan 

helpt dit ons bij het opbouwen van vertrouwen en openheid, verrijkt dit de interculturele 
communicatie, en schept dit een ware interculturele communiteit.

De interculturele uitdaging van het gewijde leven

Leiders moeten zich af gaan vragen, tot op welke hoogte onze globaliserende multiculturele 
wereld de theologie van het gewijde leven transformeert. Komen er nieuwe inzichten op 
over het gewijde leven? Voor het Vaticaanse Concilie werd het gewijde leven gezien als 
een individuele toewijding. “Wie de hand aan de ploeg slaat, maar omziet naar wat achter 
hem ligt, is ongeschikt voor het Rijk Gods”.30 De geloftecultuur van de congregatie gaf 
voorrang aan het “ik” (de individualistische cultuur), alhoewel de leden in een communiteit 
leefden. Citaten uit de Heilige Schrift, zoals “Wie vader of moeder meer bemint dan Mij, is 
Mij niet waardig”,31 werden gebruikt om systemen en structuren te scheppen, die afstand 
creëerden tussen de gewijde religieuzen en hun families, hun locale gemeenschappen 
en de wijdere wereld. Het gewijde leven werd gezien als een terugtrekking uit de wereld. 
Het Tweede Vaticaanse Concilie schiep een nieuw bewustzijn, dat de Kerk, en ook het 
religieuze leven, “in, met en voor de wereld moeten zijn, en moeten deelnemen aan de 
strijd die zich richt op de transformatie van de mens”.32 De congregaties begonnen aan 
een vernieuwingsproces, en vroegen zich af hoe “het ondernemende initiatief van hun 
stichters en stichteressen” zou kunnen antwoorden “op de tekenen van de tijd die in de 
hedendaagse wereld te zien zijn”.33 Dit vernieuwings- en aanpassingsproces was echter 
niet zo eenvoudig.

We moeten er niet bang voor zijn om eerlijk te erkennen dat, ondanks een aantal 
veranderingen, het oude institutionele framewerk er moeite mee heeft om op beslissende 
wijze ruimte te geven aan nieuwe modellen. Wellicht dat de hele constellatie van talen en 
modellen, van waarden en plichten, van spiritualiteit en kerkelijke identiteit, waaraan wij 
gewend zijn, geen ruimte heeft gelaten voor het testen en het invoeren van het nieuwe 
paradigma, dat ontstond uit de conciliaire inspiratie en de postconciliaire praktijk.34

Er is nu een hernieuwde oproep tot overweging ontstaan, van datgene wat het religieuze 
leven nodig heeft, opdat religieuzen een profetische aanwezigheid kunnen zijn, die in hun 
getuigenis niet met het heersende culturele getij meedeinen, maar zich laten leiden door 
evangelische waarden. Er groeit een bewustzijn dat geloften die in de communiteit worden 
uitgedragen (collectief en in culturele termen uitgedrukt), een betekenisvolle profetische 
getuigenis kunnen zijn. Via hun geloften, wijden de religieuzen zich toe aan de Persoon 
van Christus, en hierdoor wijden zij zich persoonlijk en gemeenschappelijk tevens toe aan 
de transformatie van alle aspecten van het menselijk leven. Sandra Schneiders toont ons 
de wijze aan, waarop deze geloften zijn geconcentreerd op drie belangrijke dimensies 
van het persoonlijk leven: bezit, affectiviteit en macht, welke samen de drie belangrijkste 
gebieden van menselijke interactie vertegenwoordigen, die de wereld bijeen houden en 
structureren (de economie, het sociale leven en de politiek). We hebben al gezien hoe 
deze drie gebieden hun invloed uitoefenen op verschillende culturen, en bijdragen aan 
armoede, uitsluiting en discriminatie. Daarom moet een hedendaagse theologie van de 
geloften licht werpen op “de potentiële kracht van de geloften om de religieuzen in staat 
te stellen, een betekenisvolle rol te spelen bij de transformatie van deze structuren in 
de wereld”,35 en dit betreft vooral de creatie van een nieuwe interculturele wijze van 
samenleven.

De gelofte van armoede: de gelofte van armoede is een toewijding om te getuigen van 
een alternatieve levenswijze, in een wereld waarin er een scherpe scheiding bestaat tussen 
een economie van overvloed en een economie van schaarsheid. De gelofte van armoede 
heeft twee dimensies: de maatschappelijke en de individuele.36 De maatschappelijke 
dimensie vraagt de religieuze congregaties om bij te dragen “aan de transformatie van 



11

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. P
at

ri
ci

a 
M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
  I

nt
er

cu
ltu

ra
lit

ei
t, 

le
id

er
sc

ha
p 

en
 g

el
of

te
n de economie op wereldwijde schaal”.37 Dit moet worden gerealiseerd door het inzetten 

van middelen om de noden te ledigen van de armen, enerzijds door voor die armen 
te bemiddelen, en anderzijds namens hen te vragen om structurele veranderingen. 
De individuele, persoonlijke dimensie vraagt van de religieus om te getuigen van de 
“innerlijke vrijheid en soberheid” en “van de evangelische vrijheid die door Christus in 
praktijk wordt gebracht, en die ons verrijkt met Zijn armoede”.38 Deze gelofte vraagt om 
een evenwichtige relatie met materiële goederen, waarbij wij alles erkennen als een gave 
van God; daarom “hebben wij religieuzen geen recht op meer dan we nodig hebben, 
terwijl een ander in nood verkeert”.39 Dit vraagt om een conversie van ons hart, wat een 
gedragsverandering ondergaat met betrekking tot goederen en bezittingen. Religieuzen 
moeten een aanklacht richten tegen het egoïsme, de uitbuiting en de overheersing, en 
“model staan voor het delen van het leven door het delen van goederen”.40 Deze gelofte 
vraagt om verantwoordelijk beheer en globale solidariteit. Men ervaart en beleeft 
deze gelofte in houdingen en gedragingen die getuigenis geven van “tevredenheid en 
dankbaarheid, onbevangenheid van het hart, goede uitvoering van het werk, vertrouwen 
in de Voorzienigheid, en respect en solidariteit met de armen”.41 Gastvrijheid en radicale 
verwelkoming zijn de waarmerken van deze gewijde toewijding. Men moet tonen, dat 
er plaats aan tafel is voor elke persoon, ongeacht hun cultuur en etniciteit, ongeacht 
hun leeftijd of geslacht, hun godsdienst of hun politieke opvattingen, want iedereen is 
welkom.

In de hedendaagse tijd komen vele religieuzen uit contexten en culturen, waar miljoenen 
mensen worden bedreigd door extreme armoede. De families van hen leven soms in 
armoede, terwijl hun zonen en dochters, die een gelofte van armoede hebben afgelegd, 
goed in hun behoeftes worden voorzien. Deze religieuzen hebben toegang tot middelen 
en kansen, die zij anders niet zouden hebben gehad. Het lidmaatschap van een religieuze 
communiteit kan een persoon toegang verschaffen tot een “intellectuele en professionele 
vorming en levensstijl, die het resultaat zijn van een bijna Westerse opvoeding”.42 Hun 
familieleden begrijpen niet altijd, dat de gewijde persoon niet altijd zelfstandig toegang 
geniet tot de materiële goederen van de religieuze congregatie. Zij verwachten, dat de 
religieus hen financieel helpt, of hen zal helpen door het vinden van weldoeners. Ook 
wanneer men religieus is, wordt men niet ontheven van de familieverplichtingen. Het moet 
daarbij wel duidelijk zijn, dat het de communiteit moet zijn, en niet de individuele religieus, 
die antwoordt op wat volgens de plaatselijke cultuur wordt verwacht van een familielid, 
in geval van een overlijden of bij het vieren van belangrijke familiegebeurtenissen.

De leiders moeten de overdenking leiden, met hun leden, over deze spanning tussen 
armoede als beleefde werkelijkheid, en armoede als gewijde toewijding. Sandra Schneiders 
zegt hierover, dat het werkelijke verschil “tussen de echte armen en de mensen die een 
arme levensstijl kiezen, precies is, dat de laatstgenoemde deze levensstijl zelf koos, en 
hierop kan terugkomen wanneer het te moeilijk wordt”.43 Zij gelooft, dat wij alleen door 
het laten verdampen van onze opties, een werkelijke solidariteit met de armen kunnen 
voelen, “en dus geen zichtbare solidariteit van zelf opgelegde onthoudingen, maar een 
werkelijke solidariteit van mede-lijders in een wereld die wij niet kunnen controleren en 
niet kunnen veranderen”.44 Leiders moeten hun leden helpen bij hun onderzoek naar het 
geven van de juiste antwoorden, binnen verschillende culturele contexten, op de noden 
om hen heen, op een wijze die het beleven van de gelofte van armoede in hun levens 
geloofwaardig maakt.

De gelofte van kuisheid: het gewijde celibaat wordt gezien als een gave van God aan het 
individu en aan de Kerk, maar ook aan het volk waarin de religieus leeft, en zijn of haar 
taken vervult. Via de gelofte van kuisheid, gaat een persoon een levenslange toewijding 
aan, en wel een betekenisvolle persoonlijke relatie met God en de beschikbaarheid 
om Gods Koninkrijk te verkondigen. Het opofferen van de kans om te trouwen, is niet 
eenvoudig, maar het geeft de religieus de vrijheid om zich volledig in te zetten voor zijn 



12

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. P
at

ri
ci

a 
M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
  I

nt
er

cu
ltu

ra
lit

ei
t, 

le
id

er
sc

ha
p 

en
 g

el
of

te
n of haar sociale en transformatieve taken. Alhoewel het celibaat in sommige culturele 

contexten eeuwenlang heeft bestaan, was dit een toewijding aan de godheid, aan de 
machthebber of aan de geesten. Het leven wordt gezien als een gave van God, en een 
garantie van de groepscontinuïteit, waardoor “de persoon die uit vrije wil weigert om 
dit door te geven, of die niet in staat is om leven door te geven, wordt beschouwd als 
een nutteloze schakel van de evolutionaire keten”.45 Elke cultuur omschrijft haar eigen 
opvatting over vruchtbaarheid en ‘het vrucht dragen’, maar door sommige culturen kan 
de toewijding van een zoon of dochter aan het priesterschap of aan het religieuze leven, 
als een groot probleem worden gezien. Aan de ene kant is er de kwestie van de continuïteit 
van de familie of van de stam, en aan de andere kant de toekomstige verplichting van 
de kinderen om zorg te dragen voor hun ouders en voor de leden van hun uitgebreide 
familie, gedurende hun ouderdom. Alhoewel deze verplichtingen nu wat zijn afgezwakt 
door hun contacten met Westerse waarden, gaat het hier over diep gewortelde culturele 
verantwoordelijkheden, waarmee de nieuwe jonge mannelijke en vrouwelijke religieuzen 
te kampen hebben. Elk onderzoek naar de gelofte van kuisheid en van celibaat krijgt te 
maken met levenskwesties, vruchtbaarheidskwesties en familiaire verplichtingen, en hoe 
deze in het hedendaagse religieuze leven opnieuw moeten worden geïnterpreteerd. 

De essentie van de gelofte van kuisheid vraagt om openheid ten aanzien van 
“interpersoonlijke en gemeenschapsrelaties, met een affectiviteit die radicaal moet zijn 
geheeld, gezuiverd en bevrijd”.46 Het persoonlijke en het gemeenschappelijke gebed helpt 
ons erbij om een capaciteit te ontwikkelen voor het scheppen van relaties, zelfs met hen 
waarmee we minder affiniteit voelen.47 Het celibaat voor de zaak van het Evangelie, vraagt 
om insluiting en diversiteit bij het ontwikkelen van relaties. Het is een toewijding aan het 
leven, een leven dat zich richt op expansieve en insluitende menselijke liefde. Dit gebeurt 
niet op natuurlijke wijze, en is een bijzondere uitdaging in delen van de wereld waar 
culturele verschillen verdeling en vijandschap hebben veroorzaakt. Het koesteren van 
wederkerige, verrijkende relaties tussen onze verschillen, is een diepgaande profetische 
expressie van Gods Koninkrijk, die tegen de culturele stromingen in gaat. Omdat de 
meeste mensen zijn opgegroeid binnen een bepaalde groep, “hebben zij zich de regels 
en verwachtingen daarvan eigen gemaakt ….. waardoor zij relatief etnocentrisch zijn 
geworden”.48 De capaciteit van een persoon om anderen in te sluiten, hangt af van zijn of 
haar capaciteit om in een eerlijke dialoog te treden over de verschillende onderwerpen, 
zoals etnocentrisme, racisme, discriminatie, vooroordelen, het vormen van stereotypes 
en andere barrières, die ons ervan weerhouden om in de schoenen van anderen te 
stappen. Daarnaast heeft een communiteit van religieuzen, waarvan de leden de gelofte 
van celibaat hebben afgelegd, behoefte aan flexibiliteit “om haar grenzen te kunnen 
verleggen, om aldus de ervaringen en context van een andere groep in beschouwing te 
kunnen nemen”.49 Dit betekent dat we onze veiligheidszone moeten verlaten, en onze 
grenzen moeten verleggen. Insluiting is gecompliceerd, bestaat uit meerdere lagen, en is 
tijdrovend ….. waarbij men zeer veel moet nadenken en moet luisteren naar anderen.50 
Jezus hield zich bezig met de insluiting van de zwakken en de uitgeslotenen. Hij vroeg 
voortdurend aan Zijn volgelingen om zich te binden aan de barmhartige God, wiens 
genade en liefdevolle goedheid ruimte schenkt aan ieder en allemaal. Dit is het cruciale 
aspect van de gelofte van celibaat.

De gelofte van gehoorzaamheid: ons begrip van gehoorzaamheid heeft een radicale 
verandering ondergaan sinds het Tweede Vaticaanse Concilie. Voor het Concilie 
waren de congregaties hiërarchisch opgebouwd, en dacht men “dat sommige leden 
intrinsiek en persoonlijk in zekere mate méér waren dan de andere leden”.51 Maar het 
is belangrijk daarbij aan te tekenen, dat “wat toen werkte in een pyramide-achtige en 
gezaghebbende relationele context, nu niet langer wenselijk en leefbaar zou zijn in 
de gevoeligheid van de communie, onze wijze van voelen en zijn, en ons Kerk zijn”.52 
Het participerend model, dat zich sindsdien heeft ontwikkeld, erkent de fundamentele 
gelijkheid van iedereen, en “een groeiend gevoel van vervreemding ten aanzien van de 



13

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. P
at

ri
ci

a 
M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
  I

nt
er

cu
ltu

ra
lit

ei
t, 

le
id

er
sc

ha
p 

en
 g

el
of

te
n persoonlijke verantwoordelijkheid”.53 Wanneer individuen worden benoemd in specifieke 

leiderschapsrollen binnen de religieuze congregaties, wordt hun positie nu opgevat als 
“voorlopig, tijdelijk, in doel beperkt, functioneel en bovenal “seculier” in de betekenis 
van niet-heilig”.54 Deze verandering van model legt de nadruk op de collegialiteit bij het 
zoeken naar Gods Wil in en door middel van de persoonlijke en gemeenschappelijke 
overdenking. De gelofte van gehoorzaamheid wordt nu uitgelegd als “een toewijding aan 
vrijheid, en niet als onderwerping of dienaarschap”.55 Door het afleggen van de gelofte 
van gehoorzaamheid wijdt de persoon zich toe aan “een persoonlijke vraag naar vrijheid 
en heiligheid in een communitaire context”.56 Het vereist, dat elk lid zijn of haar eigen 
overtuigingen en inzichten, verkregen uit zijn of haar overdenking, deelt met de andere 
leden. Maar het is belangrijk om te erkennen, dat in bepaalde culturen en contexten de 
uitoefening van het gezag “nog steeds een tendens vertoont tot verticale concentratie 
van de uitoefening van het gezag, op zowel lokaal als hoger niveau”.57

Wanneer leiders de leden in een overdenkingsproces willen betrekken, dan moeten 
zij eerst in beschouwing nemen hoe relatievorming en participatie werkt binnen 
verschillende culturen. Dit kan de wijze beïnvloeden waarop leiders moeten leiden, en 
hoe individuele leden moeten worden betrokken bij het overdenkingsproces. Geert 
Hofstede heeft aangetoond hoe sommige culturen een “hoge machtsafstand” hanteren, 
met een duidelijk autoritair gezag en een hiërarchische structuur. In deze culturen 
geloven de mensen, dat macht en invloed moeten worden geconcentreerd in de handen 
van slechts enkele mensen, en dat deze dus sterk gecentraliseerd moeten zijn. De leden 
voelen zich juist op hun gemak, wanneer er afstand bestaat tussen hen die de macht en 
invloed in handen hebben, en hen die worden bestuurd. Respect wordt toegekend aan 
een persoon met een hogere status, en “er bestaat een patroon van afhankelijkheid van 
ouderen dat alle menselijke contacten doordringt, en de mentale software die mensen 
met zich meedragen, heeft een sterke behoefte aan een dergelijke afhankelijkheid”.58 
De gehoorzaamheid aan oversten wordt in deze culturen hoog gewaardeerd. De leden 
uit deze culturen “met hoge machtsafstand” voelen waarschijnlijk zoveel respect voor 
mensen die in een positie van gezag verkeren, dat zij het moeilijk vinden om alternatieve 
meningen naar voren te brengen. Bovendien kan gezichtsverlies of gevoelens van 
schaamte in die culturen een barrière vormen voor verdere communicatie en ontwikkeling 
van een relatie.

In andere culturen, waarin de mensen het gevoel hebben relatief gelijk te zijn, en dezelfde 
rechten te hebben, voelt men zich ongemakkelijk bij een ongelijke verdeling van de macht. 
Wanneer zij zich aansluiten bij congregaties met een “hoge machtsafstand”, worden zij 
meestal als twistziek gezien, vooral wanneer zij suggesties aanleveren die verschillen van 
die van het gezag. In culturen met een “korte machtsafstand” geloven de leden, dat de 
functie van het leiderschap is, dat zij zoveel mogelijk leden tot deelname aanzetten, om 
aldus een consensus te bereiken, en tot compromissen te komen. De leden voelen dat zij 
het recht hebben om suggesties te doen, en hun oppositie tegen de lopende plannen en 
projecten openlijk te laten horen. De kennis over hoe de culturele machtsafstand reeds 
lang vastgestelde deelnamepatronen heeft gevormd, is essentieel, wanneer leiders en 
leden processen moeten creëren, waaraan elke persoon vrij kan deelnemen, zonder 
oordeelvorming.

Toen hij over overweging en overdenking sprak, belichtte Paus Franciscus het feit, dat 
“overdenking een keuze is van moed” en dat “opvoeden in overdenking betekent, dat 
men zich moet “blootstellen”, en de wereld moet verlaten van de eigen overtuigingen 
en vooroordelen, om zichzelf aldus te openen voor hoe God vandaag tegen ons 
spreekt, in deze tijd, en op dit moment”.59 Dit samen te doen, betekent dat wij dan 
zullen begrijpen, hoe cultuur de dynamiek van de communicatie beïnvloedt, om aldus 
misverstanden te voorkomen. Cultuurspecialisten hebben aangetoond hoe leden van 
lage en hoge contextculturen op verschillende manieren communiceren. Edmund 



14

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. P
at

ri
ci

a 
M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
  I

nt
er

cu
ltu

ra
lit

ei
t, 

le
id

er
sc

ha
p 

en
 g

el
of

te
n

en overweging moeilijk. We moeten dus erkennen, dat eenieder een rol heeft en speelt, 
in het overdenken, overwegen en ontdekken van de collectieve waarheid. Een groep die 
overdenkt en overweegt, bereikt die waarheid vanzelf; deze komt voort uit “de schoot van 
het geheel”,63 en wij erkennen, dat eenieder moet helpen om deze waarheid te vormen.

Activa of passiva

Elke beschouwing van de onderlinge verhoudingen (het onderlinge spel) tussen 
interculturaliteit, leiderschap en geloften, moet vaststellen waar menselijke bloei 
optreedt (de aanwezige activa) en waar probleemgebieden liggen (de aanwezige passiva). 
Het wordt in toenemende mate duidelijk, dat de leiders de sleutel in handen hebben, die 
toegang verschaft tot de persoonlijke en communitaire groei, en deze kan pas op gang 
worden gebracht, wanneer de geloften worden onderzocht door de bril van de cultuur. 
Maar de leider moet dan eerst een persoonlijke reis maken, een reis die zich bezighoudt 

Hall 60 heeft een communicatie of bericht van een hoge contextcultuur beschreven als 
“een communicatie of bericht waarvan de meeste informatie in een fysieke context is 
geplaatst, of is verinnerlijkt in de persoon, terwijl maar heel weinig informatie zit in de 
gecodeerde , expliciet overgebrachte delen van het bericht”.61 Wanneer hij of zij aan 
iemand iets communiceert, dan kan een persoon uit een hoge contextcultuur stil en 
zwijgend overkomen. Maar hij/zij verwacht van de gesprekspartner dat deze datgene wat 
wordt gecommuniceerd, onmiddellijk interpreteert, en dat is dan ook de reden dat hij/zij 
niet in diepe details treedt. Een communicatie uit een lage contextcultuur daarentegen, 
is precies het tegenovergestelde. De informatie wordt in expliciete codes aangeleverd, 
en de verbale berichten zijn “bewerkt, in hoge mate gespecificeerd en gedetailleerd, en 
overvloedig”.62 Daar komt bij, dat wanneer opinies worden genegeerd, of als onbeduidend 
worden afgeschilderd, in sommige culturen een gezichtsverlies of een gevoel van schaamte 
wordt ervaren. Indien de leiders en de leden de complexe dynamiek van de interculturele 
communicatie niet begrijpen, dan wordt gemeenschappelijke communitaire overdenking 



15

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. P
at

ri
ci

a 
M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
  I

nt
er

cu
ltu

ra
lit

ei
t, 

le
id

er
sc

ha
p 

en
 g

el
of

te
n

Het begrijpen van de dynamiek van 
het gezag en de complexe dynamiek 
van de interculturele communicatie, 
zijn sleutels voor de groei van relaties 
binnen een multiculturele religieuze 

communiteit. 

loopt het religieuze leven het gevaar haar bruisend karakter te verliezen. Dit zou dan 
leiden tot een verlies aan betekenis, en de voortdurende impositie van historische 
begrippen en praktijken, die nieuwe leden hinderen.

Het leiderschap heeft een belangrijke rol te spelen bij de stimulering van de ontwikkeling 
van profetische interculturele communiteiten. Een diepere waardering voor de 
complexiteit van cultuur kan de leden helpen bij de herinterpretatie van de betekenis 
van het gewijde leven vanuit een intercultureel perspectief. Verschillende studies 
geven aan, dat in de hedendaagse tijd het meeste culturele bewustzijn ontstaat op 
een proefondervindelijke wijze, en niet door middel van serieuze studie van cultuur. 
Deze studies geven tevens aan, dat een inaccurate kennis, die op proefondervindelijke 
wijze is opgedaan, vaak negatieve effecten kan hebben, die leiden tot onbegrip en 
conflicten. De leiders moeten garanderen, dat de vorming voor het interculturele leven 
en de interculturele taakvervulling integraal deel uitmaakt van zowel de eerste als de 
voortgaande vorming. Met dit bewustzijn kunnen de leden eerlijke gesprekken aangaan 

met studie en overweging vanuit een intercultureel en theologisch perspectief. Indien 
deze persoonlijke ontdekkingsreis niet wordt gemaakt, dan gaat het leiderschap voort 
met haar traditionele interpretatie van het gewijde leven, die is voortgekomen uit een 
dominant etnocentrisch cultureel perspectief. De betekenis van de geloften lijkt dan te 
zijn bevroren in de tijd, en zal vervolgens irrelevant blijken in nieuwe culturele contexten. 
De diepere betekenis van gekoesterde culturele waarden, zoals ongebonden gastvrijheid, 
gemeenschappelijke verantwoordelijkheden, wederkerigheid en praktische solidariteit, 
moeten voortdurend in een context worden geplaatst, en worden ingebed in het gewijde 
leven. Op die wijze wordt de rijke betekenis van het gewijde leven voortdurend gere-
articuleerd in nieuwe werkelijkheden. Het analyseren van de geloften door de bril van de 
cultuur biedt bovendien nieuwe uitnodigingen tot persoonlijke en communitaire conversie. 
Het schept een proces van wederkerige verrijking van de leden van congregaties, en 
verscherpt de profetische impact van het persoonlijk en communiteitsleven in relatie tot 
locale en globale contexten. Zonder deze voortgaande beschouwing en herinterpretatie 



16

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. P
at

ri
ci

a 
M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
  I

nt
er

cu
ltu

ra
lit

ei
t, 

le
id

er
sc

ha
p 

en
 g

el
of

te
n over kritische onderwerpen. Dit verhoogt het begrip tussen personen, leidt tot de 

ontwikkeling van wederzijds verrijkende relaties, en verrijkt bovendien de communitaire 
overdenking en overweging. Waar deze kennis en deze processen niet bestaan, zullen de 
leden zich op etnocentrische wijze tot elkaar blijven verhouden, terwijl zij zich onbewust 
blijven van de gemaakte fouten, de aangebrachte verwondingen en de gemiste kansen 
voor hun eigen groei.

Tenslotte, moeten de leiders inzicht hebben in hoe culturele verschillen invloed hebben 
op de wijze waarop de leden hun relaties zien met gezagspersonen. Waar dit inzicht 
bestaat, passen de leiders hun benaderingswijzen aan, wanneer zij deelnemen aan 
persoonlijke en groepscommunicaties en ontwikkelingsprocessen, en wel op zo’n wijze 
dat een maximaal aantal leden uit verschillende culturen hieraan zal deelnemen. Het 
begrijpen van de dynamiek van het gezag en de complexe dynamiek van de interculturele 
communicatie, zijn sleutels voor de groei van relaties binnen een multiculturele religieuze 
communiteit. Leden met adequate culturele kennis en inzicht zijn in staat om bruggen van 
wederkerigheid te bouwen, die een profetische getuigenis zullen zijn in maatschappijen 
die worden gekenmerkt door verdeling. Indien de leden van religieuze congregaties zich 
openstellen, en naar elkaar luisteren, dan realiseren zij dat allen “bijeengeroepen zijn 
aan dezelfde tafel, waar God ons voedt, niet alleen met gezinsvoedsel en –drank, maar 
ook met het nieuwe, nooit aangeroerde voedsel en de nieuwe, nooit aangeroerde drank 
van Gods meest recente openbaring”.64 Gedurende een interview met een journalist in 
2007, merkte Paus Franciscus op, dat “trouw altijd een verandering, een bloei en een 
groei is”. Het teweegbrengen van verandering binnen een organisatie vraagt om een 
culturele verschuiving. Eerst moet de culturele verschuiving worden benoemd door het 
leiderschap, en dan pas uitgevoerd. De toenemende multiculturele aard van het religieuze 
leven vraagt om een verschuiving in de beeldvorming en in het begrip op elk niveau. Een 
verlicht leiderschap zal alle leden ertoe aanzetten om “de lichten binnen de groep te 
volgen naar de hoek van morgen, in plaats van de dag van gisteren te bewaren”.65

1	 Alvin Toffler, The Third Wave (New York: Bantam Books, 1981), 10.
2	 Yasmen Serham and Timothy McLoughlin, “The Other Problematic Outbreak: As the Coronavirus spreads 

across the globe so does racism,” The Atlantic, March 13, 2020.
3	  Idem.
4	 Idem.
5	 Isabel Wilkerson, “America’s Enduring Caste System,” New York Times, June 1, 2020.



17

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. P
at

ri
ci

a 
M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
  I

nt
er

cu
ltu

ra
lit

ei
t, 

le
id

er
sc

ha
p 

en
 g

el
of

te
n 6	 Sr. Jayne Helmlinger CSJ, “Vulnerability, Borders and the Long Notes of Religious Life,” Online LCWR Presi-

dential Address, August 12, 2020.
7	 New Wine in New Wineskins, The Consecrated Life and Its Ongoing Challenges since Vatican II (Vatican City: 

Libreria Editrice Vaticana, 2017), #7.
8	 Marie Chin RSM, “Towards a New Understanding of Cultural Encounter in Our Communities,” Horizon, Win-

ter  2003, 16.
9	 Mary Pellegrino CSJ, “Opening Space for an Emerging Narrative of Communion,” Presidential Address, LCWR, 

August 10,  2017.
10	 New Wine in New Wineskins, #13.
11	 dem.
12	 Idem.
13	 Idem.
14	 Sr. Antoinette Gutzler MM, Comment made during the US_C3 Constellation Meeting of UISG members, 

Zoom Meeting, August 14, 2020.
15	 Patricia Murray ibvm, Becoming a Multicultural International Institute, MA Thesis (Chicago: Catholic Theo-

logical Union,  2005).
16	 New Wine in New Wineskins, #8.
17	 Anthony J. Gittins, Living Mission Interculturally: Faith, Culture and the Renewal of Praxis (Collegeville, MN: 

The Liturgical Press, 2015), 10.
18	 David Rooke and William R. Torbert, “Seven Transformations of Leadership,” Harvard Business Review. 

www.hbr.org.
19	 K. Muff et al. Management Education for the World (Cheltenham: Edward Elgar, 2013), 32.
20	 Joseph M. Lozano Soler, “Leadership, The Being Component: Can the Spiritual Exercises of St. Ignatius Con-

tribute to the Debate on Business Education”, Journal of Business Ethics, Vol.145, No. 4, 11/2017, 795-809.
21	 Chris Lowney, Pope Francis: Why He Leads The Way He Leads (Chicago: Loyola Press, 2013),  9.
22	 Idem, 9.
23	 Ingmar Torbjörn, “Cultural Barriers as a Social Construct: An Empirical Validation” in: Young Yun Kim and 

William Gudykunst ed., Cross Cultural Adaptation: Current Approaches (Newbury Park, California: Sage Pub-
lications,   1988),   48.

24	 Externe cultuur is het bewuste deel van cultuur. Het is het deel wat we kunnen zien, proeven en horen. Het 
bestaat uit erkende geloofsovertuigingen en waarden. Het wordt expliciet geleerd en makkelijk veranderd. 
Maar het vormt maar een klein deel van de cultuur. Het grootste deel wordt gevormd door het interne 
gedeelte, wat bestaat uit onbewuste geloofsovertuigingen, denkpatronen en mythes, die alles beïnvloeden 
wat we doen en zien. Het wordt impliciet geleerd, en is heel moeilijk te veranderen (Eric Law).

25	 Mary Jane Collier & Milt Thomas, “Cultural Identity: An Interpretive Perspective”  in Theories in Intercultural 
Communication, ed., Young Yun Kim and William B. Gudykunst (Newbury Park, Beverly Hills, Ca: Sage Pub-
lications, 1988), 112.

26	 Roger Schroeder, “Interculturality and Prophetic Dialogue”, Verbum SVD, 54, no. 1, (2013); 8-21.
27	 Gittins, Living Mission Interculturally, 9.
28	 Robert Kisala SVD, “Formation for Intercultural Life and Mission,” Verbum SVD, 50 No.3 (2009), 335.
29	 Aylward Shorter, Celibacy and African Culture (Nairobi: Paulines Publications Africa, 1998),  13.
30	 Lc. 9, 62.
31	 Mt. 10, 37.
32	 Sandra M. Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life,” Journeying Resources, 14-27. 

Washington, DC: Leadership Conference of Women Religious, 1977, 14.
33	 John Paul II, Post-Synodal Apostolic Exhortation,Vita Consecrata (March 25, 1996),  37.
34	 New Wine in New Wineskins,  #9.
35	 Schneiders, “A Contemporary Theology of Religious Life,“ 19.
36	 Sandra M. Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,” C21 Resources (Fall, 2014),  18.
37	 Idem.
38	  Rev. Prof. Guilllaume Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa”. 

The Catholic Voyage: African Journal of Consecrated Life, vol. 16, 2019,  24.
39	 Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life,” 19.
40	 Idem.
41	 Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa”, 24.
42	 Idem.
43	 Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,” 19.
44	 Idem.
45	 Kimpoy-Pombo, “The Inculturation of Religious Life Today in Sub-Saharan Africa,” 27.
46	 Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows,” 21.



18

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. P
at

ri
ci

a 
M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
  I

nt
er

cu
ltu

ra
lit

ei
t, 

le
id

er
sc

ha
p 

en
 g

el
of

te
n 47	 Edward Kinerk SJ, “The Vows,” The Way. Campion Hall Brewer St. Oxford,  66.

48	 Anthony J. Gittins, Gifts and Strangers: Meeting the Challenge of Inculturation (New York: Paulist Press, 
1989),  33.

49	 Eric H.F. Law, Inclusion: Making Room for Grace (St. Louis, Missouri: Chalice Press, 2000),  26.
50	 Idem.
51	 Sandra M. Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows”,  22.
52	 New Wine in New Wineskins, #24.
53	 Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows,”  23.
54	 Idem. 22.
55	 Idem. 23.
56	 Idem. 24.
57	 New Wine in New Wineskins, #19.
58	 Geert Hofstede et al, Cultures and Organizations: Software of the Mind (New York: McGraw Hill, 2010),32.
59	 Pope Francis, Meeting with Seminarians, Vatican News, March 16,2018.
60	 Edward T. Hall, Beyond Culture (New York: Anchor Press,1977).
61	 Hall, Beyond Culture,  91.
62	 Fred E. Jandt, Intercultural Communication: An Introduction, 3rd Edition(Sage Publications Inc.: Thousand 

Oaks, 2001),  220
63	  Idem.
64	 Gerdenio Manuel SJ, “Little Brown Brother,” Studies in the Spirituality of Jesuits, November 2001, 33/5,  27.
65	 Joan Chittister OSB, “LCWR Outstanding Leadership Award Acceptance Remarks,” August 4, 2007, Kansas 

City, MO.



19

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

POTENTIËLE UITDAGINGEN VOOR 
INTERCULTURALITEIT IN DE AFRIKAANSE 
MAATSCHAPPIJ EN IN HET AFRIKAANSE 

RELIGIEUZE LEVEN

Zr. Jane Wakahiu, LSOSF

Zuster Jane Wakahiu, LSOSF, is een lid van het instituut van de Kleine 
Zusters van St. Franciscus in Kenia. Zij is uitvoerend directrice van 
het Educatieve Samenwerkingsverband van Afrikaanse Zusters 
(ASEC), een organisatie zonder winstoogmerk die zich wijdt aan het 
stimuleren van de vorming van vrouwelijke religieuzen in Afrika. 
Voordat zij toetrad tot de ASEC, doorliep zij met succes haar PhD-
opleiding aan de Marywood Universiteit, waaraan zij daarna ook 
onderwijs gaf. Jane heeft zowel onderwijs- als bestuurservaring 
opgedaan bij een hogere middelbare school in Kenia en bij 
vrouwenorganisaties, in leidinggevende posities.

Deze lezing werd op 25 januari 2022 gehouden gedurende een 
interculturele workshop van de UISG.

De culturele en de interculturele context

Ik ben mij ervan bewust, dat Afrika geen monocultuur of een homogeen continent 
is. In feite, kent elk land een diversiteit aan culturele praktijken, talen, huidskleuren 
en geloofssystemen. Om deze diversiteit te illustreren, denkt u aan de bevolking en 
de etniciteit in uw eigen land. Men schat, bijvoorbeeld, dat een land als Nigeria een 
bevolking heeft van 214 miljoen mensen,1 en bestaat uit 250 etnische groepen, terwijl 
Egypte, met 105 miljoen mensen,2 uit 80 etnische groepen bestaat. Een rijke culturele 
en taalkundige diversiteit is ook aanwezig binnen de instituties, de congregaties en de 
religieuze communiteiten van elke natie. 

Eenieder van de individuen van deze communiteiten is uniek, en brengt culturele 
ervaringen, waarden en talenten met zich mee, die samen prachtige perspectieven en 
onderlinge banden en afhankelijkheden creëren. Die diversiteit kan ook uitdagingen, 
conflicten en stereotypes met zich meebrengen. Ik nodig u uit tot een minuut pauze: 
identificeert u in deze tijd de diversiteit die u in uw eigen communiteit herkent, op het gebied 
van etnische achtergrond, ras, leeftijd en bekwaamheid, dan wel onbekwaamheid. Welke 
uitdagingen ervaart u in uw interacties met verschillende mensen en culturen?



20

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  P
ot

en
tië

le
 u

itd
ag

in
ge

n 
vo

or
 in

te
rc

ul
tu

ra
lit

ei
t

Het erkennen van mijn eigen culturele beperkingen

Ik treed deze dialoog binnen, terwijl ik mij bewust ben van mijn eigen achtergrond, 
ervaringen en beperkingen. Ik werd geboren en opgevoed in Kenia, waar ik mijn 
schoolopleidingen volgde tot aan mijn eerste jaren aan de universiteit. Ik ontmoette een 
groot aantal verschillende individuen, studenten en leerkrachten in mijn school, kerk en 
locale communiteit, waar ik woonde. Deze interacties vormden mijn gewaarwordingen 
en gevoelens, en dus hoe ik de werkelijkheden in mijn leven interpreteerde. Wanneer ik 
terugkijk, dan herken ik toch onbewuste stereotypische ondertonen in mijn denken over 
etnische en tribale gemeenschappen. Ik herinner mij er dan aan, dat sommige tribale 
groepen op ongefundeerde wijze werden geduid als zwak, lawaaierig en lui, of als niet 
in staat om hun gevoelens van boosheid te bedwingen. Aan andere tribale groepen 
werden juist positieve eigenschappen toebedeeld; men dacht dat ze hard werkten, 
waren gericht op zakelijkheid en welzijn, en meer talent hadden voor wetenschap en 
recht. Deze opgelegde labels bepaalden het verschil, en identificeerden het “anders zijn” 
van specifieke groepen. Dergelijke labels kunnen ook aanwezig zijn in onze religieuze 
communiteiten, en dit werkt bijvoorbeeld in de hand, dat sommige individuen voorzichtig 
zijn met het communiceren van hun afkomst (uit het Oosten, Westen, Noorden of Zuiden); 
zij willen eerst weten of zij zich hierdoor niet kwetsbaar maken, en bondgenoten hebben, 
en dat er geen twijfel bestaat over hun afkomst. Helaas kunnen deze labels de binnenste 
en de buitenste cirkel in een groep bepalen, en tevens bepalen of zij verkiesbaar of 
onverkiesbaar zijn voor bepaalde posities en promoties.

Gedurende mijn leven, ben ik in de gelegenheid gesteld om te wonen en te werken 
op een groot aantal plaatsen, met mensen die behoorden tot vele etnische groepen, 
nationaliteiten, leeftijden en rassen. Gedurende de laatste twintig jaar, woonde ik in twee 
internationale communiteiten, met leden uit Kroatië, de Verenigde Staten, Korea, India, 
Indonesië, Polen en Kenia. Ik heb ook gereisd, en woonde gedurende mijn reizen in vele 
communiteiten in Afrika, Europa, Latijns-Amerika en de Verenigde Staten. Alhoewel deze 
ervaringen mij verrijkt hebben, kan ik niet zeggen, dat ik een expert ben op het gebied 
van interculturaliteit. Maar mijn reizen en levenservaring, hebben mij wel in staat gesteld 
om me op unieke wijze met anderen te relateren, waardoor mijn intercultureel inzicht 
is gegroeid. Door mijn reizen, heb ik enkele denkbeelden ontwikkeld over harmonieuze 
betrokkenheid en samenwerking met mensen en groepen, die afkomstig zijn uit 
verschillende culturen. Ja, maar ik ben hieraan nog aan het bouwen, en ik denk, dat u 
daar ook mee bezig bent.

Het definiëren van begrippen

Ik zou eerst enkele begrippen willen omschrijven, die door elkaar worden gebruikt, maar 
toch verschillende betekenissen hebben: multicultureel, internationaal en intercultureel.

Dit zijn met elkaar verbonden, maar van elkaar verschillende termen, die steeds opnieuw 
gedurende deze lezing zullen worden gebruikt. “Intercultureel wonen” verschilt van 
internationale of multiculturele communiteiten. Internationaal is hier van toepassing 
op mensen met verschillende nationaliteiten, die samenwonen. En multicultureel heeft 
betrekking op mensen die samenleven, die niet zijn gedifferentieerd naar hun nationale 
oorsprong, maar naar hun culturele achtergrond. 

De woorden internationaal en multicultureel alleen verklaren niet op adequate wijze de 
bedoelde kwaliteit van de relaties en verplichtingen waarop deze communiteiten zijn 
gericht; deze woorden omschrijven slechts de context hiervan. Het “interculturele leven” 
stelt het innerlijke werk van de geest in staat om de levens van de leden te transformeren, 
en deze te voorzien van gevoelens van erkenning, waardering en harmonie ten aanzien 
van elkaar.



21

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  P
ot

en
tië

le
 u

itd
ag

in
ge

n 
vo

or
 in

te
rc

ul
tu

ra
lit

ei
t

Jezus, de Leraar van cultuur en interculturaliteit

Via culturele ontmoetingen worden wij uitgenodigd om te leren, daarbij lettend op onze 
eigen impliciete vooroordelen. Wij worden in de gelegenheid gesteld om weerstand 
te bieden aan het interpreteren van gebeurtenissen – en aan het beoordelen van de 
ervaringen en omstandigheden van andere mensen – vanuit het perspectief van onze 
eigen cultuur en ervaring. Geert Hofstede, een gerenommeerd onderzoeker op het 
gebied van de cultuur in organisaties, stelt dat “cultuur de software van de geest” is. 
Via de cultuur interpreteren we de ervaringen van andere mensen; we kijken naar hen 
door onze eigen culturele bril, plakken hen een label op, en plaatsen hen in de hokjes 
die wij in onze eigen geest gebouwd hebben. Door dit te doen, sluiten wij de deur die 
hen in de gelegenheid stelt om relaties met ons op te bouwen, en hen als individuen te 
leren kennen. Het is droevig, dat dit té vaak gebeurt, in onze communiteiten en op onze 
werkplaatsen, en dit wordt verder geconsolideerd via de locale, nationale, regionale en 
globale politieke communicatie.

We kunnen, wat dit betreft, veel leren uit het verhaal over Jezus in Marcus 2, 1-12. Dit gaat 
over Jezus’ terugkeer naar Kafarnaüm, en de genezing van een lamme. Deze passage van 
de Heilige Schrift beschrijft dat de mensen in grote aantallen bijeen kwamen om naar 
Jezus te luisteren, en dat men een lamme bij Hem probeerde te brengen door het dak 
boven het bed, waarop hij lag, te openen, met het verzoek om hem te genezen. Luister 
nu naar de volgende conversatie, en stel vast of er zulke conversaties binnen uw instituut 
worden gevoerd:

“Toen Jezus hun geloof zag, zei Hij tot de lamme: “Mijn zoon, uw zonden zijn u 
vergeven.” Er zaten enkele schriftgeleerden bij, en dezen zeiden bij zichzelf: “Wat 
zegt die man daar? Hij spreekt godslasterlijk! Wie anders kan er zonden vergeven 
dan God alleen?” Uit zichzelf wist Jezus aanstonds dat zij zo redeneerden, en Hij 
zei hun: “Wat redeneert gij toch bij uzelf? Wat is gemakkelijker, tot de lamme te 
zeggen: Uw zonden zijn u vergeven, of: Sta op, neem uw bed op en loop?” (Mc. 
2, 5-9).

Zelfs in Jezus’daad van barmhartigheid, het genezen van een lamme man, zagen de 
schriftgeleerden iets verkeerds. Zij maakten zich meer zorgen om de culturele praktijk, 
dan om het verrichten van een daad van liefde. En alhoewel vele mensen daar bijeen 
waren, vormden de schriftgeleerden met hen geen cohesieve interculturele communiteit. 
Daarentegen, richtte hun geest zich op hun verschillen. Welke barrières moeten we 
overbruggen, wanneer wij kijken naar hen die van ons verschillen, binnen onze communiteit? 
Denk aan onze concentratie op leeftijdsverschillen, waarbij de jongeren worden 
beschreven als de nieuwe generatie met minimale vorming zonder ervaring.

Als vrouwelijke religieuzen, worden wij door onze profetische getuigenis uitgenodigd 
om elkaars verschillen door ons handelen te herkennen en te omarmen; soms schieten 
wij echter tekort in het belichamen van de ware geest van interculturaliteit. Het woord 
interculturaliteit verwijst naar onpartijdige interacties tussen verschillende culturen, op 
een wijze dat uit deze interacties gedeelde culturele uitdrukkingsvormen voortkomen, 
door middel van dialoog en wederzijds respect.3 Vanuit zulke interacties en ontmoetingen 
ontwikkelt zich een dynamisch proces, de gezamenlijke opbouw van een nieuwe cultuur. 
Dit gebeurt door te onderhandelen over betekenissen, houdingen en perspectieven. 
Door onderlinge gesprekken vinden en bouwen de leden een gemeenschappelijke basis, 
waarin hun identiteit zonder vooroordelen of angst kan worden uitgedrukt. Het resultaat 
hiervan is een stelsel van gezonde, levengevende relaties, en dus niet de opname van 
een cultuur in een dominante cultuur.

Als vrouwelijke religieuzen, verkeren wij in een goede uitgangspositie om door middel 
van de deugden van geloof, nederigheid en liefde te kunnen groeien in interculturaliteit, 



22

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  P
ot

en
tië

le
 u

itd
ag

in
ge

n 
vo

or
 in

te
rc

ul
tu

ra
lit

ei
t

De reden van haar antwoord wordt verklaard in Johannes 4, 9-10:

“De Samaritaanse zei tot Hem: “Hoe kunt Gij als Jood nu te drinken vragen aan 
mij, een Samaritaanse?” Joden onderhouden namelijk geen betrekkingen met 
de Samaritanen. Jezus gaf haar ten antwoord: “Als ge enig begrip had van de 
gave Gods en wist wie het is, die u zegt: Geef Mij te drinken, zoudt ge het aan 
Hem hebben gevraagd en Hij zou u levend water hebben gegeven.”

Gedurende deze ontmoeting, toont Jezus Zijn nederigheid door het zetten van de eerste 
stap: de Samaritaanse vrouw ertoe uitnodigen om Hem te drinken te geven. Met dat 
gebaar, onderhoudt Hij een interculturele dialoog. Teken hierbij aan, dat innerlijke moed 
fundamenteel is bij het zetten van de eerste stap om de barrière te doorbreken. Het 
“nee” van de vrouw is niet bevredigend voor Jezus, want transformatie vindt plaats via het 
identificeren en benadrukken van onderliggende vroegere culturele ondertonen. Jezus 
overbrugt de barrière die zich had bestendigd in de regio, en de Joden en de Samaritanen 

en ons hart te openen voor een dieper begrip van de verschillende ontmoetingen. Met 
een intelligent bewustzijn en een erkenning van de waardigheid van elk individu, kunnen 
wij met ons handelen een gevoel van gemeenschap aanmoedigen, wat tevens een 
aanmoediging zal zijn voor de leden van onze communiteiten om aan elkaar te geven en 
van elkaar te ontvangen, om aldus positieve relaties op te bouwen. Onze openheid, die 
voortkomt uit ons diepe respect voor de waardigheid van elke persoon, zet ons ertoe aan 
om de “ander” te vertrouwen. Vanuit dat vertrouwen ontwikkelt zich in een multiculturele 
of internationale communiteit geleidelijk aan een interculturele transformatie, die 
prachtige en levengevende relaties zal zaaien.

We zien dit duidelijk in de Heilige Schrift. Wanneer Jezus de Samaritaanse vrouw ontmoet, 
treedt Hij in een dialoog met haar, en nodigt haar bij Hem uit: “Geef Mij te drinken”. Het 
antwoord van de Samaritaanse vrouw illustreert haar vooringenomenheid ten aanzien 
van culturele verschillen; zij is zich helemaal bewust van Jezus’ ”anders” zijn.



23

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  P
ot

en
tië

le
 u

itd
ag

in
ge

n 
vo

or
 in

te
rc

ul
tu

ra
lit

ei
t

23

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

De reis naar het interculturele leven, 
stelt onze kwetsbaarheid bloot, en 
roept ons op om de nederigheid, de 
barmhartigheid en de zuiverheid van 
hart te omarmen, en vredebrengers 

te zijn. 

intercultureel bewustzijn en interculturele praktijken te overbruggen?

De gerenommeerde interculturele wetenschapper Pater Anthony Gittins verklaart, dat het 
interculturele leven een op het geloof gebaseerd, levenslang conversieproces is. Gittins 
offreert ons de zo mooie stelling, dat “het interculturele leven afhangt van de toewijding 
van de leden, en hun onderlinge ondersteuning bij het accepteren en genereren van 
positieve inzet, waarbij zij ervoor moeten openstaan om te leren, te luisteren en te 
veranderen”.4 Dit proces is het werk van de geest, die zich binnen en om de leden van de 
communiteit beweegt, om zich willens en wetens open te stellen, kwetsbaar te worden, 
te luisteren, en zich in te zetten, door middel van handelingen, voor de persoonlijke en 
communitaire transformatie.

Laten wij nu vervolgen met enkele uitdagingen die zijn gebonden aan het interculturele 
leven.

van elkaar scheidde. Verder verklaart Jezus aan de vrouw wat God te bieden heeft: levend 
water, dat alle barrières en verschillen overbrugt.

Om onze communiteiten te transformeren van multiculturele of internationale 
communiteiten naar een echte “interculturele samenwoning”, moeten we de verschillen 
benoemen, die we zien; en ook de uitdagingen, de stereotypes, de conflicten, de 
machtsverhoudingen, en andere barrières, die ons hinderen bij het bouwen van 
bruggen naar betekenisvolle relaties bij onze ontmoetingen. Door Zijn interculturele 
communicatie voelt de Samaritaanse vrouw zich in laatste instantie niet bedreigd door 
Jezus’ uitnodiging. Als gevolg daarvan treedt zij met Hem in gesprek, en deze conversatie 
resulteert in haar bekering, een broederlijke relatie ontstaat dan tussen hen, en zij wordt 
een echte discipel van Jezus.

Welke culturele praktijken scheiden ons van elkaar in onze communiteiten? Welke stereotypes 
blijven langdurig bestaan in onze communiteiten? Welke stappen zetten wij om barrières voor 



24

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  P
ot

en
tië

le
 u

itd
ag

in
ge

n 
vo

or
 in

te
rc

ul
tu

ra
lit

ei
t

De uitdagingen van interculturaliteit in Afrika

Zoals reeds boven aangegeven, is Afrika rijk aan cultuur en aan culturele praktijken. 
Cultuur ontwikkelt zich door menselijke interactie en wordt geschapen en onderhouden 
door menselijke communicatie.5 Ik omschrijf cultuur als een georganiseerd systeem van 
zingeving, dat de context vormt van alles wat een volk bezit, en daarmee ook de leden van 
hun maatschappij. De culturen van etnische stammengroepen waren vanuit hun traditie 
gericht op de familie, maar werden uitgedrukt in hun kunst, in hun muziek en in hun 
mondelinge literatuur. Afrikaanse filosofen, zoals John Mbiti, verklaren dat de Afrikanen 
het leven beschouwen als een groot geheel, en de religie doordringt bij hen alle aspecten 
van het leven. Onafhankelijk van de invloed van de moderne tijd, speelt de religie in 
Afrika nog steeds een centrale rol in het sociaal-economische en politieke leven van de 
volkeren.6 Ook Afrikaanse spreekwoorden als “er is een dorp voor nodig om een kind op 
te voeden”, belichten de Afrikaanse culturele rijkdom, de gemeenschapsaspecten, en de 
waarden van kinderen en gezinnen. Het wetenschappelijk werk van bisschop Desmond 
Tutu onderstreept de betekenisvolle relaties, die in de Afrikaanse gemeenschappen 
bestaan, en waarvoor hij een term gebruikte die vele Afrikaanse landen met elkaar 
gemeen hebben: Ubuntu. Tutu definieert Ubuntu als het geloof dat “een persoon pas een 
persoon wordt door de andere personen, hetgeen wordt geïnterpreteerd op de volgende 
wijze: mijn menselijkheid is op intieme wijze verbonden aan die van jou. En wanneer ik 
jou dus ontmenselijk, dan ontmenselijk ik ook mijzelf”.7 Ubuntu is het voorbeeld van de 
ware vermenselijking en relatievorming, en vormt daarom een basis en een kern voor 
interculturaliteit.

Ondanks dit voordeel, zijn de uitdagingen overvloedig. Ik zal de negen meest kritische 
uitdagingen in onze maatschappij en in onze gemeenschappen met u bespreken.

De eerste: de uitdaging van de stammendominantie. Indien de Afrikanen de “ubuntu” 
omarmen, waarom worden dan toch sommige gemeenschapsleden buitengesloten? 
Het is van belang erop te wijzen, dat de grote etnische stammengroepen vaak het 
gezag van het leiderschap op zich nemen, alsmede de macht in de politiek, in de 
kerken, in de organisaties en in de congregaties. De dominante cultuur regelt en 
minimaliseert de etnische groepspraktijken van de minderheid. Zulke dominantie 
leidt tot benardheid, vervreemding en haatgevoelens. Alhoewel deze in de sociale en 
politieke arena alom aanwezig zijn, komt men deze ook binnen de religieuze instituten 
tegen. Gedurende de kapittels van deze instituten, bijvoorbeeld, zijn minderheden zwaar 
ondervertegenwoordigd, of zelfs afwezig, en worden de lobbies voor de benoeming 
van de religieuze leiders bepaald door etnische of geografische afkomst. Aldus kan 
het voortdurend kiezen van leiders uit dezelfde etnische groep, die hun eigen agenda 
opleggen aan de congregatie, negatieve gevolgen hebben voor de hele congregatie. 
En daar komt dan ook nog bij, dat sommige religieuze leiders, na het aflopen van hun 
kapittelmandaat, weigeren af te treden, precies zoals dat ook gebeurt bij politieke leiders 
die zichzelf als onvervangbaar beschouwen, en de constitutionele voorschriften, die ook 
hun opvolgingsprocessen regelen, naast zich neerleggen. We worden ertoe uitgenodigd 
om ons te voorzien van een ander soort leiderschap. Ik ontleen de definitie van 
leiderschap aan Robert K. Greenleaf, die de leiderschapsystemen van een groot aantal 
congregaties, seminaries en kerken bestudeerde. Hij beschreef voor het eerst de term 
“dienend leiderschap”, een vorm van leiderschap die voortkomt uit de individuele wens 
om te dienen, om te zorgen, en om tegemoet te komen aan de behoeftes van het volk.8 

Het dienend leiderschap vindt haar basis in de individuele wens om te dienen; en 
vervolgens in een bewuste keuze om te willen leiden. Is dit de leiderschapsvorm die wij 
in onze communiteiten aantreffen? Wat motiveert de leiders in onze communiteiten? Heeft u 
gevallen meegemaakt van institutionele leiders die voor altijd in hun leidersrol wilden blijven, 
of van leiders die van mening waren, dat hun etnische groep de leidersrol moest behouden?



25

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  P
ot

en
tië

le
 u

itd
ag

in
ge

n 
vo

or
 in

te
rc

ul
tu

ra
lit

ei
t

De tweede: de uitdaging van de opzettelijke of impliciete vooringenomenheid. 
Vooringenomenheid bij benoemingen of overplaatsingen voor functies, studieplaatsen 
en lucratieve projecten zijn eerder regel dan uitzondering in de Afrikaanse communiteiten 
en in de Afrikaanse maatschappij. En dit geldt dus ook voor politieke kantoren en voor 
de Kerk. Soms lijkt het, alsof begunstiging en nepotisme de gewone gang van zaken 
is. Vaak worden benoemingen gedaan vanuit etnische of vriendschapsoverwegingen, 
en niet vanuit overwegingen waarbij wordt gelet op individuele capaciteit, talent en 
dienstbaarheid aan de missie van een instituut of van een bisdom. Sommige individuen 
die in leiderschapsfuncties worden gekozen, beschrijven deze dienstbare rol als “onze tijd 
om te eten”, en zeggen dan ook nog dat anderen “hun beurt daarvoor nu zullen moeten 
afwachten”. Het bewuste interculturele leven nodigt de leden ertoe uit de ware overdenking 
bij verkiezingen in het instituut en bij handelingen van het instituut te omarmen. Welke 
etnische allianties bestaan er binnen uw instituut? Hoe ziet het benoemingenproces voor het 
apostolische werk en vervolgstudies eruit? Wie behoren tot de binnenste cirkel en wie tot de 
buitenste cirkel in uw communiteiten?

De derde: de uitdaging van de werving. Ik heb contacten onderhouden met zusters 
die mij de uitdagingen hebben voorgelegd bij de werving van vrouwen voor religieuze 
instituten. Er kan een neiging bestaan, dat de roepingenpromotors en de vormingsleiders 
specifieke culturen, en etnische of tribale groepen, bevoordelen en vertegenwoordigen. 
Alhoewel de werving van meisjes uit verschillende etnische groepen gunstig is voor de 
instituten, worden sommige taken, organisaties en vormingshuizen gedomineerd door 
bepaalde etnische groepen. Soms is er zelfs sprake van een opzettelijke marginalisering 
van bepaalde minderheidsgroepen bij de werving, om daarmee te verzekeren dat het 
grootste deel van de leden blijft toebehoren aan geografische locaties, etnische groepen 
en rassen, die de voorkeur verdienen. En wanneer vrouwen van andere stammen toch 
tot de vorming worden toegelaten, dan weet men eigenlijk al vantevoren, dat zij niet 
tot de geloftes zullen worden toegelaten. En dat niet, omdat zij geen roeping uitstralen, 
maar omdat vooroordelen het voortouw zullen nemen. De jonge vrouwen, die behoren 
tot etnische minderheidsgroepen of –nationaliteiten, en die het religieuze leven willen 
ontdekken, horen er gewoon niet bij, en worden dan ook als zodanig behandeld, waardoor 
zij te vaak vroegtijdig uittreden. Zijn er bij u processen ontwikkeld, in uw vormingshuizen, die 
de diversiteit in de vertegenwoordiging bij de werving garanderen? Deze vertegenwoordiging 
is natuurlijk belangrijk, maar zet u zich ook bewust in voor de dienst van het interculturele 
leven? Of legt u alleen maar de nadruk op assimilatie?

De vierde: de uitdaging van assimilatie. De westelijke missionarissen hanteerden 
het assimilatiemodel bij de vorming van de Afrikaanse vrouwelijke religieuzen; ook bij 
hun gebeden, hun voedsel en hun tradities binnen het instituut, e.d. Tot op de dag van 
vandaag, werd het assimilatiemodel door religieuze instituten gehanteerd: iedereen 
assimileert zich aan de praktijken van de dominerende cultuur. De vormelingen werden 
dus verplicht om hun gedrag aan te passen aan de gedragsnormen van de communiteit. 
Mensen, met verschillende achtergronden, en behorend tot verschillende sociale 
groepen, die intreden bij communiteiten die zijn gebonden aan een dominante cultuur, 
trachten zich dus op een specifieke wijze te gedragen, die voor die dominante etnische 
gemeenschap of geografische locatie acceptabel is. Alhoewel dit een gevoel van cohesie 
kan scheppen, kunnen hier ook stereotypes uit voortkomen, inclusief de visie dat 
bepaalde attributen, karakteristieken en gedragspatronen de leden van een bepaalde 
groep typeren, die oorspronkelijk niet afkomstig zijn van, en toebehoren tot, het 
dominante model. De veranderende sociale en globale condities nodigen de religieuze 
instituten er de laatste tijd toe uit om een aantal van die praktijken te herzien, omdat 
de nieuwe leden op dit gebied rijper zijn, en ook meer ervaringen hebben opgedaan, 
en in de communiteiten moeten worden geïntegreerd. Om nieuwe leden aan te trekken 
en te behouden, moeten de religieuze instituten hun verwelkomingsstrategiën herzien, 
en hun van elkaar verschillende leden voeden en ondersteunen. Alleen op die wijze 



26

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  P
ot

en
tië

le
 u

itd
ag

in
ge

n 
vo

or
 in

te
rc

ul
tu

ra
lit

ei
t

kunnen wij de vitaliteit van de communiteiten verzekeren, en de solidariteit bevorderen. 
En dat kan alleen worden bereikt, wanneer wij de nieuwe leden laten voelen, dat zij er 
op alle niveaus bijhoren. We moeten werken aan het opbouwen van relaties die mensen 
fysiek en psychisch op hun gemak stellen, zodat zij weten, dat zij zichzelf kunnen zijn, en 
onbestraft vrijuit kunnen spreken.

De vijfde: de uitdaging van macht. Macht kan individuen gemakkelijk corrumperen, wat 
men in de politieke arena heel duidelijk kan zien. Het interculturele leven nodigt ons uit 
om na te denken, hoe wij in onze instituten en taken met macht omgaan, dat wil zeggen 
hoe wij het gezag gebruiken om degenen die onder ons staan te leiden, en hoe wij de 
middelen, die ons ter beschikking staan, inzetten en verdelen. Wordt de macht gebruikt 
om anderen in staat te stellen om van hun unieke talenten gebruik te maken? Worden 
de middelen gebruikt voor het ontwikkelen van capaciteit, ondersteuning en het netwerk 
van de leden, opdat zij gezamenlijk beschikken over de noodzakelijke middelen om de 
doelstellingen van het instituut te bereiken, alsmede het welzijn van allen? Of wordt 
macht gebruikt als een middel om anderen onrechtmatig te bedreigen of te intimideren? 
Zijn wij bevooroordeeld in ons handelen? Zijn wij, vanuit onze machtspositie, geneigd om 
anderen in staat te stellen persoonlijke verantwoordelijkheid te aanvaarden over hun 
levens en levenservaringen, op een wijze die hen hoop en mogelijkheden schenkt?

De zesde: de uitdaging van conflict. In de menselijke maatschappij zijn conflicten 
onvermijdelijk. Maar het is van essentieel belang om de achterliggende oorzaken van 
conflicten te onderzoeken, en de beste strategieën toe te passen om conflicten te 
vermijden, voordat zij de kop opsteken. Ik denk aan de talloze conflicten in Afrika: in 
Zuid-Soedan, Kongo, Mali, en in vele andere landen en regios. Deze conflicten kwamen 
voort uit machtskwesties, strijd om het leiderschap, culturele verschillen, apathie, en 
economische strijd. De onmogelijkheid om culturele verschillen te overbruggen, en het 
niet willen delen van de macht, voeden het conflict. En deze conflicten worden gebruikt om 
mensen met verschillende politieke denkbeelden te intimideren, en als een voorwendsel 
voor religieuze vervolgingen. Zij boezemen angst in, verdrijven de armen van hun land, 
en verarmen gemeenschappen. Etnische groepen worden hiervan het slachtoffer, en 
krijgen stempels opgedrukt, waardoor stereotypes ontstaan, die de verschillen “van 
anderen” benadrukken, zodat sommige groepen een minderwaardigheidscomplex 
krijgen opgelegd. En dit resulteert uiteraard in angst en haat, waardoor vervolgens zelfs 
nieuwe conflicten worden gevoed.

Rwanda, bijvoorbeeld, is een christelijk land met 80% christenen. Van deze, zijn 45% 
katholiek, en 35% protestant. Toch werd er in Rwanda in 1994 een genocide gepleegd: 
hele etnische gemeenschappen werden vrijwel uitgeroeid, en vele arme mensen, die 
hiervan niet eens de reden konden bevatten, verloren hun leven. Maar hoe kon deze 
genocide plaatsvinden, terwijl het Evangelie van Christus hier werkelijk is verkondigd, en 
zich heeft gevestigd in de harten van de mensen? In 2017 vroeg Paus Franciscus officieel 
om vergeving voor de rol van de Kerk in deze genocide van 1994, en hij verklaarde, dat 
in Rwanda de “zonden en het falen van de Kerk en van haar leden, het gezicht van het 
katholieke geloof hebben verminkt”.9

Vorig jaar werd een priester van het bisdom Rumbek aangeklaagd voor zijn rol bij het 
neerschieten van priester Christian Carlassareupon, die net daarvoor was benoemd tot 
nieuwe bisschop van Rumbek.10 In Kenia werd priester Guyo Wage veroordeeld tot 27 
jaar voor het doden van bisschop Luigi Locati, die toen bisschop was van het bisdom 
Isiolo, in Kenia.11 Deze drie voorbeelden illustreren het bestaan van verborgen haat, 
onverschilligheid, machtsstrijd en economische strijd, die in elk van deze gevallen heeft 
geleid tot een verlies van levens. Hoe kunnen wij woede, haat, frustratie, apathie en 
conflict in religieuze instituten beheersen? Het interculturele leven presenteert ons een 
gelegenheid tot zelfonderzoek, en dit is tevens een wijze om ons ervan bewust te worden, 
dat ook wij “de ander” kunnen zijn, beschouwd vanuit het perspectief van mensen die 



27

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  P
ot

en
tië

le
 u

itd
ag

in
ge

n 
vo

or
 in

te
rc

ul
tu

ra
lit

ei
t

van ons verschillen. En in een interculturele leefomgeving, zijn dit soms de mensen met 
wie we samenwonen, en met wie we samen werken en bidden.

De zevende: de uitdaging van de ouderen. Een paar jaar geleden bezocht ik een land in 
Centraal-Afrika. Ik verbleef in een gastenhuis met vele zusters afkomstig uit verschillende 
landen in Afrika en Europa. Ik ontmoette een missiezuster uit Europa, die mij inwendig 
verscheurd en verwond leek. Ik gaf haar een hand, en zij vertelde me een treffend verhaal 
over uitsluiting. Zij had 45 jaar in dat land gediend, waar zij verschillende ziekenhuizen 
had gesticht, en altijd ziekenhuisdirectrice was geweest. Zij was innerlijk verscheurd, 
omdat zij kort tevoren op abrupte wijze van haar ziekenhuisfunctie was ontheven, en - 
om eerlijk te zijn - op een brute wijze. Het nieuwe provinciale bestuur had haar diensten 
niet meer nodig. Zij was nu 70 jaar, en werd bestempeld als “te oud”. Zij werd niet in de 
gelegenheid gesteld om haar verantwoordelijkheden over te dragen, en ook niet om haar 
45-jarig jubileum te vieren. Zij had zich niet kunnen voorbereiden op het verlaten van 
haar actieve dienst, en moest nu plotseling terug naar haar thuisland in Europa. Alhoewel 
haar verhaal langer was dan dit, is een dergelijk handelen heel gewoon in instituten en 
op werkplaatsen. Het intercultureel leven, dat niet alleen betrekking heeft op etniciteit 
en op taal, maar ook op leeftijd, roept ons op om hen die een hoge leeftijd bereiken, te 
begeleiden door middel van dialoog.

We kunnen op dit gebied iets leren van de uitnodiging van de profeet Jesaja:

“Komt laat ons de zaak afhandelen, zegt Jahwe. Zouden uw zonden, die als 
scharlaken zijn, wit kunnen worden als sneeuw? Zouden zij, rood als purper, 
kunnen worden als wol” (Js. 1, 18).

Hoe behandelen wij onze ouderen na jaren van dienstbaarheid? Hoe behandelen wij hen 
die voor hun plaats moeten strijden, en op het punt staan, door onze taakvervulling, uit 
hun functie te worden gezet, vanwege hun leeftijd of andere uitdagingen? Dialoog leidt 
tot wederzijds begrip, en helpt benaderingen te definiëren en te omschrijven, waarmee 
deze kwesties kunnen worden aangepakt. Toen hij op 25 juli 2021 de grootouders en 
alle ouderen herdacht, zei Paus Franciscus: “Oude mensen zijn geen “overlevenden” 
die op een zijspoor moeten worden gezet; zij blijven een kostbare voedingsbodem voor 
gezinnen, jonge mensen en gemeenschappen”.  

De achtste: de uitdaging van het gewijde leven. Anders dan in de hedendaagse 
maatschappij, waren de traditionele rollen van de Afrikaanse vrouwen het huwelijk, het 
dragen en baren van kinderen en het zorgen voor de huishouding. Er bestonden niet 
veel alternatieve rollen voor hen, wat in de tegenwoordige tijd wel het geval is. Daarom 
werden vrouwen opgeleid voor het koken en het zorgdragen voor de familie en voor het 
huis. Hun ontmoeting met missiezusters opende voor hen een alternatieve levensstijl: 
het intreden bij het religieuze leven en zelfs het werken buitenshuis. Via hun opvoeding 
leerden de meisjes, dat het religieuze leven een roeping was: een individu komt, via 
een proces van overdenking, tot een persoonlijk besluit om te antwoorden op zijn of 
haar innerlijke conversie, een vurig verlangen om het eigen leven te geven aan liefde 
en dienstbaarheid. Het is een scheppend handelen van God, want alleen God kan een 
persoon de capaciteit geven om te leven in eenheid met Christus – het is een unieke 
en gewijde levenswijze. Gods roeping overstijgt de etniciteit, de sociale status en de 
politieke kleur; en de waardigheid van elke persoon moet in ons antwoord op zijn of 
haar roeping worden gerespecteerd. Missiezusters doen betekenisvolle opofferingen; 
de opbouw van een nieuwe culturele variant, die in strijd is met enkele Afrikaanse 
praktijken en het traditioneel verwachtingspatroon doorbreekt, verandert de rol van de 
vrouw in de maatschappij, en sluit voor hen de mogelijkheid in om het religieuze leven te 
omarmen, en een opleiding te volgen. In onze hedendaagse tijd bestaat er een tendens, 
waardoor sprake kan zijn van een conflict tussen het religieuze leven van de zusters en 
hun geloften, terwijl op dat gebied geen tussenweg mogelijk zou mogen zijn. Zelfs na hun 



28

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  P
ot

en
tië

le
 u

itd
ag

in
ge

n 
vo

or
 in

te
rc

ul
tu

ra
lit

ei
t

tradities, wat Afrikanen in staat stelt om het geloof te beleven binnen hun eigen culturele 
context. In zijn apostolische exhortatie “de vreugde van het Evangelie”, schrijft Paus 
Franciscus: “In de christelijke gewoontes van een geëvangeliseerd volk, verfraait de 
Heilige Geest de Kerk, waarbij Hij nieuwe aspecten toont van de openbaring, en hieraan 
een nieuw gezicht geeft”. Door middel van de inculturatie, “leidt de Kerk de mensen, met 
hun eigen cultuur, binnen in haar eigen gemeenschap”, want “elke cultuur biedt positieve 
waarden en vormen, die de wijze waarop het Evangelie wordt verkondigd, begrepen en 
geleefd, kunnen verrijken (Evangelii Gaudium, 116).

Alhoewel de kerkelijke leer heel duidelijk is, wijken sommige culturele praktijken ervan 
af. In een ministerieel rapport van de Amerikaanse regering, gepubliceerd in 2018, werd 
bekend gemaakt, dat in Noord-Ghana duizenden vrouwen en hun kinderen dakloos 
werden, nadat zij waren beschuldigd van hekserij. Meer dan zes heksenkampen werden 
opgericht, verspreid over deze regio, waarin tussen de 2000 en 2500 vrouwen verbleven, 
met meer dan 1000 kinderen.12 Traditioneel zijn hekserij en toverij diep geworteld in 

vormingsproces, houden enkele gewijde vrouwelijke religieuzen zich niet volledig aan het 
offer en de levenswijze, waaraan zij zich als vrouwelijke religieuzen hebben toegewijd: 
de roeping tot het discipelschap en het volgen van alle geloftes. De keuze om niet te 
trouwen, en zich aan de geloften te houden van kuisheid, gehoorzaamheid en armoede, 
is een gewetensvolle keuze, waaraan hele duidelijke verwachtingen zijn verbonden. Maar 
voor sommigen kan dit een hele moeilijke werkelijkheid vormen. De interculturaliteit, die 
mensen van alle roepingen waardeert, heeft de kracht om ons als een communiteit bij 
deze uitdagingen te helpen, via een dialoog waarin de uitdagingen en de innerlijke strijd 
die individuen ervaren, vrij kunnen worden bediscussieerd, waardoor deze beter kunnen 
worden begeleid in hun proces van overdenking voor het maken van op informatie 
gebaseerde, gewetensvolle keuzes.

De negende: de uitdaging van de traditionele praktijken. De Kerk en de 
bisschoppensynode gaat voort met haar bemoediging van de inculturatie van religieuze 



29

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  P
ot

en
tië

le
 u

itd
ag

in
ge

n 
vo

or
 in

te
rc

ul
tu

ra
lit

ei
t

individuele waardigheid, vergroot insluiting en eerlijkheid, en waardeert de talenten, het 
harde werk, de overdenkingen, bijdragen en ideeën van andere mensen. 

Het is een communiteit waar het geloof overheerst, dat de gedachten, visies en 
perspectieven van andere mensen belangrijk zijn, en waar het actief luisteren en zoeken, 
om te kunnen begrijpen, de norm is. Een communiteit, waar het vertrouwen en het 
respect groeit, en daardoor voelt iedereen zich hier welkom, en op zijn gemak, zoals 
thuis.

Om af te sluiten, wil ik terugkomen op de leer van Jezus, die ik beschouw als het primaire 
uitgangspunt op onze reis naar interculturaliteit. In de bergrede openbaart Jezus via de 
zaligheden de hoge wet van de liefde:

sommige Afrikaanse culturele praktijken. Een zekere aandacht voor dergelijke praktijken, 
die zich met name richt op de wijze waarop hier in de religieuze gemeenschappen, in 
de takenvervulling en tussen de mensen onderling wordt gesproken, is van essentieel 
belang. Er zijn tijden geweest, dat de discussie over deze zaken de gemeenschappen 
gebroken hebben, waardoor op de leden van bepaalde etnische groepen een stempel 
werd gedrukt. Het is noodzakelijk om te onderzoeken welke culturele praktijken ervoor 
in aanmerking komen om te worden opgenomen in de liturgie en in de religieuze 
ceremonies, opdat kan worden verzekerd dat deze overeenstemmen met de kerkelijke 
leer. Er bestaan vele uitdagingen die onze maatschappij belasten, maar er zijn ook 
mogelijkheden. Laten wij tijd hiervoor nemen, en laten wij die tijd gebruiken om te kijken, 
te observeren, en intensief te luisteren.

Waar gaan we van hieruit naartoe?

Alles bij elkaar genomen, is de keuze voor het interculturele leven een uitdaging, en 
niet alleen maar omdat de etnische diversiteit zo complex is; zelfs instituten met leden 
uit hetzelfde land, die zijn samengesteld uit dezelfde etnische groepen, hebben soms 
moeilijkheden met het samenleven. Vaak komen die moeilijkheden voort uit kwesties, 
zoals geld, macht, meerderwaardigheidsgevoelens, het gebruiken van stereotypes, 
en het vernederen van elkaar. De oorzaken van deze kwesties worden slechts zelden 
besproken, waardoor vele leden in stilte lijden. Vele religieuze instituten hebben reeds 
pogingen gedaan, om leden van verschillende nationaliteiten en van verschillende 
culturen bij elkaar te brengen gedurende de eerste en de voortgaande vorming, in 
de hoop dat dit de interculturele uitdaging kan oplossen. Maar in de praktijk, gebeurt 
het niet zelden, dat in dit kader één enkele etnische groep domineert: dit heeft dan 
gevolgen voor het taalgebruik, dat door hun taal wordt overheerst, en op dezelfde wijze 
overheerst vervolgens ook hun voedsel, hun muziek, en vele andere praktijken worden 
dan meestal ook opgelegd door die ene cultuur, en aldus worden de andere culturen 
onzichtbaar gemaakt, en als onbelangrijk bestempeld. Dit heeft op de leden van de 
minderheidsculturen een benauwende en vervreemdende uitwerking, en stilte wordt 
dan voor hen de norm. De internationale, multiculturele communiteit, die men wilde 
vormen, is dan mislukt, en het doel is dus niet bereikt; in plaats daarvan, ontwikkelen de 
leden een negatieve houding, en voelen zich niet meer bij de communiteit betrokken.

Indien men simpelweg mensen met verschillende achtergronden samenvoegt, vormen 
zij daardoor niet noodzakelijkerwijs een interculturele communiteit. Studenten op een 
kostschool, bijvoorbeeld, of mensen die deelnemen aan een conferentie, zijn geen 
interculturele gemeenschap, vanwege deze deugd van nabijheid tot mensen van andere 
culturen. Een echte interculturele communiteit komt voort uit een speciaal daarvoor 
op gang gezet overdenkingsproces, dat de leden in staat stelt om hun individualiteit te 
ontwikkelen, de dialoog bemoedigt en vergemakkelijkt, en een atmosfeer schept van 
openheid ten aanzien van leerprocessen. Een interculturele communiteit koestert de 



30

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  P
ot

en
tië

le
 u

itd
ag

in
ge

n 
vo

or
 in

te
rc

ul
tu

ra
lit

ei
t

“Zalig de barmhartigen, want zij zullen barmhartigheid ondervinden. Zalig de 
zuiveren van hart, want zij zullen God zien. Zalig die vrede brengen, want zij 
zullen kinderen van God genoemd worden” (Mt. 5, 7-9).

De reis naar het interculturele leven, stelt onze kwetsbaarheid bloot, en roept ons 
op om de nederigheid, de barmhartigheid en de zuiverheid van hart te omarmen, en 
vredebrengers te zijn. Het is een reis, waarop we alles wat we altijd hebben opgevat als 
de absolute waarheid, moeten laten varen; leren en opnieuw leren – deze reis vraagt om 
openheid, zachtmoedigheid en goedmoedigheid.

Wanneer wij posities innemen van gezag, macht en leiderschap, doen wij er goed aan 
ons te herinneren aan Jezus’woorden in Mt. 25, 35: “Ik was vreemdeling, en gij hebt Mij 
opgenomen”. Jezus spreekt deze woorden met een open hart, en is gevoelig voor de 
noden van de “ander”. Denk aan diegenen die als “anderen” worden beschouwd in onze 
communiteiten en werkplaatsen: wij kunnen hen helpen in hun zoektocht, of we kunnen 
hen een thuisgevoel geven. Het interculturele leven vraagt om overdenking, speciaal 
daarop gerichte toewijding, dialoog binnen de communiteiten vanuit verschillende 
perspectieven, beoordeling van de geschiktheid van nieuwkomers, en de bereidheid en 
de goede wil om zich aan te passen, en van anderen te leren. Het schept een prachtige 
gelegenheid om individuen te helpen bij het omarmen van verschillen, voor het 
ontwikkelen van verschillende wereldvisies en capaciteiten voor sociale analyse.

Daarnaast is Ubuntu een krachtig middel om een communiteit te versterken, om te 
communiceren, en een groepsidentiteit te vormen, die steunt op wederkerigheid, 
empathie, generositeit en toewijding van haar leden. Gittens zegt, dat wij, als vrouwelijke 
religieuzen, ons geloof niet kunnen uitdrukken, indien dit verstoken is van onze culturele 
attributen. Zeker maken de culturele attributen deel uit van wat wij zijn. Een interculturele 
communiteit moet de culturele identiteit van elke persoon op waarde schatten, als een 
gave.

Daarom is het bij het identificeren van de dynamiek van het interculturele leven van groot 
belang om de cultuur te doorgronden en te erkennen, niet alleen maar als iets wat ons 
verschillend maakt, maar als een gemeenschappelijke noemer, omdat er niemand bestaat 
zonder cultuur. De interculturele vorming zal de vrouwelijke religieuzen ongetwijfeld 
leren om gezonde relaties aan te gaan, en om samen te bouwen aan interculturele 
communiteiten, maar het leren alleen transformeert deze communiteiten niet. De 
leden van deze communiteiten moeten beschikken over het volgende: doelstellingen, 
tolerantie ten aanzien van ambiguïteiten en fouten, een forum voor geuite frustraties 
zonder daarop volgende beoordelingen, de juiste correctiemiddelen, en afwachtend 
luisteren, met bemoediging en compassie.

Tenslotte, moet er sprake zijn van een impliciet verklaard collectief bewustzijn, dat het 
een reis is van heling en begeleiding naar volmaaktheid. Dit zijn de dingen die vitale 
conversaties op gang brengen, broederlijke relaties koesteren, alsook solidariteit met 
elkaar, een gezond gemeenschapsleven, een dragelijke atmosfeer, en boven alles ….. 
het richten van onze levens op God die met ons meeloopt gedurende deze reis. We zijn 
niet alleen, beloofde Jezus ons, “Ziet, Ik ben met u alle dagen tot aan de voleinding der 
wereld”. Amen (Mt. 28, 20).

 

 



31

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
 - 

  P
ot

en
tië

le
 u

itd
ag

in
ge

n 
vo

or
 in

te
rc

ul
tu

ra
lit

ei
t

1	 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/nigeria-population
2	 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/egypt-population
3	 UNESCO: https://en.unesco.org/creativity/interculturality
4	 Anthony Gittins &Gerald A. Arbuckle (2015). Living Mission Interculturally: Faith, Culture, and the Renewal of 

Praxis. Collegeville, Minnesota, Liturgical Press.
5	 Wakahiu, J. 2015. Foundations of religious Institutes and Impact of Technology Innovation on Sisters in Af-

rica: A Sociocultural Approach. In: Voices of Courage: Historical, Sociocultural, and Educational Journeys of 
Women Religious in the East and Central Africa.

6	 Mbiti, John. 1999. African Philosophy and Religions. P.15.
7	 Tutu, Desmond. 2000. No future without hope.
8	 Greenleaf, 1998
9	 E-International Relations: https://www.e-ir.info/2020/08/09/accepting-the-unacceptable-christian-church-

es-and-the-1994-rwandan-genocide/
10	 America Magazine: https://www.americamagazine.org/faith/2021/04/28/attackers-shoot-italian-bishop-

elect-south-sudan-240548
11	 Standard Chartered: https://www.standardmedia.co.ke/national/article/2001419925/luigi-locati-murder-

priest-who-killed-bishop-sentenced-to-12-years-in-jail
12	  Global Sisters Report: https://www.globalsistersreport.org/news/ministry/news/women-accused-witch-

craft-ghana-find-refuge-outpost-run-sisters



32

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

DE SYNODALITEIT IN DE KATHOLIEKE KERK

Zr Anne Béatrice Faye, CIC

Zr. Anne Béatrice Faye, CIC, is religieuze van de Congregatie van 
de Onbevlekte Ontvangenis van Castres. Zij is afgestudeerd in de 
filosofie aan de universiteit “Cheik Anta Diop” van Dakar (Senegal) 
en is geïnteresseerd in onderwerpen in verband met de positie van 
de vrouw in de Afrikaanse context. Zij is docente Filosofie en lid van 
de Association of African Theologians (ATA).

De lezing werd in december 2021 gegeven tijdens een workshop 
georganiseerd door de JPIC-commissie van de UISG-USG.

1.	 Wat ik zag en hoorde: tussen waarnemingen en vragen

Om te beginnen hebben wij drie (3) feiten waargenomen:

1e waarneming: 

In sommige plaatselijke kerken zijn de generaties onder de vijftig jaar bijna volledig uit 
het leven van de parochies verdwenen. Vandaag de dag vormt een verscheidenheid aan 
meningen en geloof het decor van de kerk. Er zijn geen antwoorden, maar toch zijn er van de 
kant van sommige plaatselijke kerken wel pogingen om te reageren, soms op verrassende 
wijze. Er wordt gesproken over openheid in morele aangelegenheden, verankering van 
de identiteit of de inzet van leken op verschillende niveaus van uitoefening van ambtelijke 
functies. Maar is dit genoeg? Zoals we hebben gezien, zijn noch de moed van Johannes 
Paulus II, noch het intellectuele inzicht van Benedictus XVI voldoende geweest om de Kerk 
weer in het spel van de grote geschiedenis te brengen. De realiteit van de hedendaagse 
wereld is dat het gezag van de hiërarchie op het spirituele vlak door de geschiedenis 
is weggevaagd. In zijn zoektocht naar zingeving aanvaardt de hedendaagse mens niet 
langer antwoorden van bovenaf. Hedendaagse religiositeit benadrukt bij het zoeken 
naar zin het belang van persoonlijke reizen boven het aanbod van het kerkelijk instituut. 
Daarom moet het persoonlijk zoeken naar geloof in het centrum van de persoon worden 
geplaatst. Alleen vanuit dit nieuwe midden zal het mogelijk zijn een sterke behoefte aan 
saamhorigheid en katholieke identiteit te hernieuwen.



33

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

 A
nn

e 
Bé

at
ri

ce
 F

ay
e,

 C
IC

   
-  

D
e 

Sy
no

da
lit

ei
t i

n 
de

 K
at

ho
lie

ke
 K

er
k 2e waarneming:

Daarentegen is er in andere plaatselijke Kerken veeleer de vitaliteit van hun jeugd, het 
bruist er van de initiatieven, van de verschillende en verscheidene bewegingen met hun 
uitdagingen waarvan : 

-	 de uitdaging van de identiteit 
-	 de uitdaging om de ander te ontmoeten, 
-	 de uitdaging van de sociaal-culturele verscheidenheid 
-	 en de uitdaging om de wereld een passende boodschap te brengen en acties te 

ondernemen die zijn aangepast aan de veranderende context van hedendaagse 
crises. Ik denk vooral aan de Kerken in Afrika, die ik beter ken.

3e waarneming: 

Tenslotte wordt de gehele Kerk opgeroepen om zich bewust te worden van de noodzaak 
en de urgentie van de integratie van de oecumenische dimensie en van de dialoog met 
andere gelovigen en niet-gelovigen. Dit is een van de perspectieven van de synodaliteit, 
die de weg insluit waarin het Volk van God reist met de hele menselijke familie. De 
nadruk zal dus liggen op de stand van de betrekkingen, de dialoog en de eventuele 
gezamenlijke initiatieven met gelovigen van andere godsdiensten, met mensen die ver 
van het geloof afstaan, evenals met specifieke sociale milieus en groepen, met hun 
instellingen (de wereld van de politiek, de cultuur, de economie, de financiën, de arbeid, 
de vakbonden en de bedrijfsverenigingen, de niet-gouvernementele organisaties en de 
civiele maatschappij, de volksbewegingen, de verschillende minderheden, de armen en 
de gemarginaliseerden, enz.). Uit deze waarnemingen komen vier vragen naar voren die 
ik u wil laten zien en waarop kan worden voortgeborduurd.

De eerste heeft betrekking op onszelf: waarmee houden wij ons bezig? Van waaruit 
handelen en spreken wij? Waartoe roept de Heilige Geest ons op in deze tijd? 

De tweede is de situatie van de Kerk in de wereld van vandaag. Waarom een synode over 
de synodaliteit in de katholieke kerk? Wat is de bedoeling van de vernieuwing? 

De derde vraag heeft betrekking op de hiërarchische en religieuze macht in de Kerk. 
Gaat het erom de populariteit van de Kerk te vergroten door de leken te betrekken bij de 
uitoefening van de “hiërarchische” macht? Is “religieuze kracht” vandaag de dag genoeg 
om de uiteindelijke zin van iemands leven te vinden? Zullen wij erin slagen de Kerk weer 
populair te maken door het gezicht van de macht te veranderen, d.w.z. door haar meer 
lekenvriendelijk of meer vrouwelijk te maken?

Ten slotte brengt de vierde vraag ons terug bij het onderwerp van onze bijdrage: Wat 
heeft de Kerk vandaag dringend nodig? Gaat het om meer priesters of om het herstel 
van de legitieme autonomie van de lekengelovigen, individueel of in verenigingsverband? 
“Tot welke verdere stappen nodigt de Geest ons uit om te groeien als synodale Kerk? 
Hoe kunnen we ervoor zorgen dat deze synode niet de indruk wekt een bureaucratisch 
en afstandelijk proces te zijn? Wat is het doel van deze reusachtige raadpleging van alle 
katholieken?”

Dit zijn de vragen waarop het voorbereidend document voor de synode een antwoord 
tracht te geven, waarbij vooral wordt aangegeven hoe concreet te werk moet worden 
gegaan, zonder een antwoord op kritiek achterwege te laten. 

Er zijn zeker nog andere vragen waarmee wij en de Kerk vandaag worden geconfronteerd. 
De uitdaging is: te luisteren naar de stem van het volk van God, van de stemlozen in onze 
gemeenschappen en van allen die ons geloof niet delen. Kan synodaliteit een antwoord 
van de Kerk zijn op al deze uitdagingen? Dit zullen we proberen uit te zoeken.



34

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

 A
nn

e 
Bé

at
ri

ce
 F

ay
e,

 C
IC

   
-  

D
e 

Sy
no

da
lit

ei
t i

n 
de

 K
at

ho
lie

ke
 K

er
k 2.	 Synodaliteit, een poging tot een antwoord van de Kerk 

De kwestie van de synodaliteit in de katholieke Kerk verplaatst de as van het katholicisme 
van de parochies en andere interkerkelijke “plaatsen” naar de “straat”, naar het profane, 
naar de meest behoeftigen, naar het leven van alledag. Door de synode over synodaliteit 
bijeen te roepen, nodigt paus Franciscus ons uit om een proces van openheid en wederzijds 
luisteren aan te gaan. Voor hem is het een beweging om iedereen in staat te stellen zijn 
ervaring, gevoelens en gedachten te uiten. Hij roept de hele Kerk op te zoeken naar een 
nieuw model, dat ongelijke verhoudingen van superioriteit en ondergeschiktheid opheft, 
door een dialoog aan te gaan die nieuwe kerkelijke kanalen en structuren opbouwt voor 
het derde millennium.
Vandaag de dag bestaat de stem van de Kerk uit vele verschillende stemmen en de synode 
is een genadetijd waarin de eensgezinde en samenhangende boodschap diversiteit en 
pluraliteit is. Met andere woorden, synodaliteit gaat over het onderscheiden van hoe de 
Geest door en met het Lichaam van Christus beweegt, zodat wij onze missionaire inzet in 
de wereld kunnen blijven vervullen. Het is in deze context dat deze synode van belang is 
voor het bepalen van noodzakelijke hervormingen in de Kerk.
Het is dan ook in een geest van dialoog, openheid en zinvolle uitwisseling van ervaringen, want 
wat iedereen aangaat, moet door iedereen worden aangepakt en overeengekomen. 
Het doel van deze synode is de Kerk te binden in een gemeenschappelijke reis. Vandaag 
heeft de geest ons veel te vertellen. Het is in deze zin dat wij de drie sleutelwoorden 
van deze synode moeten verstaan: communio, participatio en missio. Ik zou willen 
toevoegen: gedeelde verantwoordelijkheid. Wij ervaren het belangrijkste moment van 
de huidige fase van aanvaarding van het Tweede Vaticaans Concilie onder het pontificaat 
van paus Franciscus. De term synodaliteit geeft uitdrukking aan de aard, de vorm, de stijl 
en de zending van de Kerk.
Zeker, de Kerk is gewend aan dialoog en overleg. Maar door naar elkaar te luisteren 
is het niet alleen een zaak van de Kerk alleen, maar worden ook andere gelovigen 
betrokken bij het nadenken over de grote vragen van onze tijd. Er is onder meer de 
oecumenische kant, de interreligieuze dialoog en de dialoog met niet-gelovigen, zonder, 
op het niveau van Afrika, de dialoog met traditionele godsdiensten te vergeten. In die zin 
is de synodaliteit belangrijk omdat zij de kwaliteit van onze betrekkingen ter discussie 
stelt: tussen gemeenschappen, tussen godsdiensten, tussen confessionelen, tussen 
christenen en niet-christenen.
Daarvoor hebben wij groepen nodig, verenigingen, bewegingen van gelovigen die van 
onderaf worden geïnspireerd door de heilige Geest en die ons laten inzien dat evangelisatie 
leven is. Om het geloof weer tot bloei te brengen, is het dringend nodig de heilige Geest 
de vrijheid te geven om in het volk van God te handelen zoals het Hem goeddunkt, 
misschien door initiatieven te ontplooien die niet van bisschoppen en priesters komen. 
Laten we ons er dus niet over verbazen dat leken op christelijke wijze handelen, maar 
buiten de parochiaal-diocesane kringen op wegen van spiritualiteit die zij zelf van dag tot 
dag kunnen bewandelen zonder belemmering of controle.
Vanuit het oogpunt van Afrika, waar ik vandaan kom (Burkina Faso), opent deze 
synodaliteit perspectieven op het continent. Ik ben ervan overtuigd dat als wij ons 
inzetten voor deze gemeenschappelijke reis als de Kerkfamilie van God in Afrika, wij veel 
zullen bijdragen aan de universele Kerk. Als ik bijvoorbeeld onze jeugd zie met al haar 
mogelijkheden, de plaats van de vrouwen en hun inzet op het niveau van de kerkelijke 
basisgemeenschappen (BEC) en de parochies, dan weerspiegelt dat ook de jeugd en de 
dynamiek van onze plaatselijke Kerken.
Er is de kwestie van de cultuur, een van de grote problemen. Wat als we het hebben over 
de synodaliteit van culturen? Op dit niveau moeten wij ons afvragen of onze culturen niet 
iets vernieuwends en profetisch in te brengen hebben op deze gemeenschappelijke weg 



35

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

 A
nn

e 
Bé

at
ri

ce
 F

ay
e,

 C
IC

   
-  

D
e 

Sy
no

da
lit

ei
t i

n 
de

 K
at

ho
lie

ke
 K

er
k

van onze zendingsplekken. De grote uitdaging bestaat erin een cultuur van kerkelijke 
eensgezindheid tot stand te brengen, die zich kan manifesteren in stijlen, evenementen 
en synodale structuren die aanleiding zullen geven tot een nieuwe kerkelijke werkwijze 
voor de Kerk van het derde millennium.

3.	 Wat de kerkgeschiedenis ons vertelt over dit synodale luisteren. 

Als we naar de geschiedenis van de Kerk kijken, is deze praktijk niet nieuw. Het is de moeite 
waard te verwijzen naar de gulden regel van bisschop St. Cyprianus, die kan worden 
beschouwd als de synodale vorm van het eerste millennium en die het meest geschikte 
kader voor interpretatie biedt om na te denken over de uitdagingen van vandaag: “Niets 
zonder de raad van de priesters en de overeenstemming van het volk”. Voor deze 
bisschop van Carthago waren het inwinnen van advies bij priesters en het bereiken van 
consensus met het volk fundamentele ervaringen gedurende zijn hele bisschopsambt 
om de eenheid in de Kerk te bewaren. Daartoe wist hij methoden uit te werken die 

met de universele Kerk.  Ik hou van het beeld van de reis waartoe de Kerk ons uitnodigt. 
Synodaliteit is als een ontdekkingsreis die wij samen ondernemen onder leiding van de 
heilige Geest, met alle gelovigen en alle bedieningen. Tijdens deze reis moeten wij naar 
elkaar luisteren, bidden, nadenken over de wil van de heilige Geest en onze ervaringen 
van geloof en leven delen. Luisteren is een van de twee pijlers van het synodale proces. 
De Kerk nodigt ons uit deze reis te beginnen door naar de Geest te luisteren, door naar 
elkaar te luisteren in een open dialoog, want het doel van deze reis is niet alleen elkaar 
te ontmoeten, naar elkaar te luisteren en elkaar beter te leren kennen, maar samen te 
werken “zodat pastorale besluiten kunnen worden genomen”. Door te luisteren en te 
delen, zullen we proberen te begrijpen wat de wil van de Heilige Geest is. Wij zijn dus een 
luisterende Kerk.
Dit vereist :“Samen optrekken” door het gehele volk van God met creativiteit en 
authenticiteit te betrekken bij een gemeenschappelijke missie. Dit is participatie. Om dit 
te kunnen doen, moeten wij ons bekeren tot een gemeenschappelijke onderscheiding 



36

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

 A
nn

e 
Bé

at
ri

ce
 F

ay
e,

 C
IC

   
-  

D
e 

Sy
no

da
lit

ei
t i

n 
de

 K
at

ho
lie

ke
 K

er
k

van het doopsel en op de deelname aan het gemeenschappelijk priesterschap van alle 
gelovigen2. De Kerk als geheel wordt gekwalificeerd door processen van luisteren waarin 
elk van de kerkelijke personen iets inbrengt dat de identiteit en de zending van de anderen 
aanvult 3, uitgaande van wat eigen is aan elk van hen 4.

4.	 Synodaliteit, een vollediger manier om Kerk te zijn

Luisteren is geen doel op zich. Het maakt deel uit van een breder proces, waarin de 
hele gemeenschap, in de vrije en rijke verscheidenheid van haar leden, geroepen is om 
te bidden, te luisteren, te analyseren, te overleggen en te adviseren, zodat pastorale 
beslissingen worden genomen in overeenstemming met Gods wil. Dit geheel van relaties 
en communicatiedynamiek schept een klimaat voor advies en consensusvorming, die 
vervolgens in besluiten wordt omgezet. Het is belangrijk om bij een luisterproces alle 
acties in overweging te nemen: “Bid, luister, analyseer, overleg en adviseer”, want het 

gebaseerd waren op dialoog en gemeenschappelijke onderscheiding, waardoor allen, 
en niet alleen de priesters, konden deelnemen aan beraadslagingen en besluiten. Het 
eerste millennium biedt voorbeelden van een forma ecclesiae waarin de uitoefening van 
de macht werd opgevat als een gedeelde verantwoordelijkheid.

Geïnspireerd door deze manier van werken, beschrijft paus Franciscus het nieuwe 
kerkelijke model als volgt: “Een synodale Kerk is een Kerk van luisteren (...). Het is een 
wederzijds luisteren waarbij iedereen iets te leren heeft (...). Het is luisteren naar God, 
in zoverre dat men met Hem luistert naar de roep van het volk; en het is luisteren naar 
het volk, in zoverre dat men in hen de wens inademt waartoe God ons roept 1. Luisteren 
is onontbeerlijk in een synodale kerkleer, omdat het uitgaat van de erkenning van de 
identiteit van de kerkelijke personen - leken, priesters, religieuzen, bisschoppen, paus 
- op basis van horizontale verhoudingen die gebaseerd zijn op de radicale waardigheid 

Wat als we het hebben over de 
synodaliteit van culturen? Op dit 
niveau moeten wij ons afvragen of 
onze culturen niet iets vernieuwends 
en profetisch in te brengen hebben 
op deze gemeenschappelijke weg 

met de universele Kerk.



37

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

 A
nn

e 
Bé

at
ri

ce
 F

ay
e,

 C
IC

   
-  

D
e 

Sy
no

da
lit

ei
t i

n 
de

 K
at

ho
lie

ke
 K

er
k doel van dit traject is niet alleen elkaar te ontmoeten, te luisteren en elkaar beter te 

leren kennen, maar ook samen te werken “zodat pastorale beslissingen kunnen worden 
genomen” 5. Zonder deze horizon bestaat het gevaar dat het begrip en de uitoefening 
van de synodaliteit worden beperkt tot een eenvoudige affectieve en omgevingsgerichte 
praktijk, zonder dat deze daadwerkelijk wordt vertaald in concrete veranderingen die 
ertoe kunnen bijdragen dat het huidige klerikale institutionele model wordt doorbroken6.

Onder de in het voorbereidende document naar voren gebrachte bezinningselementen 
en doelstellingen vallen vier fundamentele dimensies op:

•	 Het leven van een kerkelijk proces impliceert de deelname en het erbij betrekken van 
allen, 

•	 Iedereen - in het bijzonder zij die om verschillende redenen gemarginaliseerd zijn - de 
gelegenheid bieden zich uit te drukken en gehoord te worden, om zo bij te dragen tot 
de opbouw van het Volk van God,

•	 Experimenteren met manieren om gedeelde verantwoordelijkheid uit te oefenen ten 
dienste van de verkondiging van het Evangelie en het streven naar een rechtvaardiger, 
mooiere en beter bewoonbare wereld,

•	 Onderzoek doen naar de wijze waarop verantwoordelijkheid en macht in de Kerk 
worden beleefd, en naar de structuren waarmee zij worden beheerd, waarbij 
vooroordelen en afwijkende praktijken die niet in het Evangelie geworteld zijn, aan 
het licht worden gebracht en getracht wordt deze om te buigen.

Zoals de laatste paragraaf van het voorbereidend document ons in herinnering brengt, 
“is het doel van de synode” van 2023 niet om documenten op te stellen, maar om 
“dromen te doen ontkiemen, profetieën en visioenen te wekken, hoop te doen opbloeien, 
vertrouwen te stimuleren, wonden te verbinden, relaties te vlechten, een dageraad 
van hoop te doen herleven, van elkaar te leren en een positief beeld te creëren die de 
geesten verlicht, harten verwarmt en handen sterkt”7. We lezen in de profetie van Joël 
2, 28 die paus Franciscus zo na aan het hart ligt: “Hierna zal ik mijn geest op alle vlees 
uitstorten; uw zonen en dochters zullen profeteren, uw ouden zullen dromen dromen en 
uw jongelingen zullen visioenen zien.”

Zoals kardinaal Mario Grech bij de presentatie van het document benadrukte: de “synode” 
is geen parlementair proces waar de meerderheid en het spel der partijen de sterkste, de 
talrijkste doet winnen, maar het is een geestelijk proces, verankerd in liturgische vieringen 
en gebed, “geestelijk” d.w.z. “in de heilige Geest”, in het luisteren naar elkaars woorden, 
tot wat de Geest over de Kerk zegt. Het proces moet niet alleen worden bekeken vanuit 
het perspectief van de meest mediagenieke kwesties, zoals de stem van vrouwen in de 
bisschoppensynode en de “synodale weg”. De Kerk wordt uitgedaagd om lijdende mensen 
en gemeenschappen te begeleiden.

5.	 De twee Bijbelse beelden: Jezus, de menigte in haar verscheidenheid en de 
apostelen

Laten wij met de Kerk denken aan deze twee beelden uit de Schrift om de synodaliteit in 
praktijk te brengen, zoals het voorbereidend document ons laat zien. Het ene komt naar 
voren in de voorstelling van de “gemeenschapsdimensie” die de weg van de evangelisatie 
voortdurend vergezelt; het andere verwijst naar de ervaring van de Geest die Petrus en de 
oorspronkelijke gemeenschap beleefden. Dus Jezus, de menigte in haar verscheidenheid, 
de apostelen: dit is het beeld en het mysterie dat voortdurend moet worden overwogen 



38

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

 A
nn

e 
Bé

at
ri

ce
 F

ay
e,

 C
IC

   
-  

D
e 

Sy
no

da
lit

ei
t i

n 
de

 K
at

ho
lie

ke
 K

er
k en verdiept, zodat de Kerk meer en meer wordt wat zij is. Geen van deze drie acteurs kan 

het toneel verlaten.

Als Jezus ontbreekt en iemand anders zijn plaats inneemt, wordt de Kerk een contract 
tussen de apostelen en de menigte, en wordt hun dialoog uiteindelijk gereduceerd tot 
een politiek spel.

Zonder de apostelen, die hun gezag van Jezus ontvangen en door de Geest worden 
geïnstrueerd, valt de relatie met de waarheid van het evangelie uiteen en loopt de 
menigte het risico haar visie op Jezus te reduceren tot een mythe of een ideologie, of zij 
hem nu aanvaardt of verwerpt.

Zonder de menigte corrumpeert de verhouding van de apostelen tot Jezus tot een 
sektarische vorm waarin de godsdienst naar zichzelf gaat verwijzen en de evangelisatie 
haar licht verliest, dat alleen van God komt, die zich aan de mensheid openbaart en 
rechtstreeks tot iedereen spreekt om heil aan te bieden. Deze beelden onthullen ons de 
voorwaarden en de betekenis van de ware ontmoeting.

6.	 De voorwaarden voor een echte ontmoeting 

In de eerste plaats veronderstelt de ontmoeting de wil om de ander te leren kennen: 
zijn geloof, zijn gevoeligheid, de geschiedenis van zijn geloofsgemeenschap. We leven 
van kant-en-klare ideeën, van slogans die we geërfd hebben uit een lange geschiedenis 
van conflicten. In ieder van ons schuilt een inspanning om te luisteren en te begrijpen 
die onmisbaar is. Dit is een noodzakelijke houding voor elke ontmoeting. Het is ook de 
vrucht ervan. 

Ten tweede vereist de ontmoeting dat wij onze wederzijdse angsten overwinnen. Angst 
voor de ander is vaak een teken van ons gebrek aan persoonlijke religieuze overtuiging. 
Het risico bestaat, de ander in een mogelijke agressor te veranderen. 

Tenslotte, de ontmoeting is luisteren en ook reageren. Daarom is het noodzakelijk dat 
iedere mens over voldoende innerlijke vrijheid beschikt om zijn geloof in zijn eigenheid te 
kunnen uitspreken en tot uitdrukking te brengen. Zeggen wat je geloof is, is niet oordelen 
over dat van de ander. Het is niet jezelf opdringen. Het is jezelf zijn met je rijkdommen 
en tekortkomingen. Ik kom niet bijeen om de overtuigingen van mijn gesprekspartner 
te omhelzen, maar om zijn of haar manier van geloven beter te leren kennen, en om 
teruggestuurd te worden naar mijn eigen geloofsovertuiging. In plaats van mij mijn geloof 
te doen opgeven, versterkt de ontmoeting die juist. 

Onder deze voorwaarden kan de interreligieuze ontmoeting voor allen vruchtbaar zijn 
en een bijdrage leveren aan de vrede in de wereld. Tot besluit zou ik dit Afrikaanse 
spreekwoord willen aanhalen, dat de culturele diepgang van het traditionele Afrikaanse 
denken over samenleven illustreert: “ wanneer in het woud de takken van de bomen 
ruzie maken, omhelzen hun wortels elkaar”. De takken vertegenwoordigen de diversiteit, 
de bijzonderheden die onderscheiden en scheiden. De omhelzende wortels zijn de 
onzichtbare, diepe waarden die verenigen. De uitdaging voor de vitaliteit van de hele 
boom, de samenleving, bestaat er niet in de verscheidenheid van de takken, van de 
gemeenschappen van de samenleving, af te snijden, te elimineren, te maskeren, maar de 
stam te voeden door “samen te leven”, door de dialectiek van eenheid in verscheidenheid, 
en ervoor te zorgen dat de wortels die elkaar omhelzen de takken die ruzie maken, 
kunnen voeden. 



39

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

 A
nn

e 
Bé

at
ri

ce
 F

ay
e,

 C
IC

   
-  

D
e 

Sy
no

da
lit

ei
t i

n 
de

 K
at

ho
lie

ke
 K

er
k De ontmoeting in deze dynamiek opent brede perspectieven voor bekering. Voor zover 

wij ons laten uitdagen, verrijken en opbouwen door de heiligheid van de ander, kunnen 
wij in de ontmoeting met de wereldgodsdiensten een klimaat vinden van authentieke 
geestelijke navolging. In zekere zin is dit in overeenstemming met het prachtige Koranvers: 

“Als God het gewild had, zou hij u tot één gemeenschap gemaakt hebben. Maar Hij heeft 
gewild u te testen door de gave die Hij u heeft gegeven. Probeer elkaar te overtreffen in 
goede daden. Uw terugkeer tot God zal voor u allen zijn, en Hij zal u onderrichten over 
uw verschillen” (Soera 48-vers 5).

Vinden wij een soortgelijke houding niet terug in Jezus’ getuigenis tegenover zijn leerlingen 
tijdens het laatste avondmaal: “Laat uw hart ophouden verontrust te zijn... Er zijn vele 
woningen in het huis van de Vader...” (Joh 14,1-2).w

7.	 De symbolische kracht van collectieve actie en de uitdagingen op Afrikaans 	
	 niveau.

Wanneer men het algemene panorama van Afrika bekijkt, valt de complexiteit van het 
Afrikaanse religieuze landschap op. Men kan grote religieuze gebieden onderscheiden 
die overeenkomen met grote geografische gebieden. Christenen, moslims en aanhangers 
van de Afrikaanse Traditionele Religie (ATR) 8 maken een groot deel van de bevolking 
uit. Het lijdt geen twijfel dat het culturele en het religieuze doorwerken in het openbare 
en het politieke 9. Zij zijn een centraal onderdeel van de processen van sociaal-politieke 
verandering die het continent beïnvloeden 10. Dit perspectief kan helpen om hedendaagse 
ontwikkelingen in de verscheidenheid van het religieuze aanbod, de uitbreiding van 
nieuwe betrokkenen of de beweeglijkheid van individueel gedrag te begrijpen. Wij spreken 
dan van sociale ruimte, van religieuze ruimte in de uiting van religieuze verscheidenheid. 
Dat wil zeggen dat men uit een zeer breed scala van tradities kan kiezen waar en met wie 
men wil aanbidden.

Er is niet alleen de individuele relatie, er is ook de collectieve ervaring. Dit gebeurt in de 
buurten met de ASC (Vereniging voor Sport en Cultuur). Jonge christenen en moslims 
vormen groepen. Zij organiseren sociaal-culturele manifestaties rond gemeenschappelijke 
thema’s: werkloosheid, geweld, succes, huwelijk, familie, solidariteit, het boek (Koran/
Bijbel), enz. Het is een delen, een uiting van het concrete leven, waardoor iedereen de 
ander kan ontdekken. Deze verenigingen zijn plaatsen van gastvrijheid en openheid 
voor anderen. Midden in een wijk, waar de spanningen hoog kunnen oplopen, is het 
mogelijk om urenlang met respect en belangstelling naar elkaar te luisteren. Dit betekent 
dat religieus geloof geen probleem is dat moet worden opgelost, maar veeleer een 
motiverende kracht die moet worden gekoesterd en gebruikt voor het algemeen welzijn.
Wij hebben een traditionele opvatting van gezag en macht die een last is in de praktijk 
van subsidiariteit en collegialiteit als concrete uitingen van de kerkelijke gemeenschap. 
Het is een oproep tot bekering en tot de cultuur van ontmoeting. Wij beseffen dat wij 
de realiteit van de kerken in Afrika niet echt kennen. Wat West-Afrika bijvoorbeeld 
meemaakt, is vaak niet bekend in Oost-Afrika; wat de Franstaligen meemaken, is vaak 
niet bekend bij de Engelstaligen en hen die Portugees spreken. Hoe kunnen we elkaar 
in dit proces leren kennen? Dit impliceert een synodale bekering van de Kerk, maar ook 
een persoonlijke bekering om in staat te zijn anderen te aanvaarden, tegemoet te gaan 
en te ontmoeten. Het is een missie van bekering om samen de dialoog aan te gaan. Zijn 
in onze bisdommen de instrumenten van de synodaliteit, zoals de raad van adviseurs, de 
priesterraad, de pastorale raad, enz. functioneel? En hoe?



40

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

 A
nn

e 
Bé

at
ri

ce
 F

ay
e,

 C
IC

   
-  

D
e 

Sy
no

da
lit

ei
t i

n 
de

 K
at

ho
lie

ke
 K

er
k Conclusie 

Laten wij, het voorbereidend document indachtig, eens kijken naar enkele manieren 
waarop wij onze ervaringen kunnen blijven delen in een sfeer van wederzijds luisteren.
a. Aan welke ervaringen van mijn inzet voor de bevordering van gerechtigheid en vrede 
doet deze fundamentele vraag om samen op te trekken u denken?
b. deze ervaringen diepgaander te bekijken: welke vreugden hebben zij teweeggebracht? 
Op welke moeilijkheden en obstakels stuitten zij? Welke wonden hebben ze aan het licht 
gebracht? Tot welke inzichten hebben zij geleid?
c. Verzamel de vruchten die gedeeld moeten worden: hoe weerklinkt de stem van de 
Geest in deze “synodale” ervaringen? Wat vraagt de Geest vandaag van ons? Wat zijn 
de aspecten die moeten worden bevestigd, de veranderingen die moeten worden 
overwogen, de nieuwe stappen die moeten worden gezet? Waar zien we dat consensus 
wordt bereikt? Welke wegen openen zich voor onze Kerk?

		
1	 Toespraak van paus Franciscus ter gelegenheid van de herdenking van de 50e verjaardag van de instelling 

van de Bisschoppensynode. Zaterdag 17 oktober 2015. https://www.vatican.va/content/francesco/fr/spee-
ches/2015/october/documents/papa-francesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html

2	 Lumen Gentium 10.
3	 Apostolicam Actuositatem 6.
4	 AA 29.
5	 Voorbereidend Document n°4- 9
6	  Vgl. Rafael Luciani, «Advies inwinnen en consensus opbouwen: een synode over synodaliteit” 07 september 

2021 in Revista Mensaje N° 702, september 2021.
7	 Zie de toespraak van Franciscus aan het begin van de Synode over de Jeugd (3 oktober 2018)
8	 Zie Luka Lusala lu ne Nkuka, SJ, Jezus Christus en Afrikaanse Religie. Een christologische reflectie vanuit 

de analyse van de mythen van Osiris, Gueno, Obatala, Kiranga en Nzala Mpanda, (Documenta Missionalia 
36), Roma: Gregorian and Biblical Press 2010. Veel publicaties in de antropologie of theologie zijn gewijd 
aan Afrikaanse religie, vaak in het meervoud: Afrikaanse religies genoemd. Allen zijn het erover eens dat 
Afrikaanse religie zien als een religie waarin de mens, door middel van een reeks rituele en morele voor-
schriften, tracht in harmonie te leven met de natuur, met de andere mensen en met God om zijn verlossing 
in het hiernamaals te verzekeren.

9	 Cf. CODESRIA, “Gender, culturen, politiek en fundamentalismen” (Genderinstituut. februari 2011)
10	 Zie o.a. Achille Mbemba, ‘La prolifération du divin en Afrique sub-saharienne’, in KEPEL G., (ed.), Les poli-

tiques de Dieu, Paris, Seuil, 1993, pp. 177-201; BAYART J.-F., (ed.), Religion et modernité politique en Afrique 
noire. Dieu pour tous et chacun pour soi, Parijs, Karthala, 1993; CONSTANTIN F. en COULON C., (dir.), Reli-
gion et transition démocratique en Afrique, Parijs, Karthala, 1997.



41

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

HET ONNOEMBARE BENOEMEN
WAT IS DE OORZAAK VAN MISBRUIK VAN MACHT 

EN GEWETEN
IN HET GODGEWIJDE LEVEN?

Zr. Ianire Angulo Ordorika, ESSE

Ianire Angulo Ordorika is hoogleraar Heilige Schrift aan de 
theologische Faculteit van de Loyola Universiteit van Andalusië 
(iangulo@uloyola.es). Deze tekst maakt deel uit van het 
Interuniversitair Onderzoeksproject van de Jezuïetenuniversiteiten 
van Spanje (UNIJES) over de structurele dimensie van misbruik in de 
Kerk vanuit een theologisch perspectief.

Wij leven in een wereldwijde crisis als gevolg van misbruik in de kerkelijke sfeer1. Deze 
uitspraak lijkt misschien overdreven voor wie niet vertrouwd is met dit probleem, maar 
dat is het zeker niet. Het gaat niet alleen om specifieke misdaden van individuen, maar 
om een structureel probleem in de Kerk dat vraagt om bezinning, herbezinning en 
hervorming. Dit is wat paus Franciscus zelf aan kardinaal Marx schreef:

De hele Kerk verkeert in crisis door het misbruik; bovendien kan de Kerk nu geen stap 
vooruit zetten zonder deze crisis aan te pakken. Struisvogelpolitiek helpt niet [...] Niet 
iedereen wil deze realiteit aanvaarden, maar het is de enige weg. Want “voornemens” 
maken om het leven te veranderen zonder “het vlees op de grill te leggen” leidt nergens 
toe [...] de realiteit moet altijd worden aanvaard en vergt onderscheidingsvermogen [...] 
Het is belangrijk om de realiteit van het misbruik in de openbaarheid te brengen2.  

Het maatschappelijk alarm, de overvloed aan beschouwingen uit verschillende disciplines 
en zelfs de canonieke maatregelen hebben zich op seksueel misbruik geconcentreerd, 
maar er zijn drie kwesties veel minder aan bod gekomen die op de achtergrond gebleven 
zijn. Alle drie hebben een directe invloed op het Godgewijde Leven van vrouwen (GL). Ten 
eerste zijn vrouwelijke slachtoffers onzichtbaar gemaakt. Daar zijn twee redenen voor. 
Enerzijds ligt bij misbruikte minderjarigen het percentage jongensslachtoffers iets hoger 
dan dat van meisjes. Dit leidde tot enkele pogingen om een verband te leggen tussen 
pedofilie en homoseksualiteit, een verband dat nu is uitgesloten. Hoe het ook zij, dit feit 
liet de misbruikte kinderen op de achtergrond en beroofde hen van aandacht. 



42

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. I
an

ir
e 

An
gu

lo
 O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
   

-  
  H

et
 o

nn
oe

m
ba

re
 b

en
oe

m
en In het geval van oudere vrouwen is het stilzwijgen van vrouwelijke slachtoffers veel 

groter. Dit is te wijten aan een misverstand in kerkelijke kringen over het verschijnsel 
misbruik en de dynamiek ervan. Deze misvatting leidt tot de veronderstelling dat, als 
er geen geweld is of als er geen objectieve en beperkende fysieke of psychologische 
omstandigheden zijn bij een van de partijen, seksuele betrekkingen tussen volwassenen 
altijd met wederzijds goedvinden plaatsvinden. Bovendien wordt vaak vermoed dat 
de vrouw de situatie uitlokt. Dit leidt tot situaties van dubbel slachtofferschap die het 
moeilijk maken om zowel aangifte te doen als te onthullen wat er is gebeurd, wat een 
noodzakelijke stap is in het herstelproces van de slachtoffers. Het is belangrijk duidelijk te 
stellen dat degenen die het slachtoffer van misbruik zijn geweest, niet spreken wanneer 
zij dat willen, maar wanneer zij dat kunnen, en dat zij ook een veilige en ontvankelijke 
omgeving nodig hebben waarin hun woord geloofd wordt.

We zullen nooit het exacte aantal van seksueel misbruik van vrouwen kennen, maar 
het is nog minder waarschijnlijk dat we zullen weten hoeveel gewijde vrouwen er het 
slachtoffer van zijn geworden. Een studie uit 1998 van de School voor Psychologie van 
de Universiteit van St. Louis (VS) analyseerde de gevolgen van trauma’s voor katholieke 
vrouwelijke religieuzen in meer dan 530 communiteiten. De resultaten, verkregen via 
anonieme enquêtes, toonden aan dat 30% van de zusters het slachtoffer was geweest van 
seksueel misbruik. Dit is geen onbelangrijk aantal en noopt ons ertoe ons af te vragen of 
wij in de communiteiten een sfeer van vertrouwen, empathie en welkom creëren die het 
onthullen van deze situaties vergemakkelijkt, of dat er eerder sprake is van achterdocht, 
onbegrip of oordeel.

Een tweede aspect dat niet zoveel aandacht heeft gekregen, is niet-seksueel misbruik. 
Hoewel gevallen van seksueel misbruik grote maatschappelijke onrust veroorzaken, 
is seksueel misbruik slechts het topje van de ijsberg, het topje dat ons wijst naar alle 
misbruikpraktijken die de sfeer van macht en geweten raken. In feite is elke vorm van 
misbruik machtsmisbruik, omdat grenzen worden overschreden en de asymmetrie van 
de band tussen twee mensen op ongepaste wijze wordt gebruikt. Dit verschil tussen de 
partijen in de relatie kan bijvoorbeeld het gevolg zijn van positie, leeftijd, sociale erkenning 
en achting, kennis van elkaars intimiteiten of geestelijke bewondering.

Het feit dat machtsmisbruik en gewetensmisbruik niet zoveel aandacht hebben gekregen, 
is onder meer te wijten aan het feit dat het moeilijk is ze te objectiveren, vast te stellen 
en als een strafbaar feit te beschouwen. Het is namelijk zeer waarschijnlijk dat de 
slachtoffers van deze misbruikpraktijken zich er zelf niet van bewust zijn dat zij worden 
gemanipuleerd. Net als in gevallen van gender-gerelateerd geweld is het, als er geen 
sprake is van expliciet geweld, heel moeilijk om voor zichzelf te erkennen en aan anderen 
te bewijzen dat men lijdt onder psychisch misbruik. In het religieuze leven hebben we 
misschien een manier van omgaan met macht en religieus gezag genormaliseerd die het 
nog moeilijker maakt om deze situaties te onderkennen, ook voor degenen die er het 
slachtoffer van zijn, en zij kunnen zelfs zichzelf de schuld geven van wat hen overkomt.

Ten derde blijft men zwijgen over het misbruik dat zich binnen de kerkelijke structuren 
afspeelt. De Kerk, gedreven door sociale onrust, reageert, maar niet bepaald snel. Maar 
wat gebeurt er met de gevallen van misbruik die zich binnen haar instellingen voordoen? 
De stemmen die daarvoor waarschuwen, doen dat meestal van buitenaf, omdat ze vaak 
gedwongen werden te vertrekken.
Het is niet ongebruikelijk dat een van de redenen die worden opgegeven voor het 
verlaten van het religieuze leven, problemen met het gezag en het instituut zijn, vooral 



43

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. I
an

ir
e 

An
gu

lo
 O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
   

-  
  H

et
 o

nn
oe

m
ba

re
 b

en
oe

m
en bij degenen die onze congregaties verlaten na vele jaren van toewijding. In deze gevallen 

is het gemakkelijker te geloven dat het probleem persoonlijk is en zich niet af te vragen of 
wij niet enige verantwoordelijkheid dragen voor de moeilijkheden, ook psychologische, 
die hebben geleid tot een beslissing die vaak ook pijnlijk is voor degenen die weggaan.

We zouden ons moeten afvragen welke protocollen er bestaan om te reageren op een 
zuster die het slachtoffer is van machts- en gewetensmisbruik in haar eigen instituut, 
of die protocollen effectief zijn en of degenen die de beslissingen nemen de nodige 
objectiviteit kunnen opbrengen om die misstanden aan te pakken. Als er vaak wordt 
gegrepen naar overplaatsing naar een andere communiteit of provincie of zelfs naar 
vertrek uit het Instituut, is het slachtoffer altijd degene die aan het kortste eind trekt en 
gedwongen wordt tot een verandering die de misbruiker ongestraft laat. Op die manier 
wordt zij opnieuw het slachtoffer van een orgaan dat niet weet hoe het de manipulator 
moet aanpakken.

Zoals wij vanaf het begin hebben gezegd, heeft het probleem van misbruik een structureel 
karakter. Als we het met een voorbeeld willen uitleggen, is het effect ervan als dat van 
lood in wijn. Archeologische studies hebben aangetoond dat menselijke resten uit 
het Romeinse Rijk zeer hoge concentraties lood bevatten, een giftig element dat zeer 
schadelijk is voor de gezondheid. Dit is te wijten aan de Romeinse gewoonte om wijn in 
loden vaten te serveren en daar uit te drinken, omdat dit de wijn een aparte smaak gaf 
die de mensen in die tijd waardeerden zonder te weten dat hij giftig was. In feite was de 
wijn niet slecht, maar de houder waarin hij met goede bedoelingen werd geserveerd en 
bewaard was dat wel. In het geval van misbruik vinden we iets soortgelijks. Het is niet 
zo dat er “rotte appels” zijn, maar onze “manden” kunnen ze laten rotten en wijn, die 
theoretisch niet noodzakelijk slecht zou moeten zijn, in vergif veranderen.

Kerkelijke en ook onafhankelijke studies hebben aangetoond dat het probleem van 
misbruik ligt in de wijze van besturen. Paus Franciscus herhaalt ook met klem, dat het 
klerikalisme op de een of andere manier aan de basis ligt van deze situaties. Hoewel 
de naam misleidend kan zijn, treft het klerikalisme niet alleen mannen die ambtsdrager 
zijn. Het is een concentratie van macht in bepaalde mensen en in de manier waarop die 
macht wordt ervaren. Het is een houding waarvan niemand met macht is gevrijwaard.

Wij zijn geneigd te denken dat alleen degenen die in een congregatie 
bestuursverantwoordelijkheid dragen, macht hebben. Deze mensen hebben het 
ongetwijfeld, maar dat geldt ook voor economen, vormingsleiders, directeuren van 
werken, pastorale leiders, catechisten... In werkelijkheid is de lijst eindeloos, want we 
hebben allemaal een zekere mate van macht over anderen; niemand is dus vrij om die te 
misbruiken door uit te sluiten, te domineren of te manipuleren.

In het religieuze leven als zodanig ligt een voedingsbodem voor machts- en 
gewetensmisbruik. Deze bewering impliceert niet dat die per se voorkomen, maar wel dat 
er in deze roeping omstandigheden zijn die daar veel meer toe bijdragen dan op andere 
terreinen of bij andere manieren om Jezus Christus na te volgen. Hierna zullen wij deze 
elementen, die onderling samenhangen en dergelijke misbruiksituaties vergemakkelijken, 
kort toelichten. Daartoe zullen we ze onderverdelen in elementen, die eigen zijn aan het 
religieuze leven, elementen, die eigen zijn aan het individu, en elementen die betrekking 
hebben op groepsdynamiek.

1.	 Elementen die eigen zijn aan het Godgewijde leven

Een kenmerkend element van deze roeping is dat een van de charismatische 
bemiddelingen voor de navolging van Christus de gelofte van gehoorzaamheid is. Dat 
wil zeggen dat de gemeenschappelijke eis van gehoorzaamheid aan God die van iedere 
christen wordt verlangd, in ons geval wordt belichaamd door de persoon die de dienst 



44

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. I
an

ir
e 

An
gu

lo
 O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
   

-  
  H

et
 o

nn
oe

m
ba

re
 b

en
oe

m
en

Dit gebeurt door de in de constituties vastgestelde tijdslimieten te omzeilen door van het 
ene ambt naar het andere of van de ene gemeenschap naar de andere over te stappen. 
Dit verhindert de noodzakelijke verandering van zienswijzen, opvattingen en oriëntaties 
in de instellingen en is een schrijnende armoede die de geest van het Wetboek van 
Canoniek Recht tracht te vermijden.

Wij moeten ons afvragen wat wij moeten doen om overdracht mogelijk te maken, om 
de gaven van de zusters te erkennen en hun capaciteiten voor constructief leiderschap 
te versterken. De wijsheid die schuilgaat achter de eis om de bestuursperioden te 
beperken, is niet alleen bedoeld om machtsmisbruik te voorkomen, maar ook om 
eenzijdige opvattingen te vermijden en de rijkdom te bevorderen die een verandering 
van perspectief altijd met zich meebrengt. Wat is, vanuit deze gezichtspunten bezien, 
de concrete praktijk van de toerbeurtregeling in onze instituten, en hoe kunnen wij die 
verbeteren?

van het gezag op zich neemt. Het meest voor de hand liggende gevolg van dit feit is dat 
Instituten voor Religieus Leven op een hiërarchische manier zijn georganiseerd, omdat er 
mensen zijn die verantwoordelijkheid dragen over anderen, en dit is een open deur naar 
klerikalisme, in de brede zin van het woord waarover we het hadden. Wanneer er een 
duidelijk verschil is tussen de leden van het Instituut, bestaat de mogelijkheid dat wat als 
bemiddeling bedoeld was, gemakkelijk ontaardt in ruimte voor misbruik.

We hebben allemaal ons deel van de macht en daarom kunnen we die gebruiken om 
te groeien of op een misbruikende manier, maar de structuur zelf van het religieuze 
leven geeft macht aan sommigen over anderen. Hoewel het Wetboek van Canoniek 
Recht stelt dat bestuurstaken beperkt moeten zijn in de tijd, heeft de Congregatie voor 
de Instituten van Gewijd Leven en de Sociëteiten van Apostolisch Leven (CIVCSVA) zelf 
duidelijk gesteld dat het maar al te gebruikelijk is om dergelijke verantwoordelijkheden 
te laten voortduren3. 



45

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. I
an

ir
e 

An
gu

lo
 O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
   

-  
  H

et
 o

nn
oe

m
ba

re
 b

en
oe

m
en

Het probleem is dat wat we niet 
benoemen, niet alleen niet verdwijnt, 
maar dat we het paradoxaal genoeg 
meer heerschappij geven. We moeten 
het “de status van burger” geven en 
dat verlangen erkennen, zodat het 

geëvangeliseerd kan worden.

Bovendien impliceert de gelofte van gehoorzaamheid het opgeven van de wil, maar niet 
van het geweten, noch van het verstand, de gelovige zekerheid of de intuïtie van de Geest.

De fundamentele gehoorzaamheid waarvan oversten bemiddelaar zijn, ligt bij God, en Hij 
spreekt tot ons door ons geweten (GS 16), zodat geen enkele poging gedaan mag worden 
om het gebied van onze intimiteit te betreden. Bepaalde gewoonten in het religieuze 
leven kunnen gemakkelijk leiden tot misbruik van het geweten. Bijvoorbeeld de gewoonte 
van “gesprekken met de overste”, het afleggen van een “verslag van het gebed”, de eis 
dat degenen die tijdelijke geloften afleggen “vergezeld” worden door hun overste, of de 
concentratie van het ambt van overste en novicemeesteres in één persoon.

Een ander kenmerkend element van het religieuze leven is het vormingsproces. Zij die 
bij onze instellingen intreden, brengen enige tijd door om deze roeping te leren kennen 
en zich erop voor te bereiden dezer te leven. Dit is een bijzonder delicate periode, want 
het verlangen om te leren en Gods wil te doen betekent dat men al zijn waarschuwings- 

Naast de noodzakelijke ambtswisseling is het ook goed eraan te herinneren dat de taak 
van de overste zich beperkt tot de zending van de congregatie, dat wil zeggen dat zij de 
uiterlijke omgeving van personen raakt. Wie de dienst van het gezag op zich neemt, heeft 
de verantwoordelijkheid te waken over het algemeen welzijn, zorg te dragen voor de 
opdracht van de instelling, een sfeer te scheppen die bevorderlijk is voor de navolging 
van Christus en voor ieders menselijke en gelovige ontplooiing, maar niets wat de sfeer 
van het geweten of de intimiteit aangaat, behoort tot zijn of haar verantwoordelijkheid.

De geestelijke wijze waarop in de loop der tijden naar deze taak is verwezen, werkt een 
zekere verwarring in de hand tussen de verantwoordelijkheid van een overste en een 
soort “geestelijk moederschap” dat gevaarlijk is en machts- en gewetensmisbruik in de 
hand werkt. In feite verbiedt het Wetboek van Canoniek Recht ten strengste dat de zuster 
die de dienst van het gezag op zich neemt, op enigerlei wijze iemand ertoe brengt zijn 
geweten aan haar te openbaren (can. 630 § 5). 



46

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. I
an

ir
e 

An
gu

lo
 O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
   

-  
  H

et
 o

nn
oe

m
ba

re
 b

en
oe

m
en en beschermingssystemen moet uitschakelen. Wie in onze Instituten intreedt, doet 

dat in vertrouwen op de formatoren die de Congregatie haar/hem aanwijst; en dat is 
een voorwaarde voor het vormingsproces en tegelijk een mogelijkheid dat ditzelfde 
vertrouwen beschaamd wordt, want wat door de formatoren wordt doorgegeven, wordt 
als normaal aanvaard, of het dat nu is of niet. Het is trouwens ook niet moeilijk voor hen 
die gevormd worden om de bewustwordingssfeer open te stellen voor hun formatoren.

Het doel van elk vormingsproces is niets anders dan de persoon te helpen al haar 
menselijke en gelovige capaciteiten te ontwikkelen en autonomie en innerlijke vrijheid te 
verwerven. Daarom is er iets mis als we mensen in opleiding aantreffen die kinderachtig 
zijn en afhankelijk van wat hun begeleider denkt, zegt of doet. Wij bevinden ons in een fase 
waarin het niet moeilijk is manipulatieve relaties en misbruikpraktijken te normaliseren.

Een ander kenmerkend element van het religieuze leven is dat we ons samen geroepen 
voelen rond een charisma dat gedeeld wordt door de leden van het Instituut. Na het 
Tweede Vaticaans Concilie en de oproep die het deed tot vernieuwing van deze roeping, 
ontwikkelde zich een theologie van het charisma. Charisma is per definitie een gave 
van de heilige Geest en heeft daarom een innerlijke dynamiek die het tegendeel is van 
een starre, afgebakende, vaststaande waarneming in de tijd. Bovendien worden de 
institutionele charisma’s verrijkt door de persoonlijke charisma’s van de leden van het 
Instituut, zodat trouw zijn aan de charismatische erfenis noodzakelijkerwijs betekent 
creatief te zijn en deze bovendien te verrijken met ieders gaven.

Ondanks dit dynamische aspect van charisma’s, worden zij in de praktijk vaak beleefd als 
vaststaand en onveranderlijk. De opvatting dat de charismatische erfenis iets statisch en 
duidelijk afgebakend is, kan twee risico’s inhouden die misbruik in de hand werken.

Ten eerste brengt deze charismatische ervaring een perceptie van bedreiging met zich 
mee. Omdat het charisma niet kan veranderen, moet het worden beschermd, en worden 
de oversten de belangrijkste beschermers en bewaarders ervan. Zo is het niet moeilijk 
om de verantwoordelijken van het instituut uiteindelijk te beschouwen als de redders 
van het geestelijk erfgoed; terwijl hun opvatting van het charisma heilig wordt verklaard 
als de enig geldige en ware, waardoor elke andere manier om het te begrijpen onwettig 
wordt. Ten tweede leidt een versteende opvatting van het charisma gemakkelijk tot een 
onbetwistbare ideologie die in staat is alles te rechtvaardigen en het geweten over te 
nemen.

Een ander kenmerkend element van het religieuze leven is het gemeenschapsleven. In 
onze roeping leven we samen met mensen die we niet hebben gekozen en misschien ook 
nooit zouden hebben gekozen. We zijn niet verbonden door bloedbanden, noch door een 
bepaalde smaak, en soms zelfs niet door hetzelfde idee van wat deze concrete manier 
om Jezus Christus te volgen inhoudt. Ondanks dit alles weten en voelen wij ons door God 
geroepen om ons dagelijks leven te delen. Deel uitmaken van een groep die samenleeft, 
vereist een reeks psychologische en groepsdynamische aspecten die in andere christelijke 
roepingen niet onontbeerlijk zijn en die wij, om duidelijkheid te scheppen, in het laatste 
gedeelte zullen behandelen.

2.	 Elementen die specifiek zijn voor personen

Op kerkelijk gebied hebben we vaak de neiging ons te verkijken op naïviteit, misschien 
vooral in het religieuze leven. Soms beseffen wij niet hoe groot de afstand is tussen 
de idealen die wij in onze redevoeringen verkondigen en onze dagelijkse beslissingen. 
Wij zijn ons niet altijd bewust van het oneindige vermogen tot zelfbedrog dat de mens 
heeft. Het vergt veel zelfkennis en authenticiteit om zichzelf de waarheid te zeggen 
zonder halve maatregelen of lapmiddelen. Deze onwetendheid ontslaat ons niet van de 
verantwoordelijkheid die zij met zich meebrengt. Het niet in duidelijke bewoordingen 
uitspreken van de werkelijke redenen van ons handelen, verborgen achter politiek 



47

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. I
an

ir
e 

An
gu

lo
 O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
   

-  
  H

et
 o

nn
oe

m
ba

re
 b

en
oe

m
en correcte toespraken, is een van de grootste zonden, ook al wordt zij niet vaak bekend.

In de meeste gevallen gaat het niet om huichelarij, om iets te denken en het tegendeel 
te beweren, maar om het negeren van de werkelijke dynamiek die ons handelen stuurt 
en die niet zo duidelijk past in onze religieuze verhandelingen. Deze onwetendheid 
komt het duidelijkst tot uiting in het verlangen naar macht, dat door alle mensen wordt 
gedeeld, ook al wordt het in de kerkelijke sfeer niet onder woorden gebracht. Volgens de 
evangelietraditie werd Jezus Christus zelf verleid door de begeerte naar macht; maar in 
de Kerk is dit verborgen en wordt niet benoemd. Het lijkt erop dat wij de illusie koesteren 
dat het willen leven in dienstbaarheid of het spreken over “voeten wassen” het verlangen 
naar macht doet verdwijnen, maar dat is niet waar.

Deze neiging tot ontkenning is in toenemende mate aanwezig in het vrouwelijke 
religieuze leven, omdat wij een zelfbeeld hebben ontwikkeld dat kracht en macht toekent 
aan mannen en waarden als zachtmoedigheid en onderdanigheid aan vrouwen. Als het 
al moeilijk kan zijn om de aanwezigheid van het verlangen naar macht in de kerkelijke 
sfeer te onderkennen, dan wordt het nog ingewikkelder wanneer ons onbewuste beeld 
van welke waarden een vrouw zouden moeten kenmerken, macht afwijst. Het probleem 
is dat wat we niet benoemen, niet alleen niet verdwijnt, maar dat we het paradoxaal 
genoeg meer heerschappij geven. We moeten het “de status van burger” geven en dat 
verlangen erkennen, zodat het geëvangeliseerd kan worden.

Naast dit verlangen naar macht, dat wij allen delen, moeten wij rekening houden met 
bepaalde psychologische tendensen die machts- en gewetensmisbruik in de hand werken, 
zowel bij de misbruikers als bij de slachtoffers. Zonder noodzakelijkerwijs het niveau van 
een persoonlijkheidsstoornis te bereiken, hebben mensen met een zekere neiging tot 
narcisme een bijzondere aanleg om de macht van een positie op misbruikende wijze te 
gebruiken.

De behoefte om bewondering te wekken, arrogantie en het ontbreken van een echte 
mate van zelfkennis brengt hen ertoe degenen die hen kunnen overschaduwen 
te overschreeuwen en zich te omringen met diegenen die zij gemakkelijk kunnen 
manipuleren. Het zijn mensen die het moeilijk vinden om de behoeften van anderen te 
ontdekken en hun gevoelens te valideren, maar ook om hun eigen fouten te erkennen 
en de schuld op zich te nemen. Het zijn meestal charmante, zelfs charismatische 
persoonlijkheden die zich weten te conformeren aan wat van hen wordt verwacht en die 
snel de zwakheden van de mensen om hen heen herkennen.

Wij hebben de neiging een karikatuur te maken van misbruikers omdat wij ons 
gemakkelijker kunnen voorstellen dat het verschrikkelijke monsters en wrede mensen 
zijn, maar de ergste misbruikers zien er juist tegenovergesteld uit. Zij die worden 
bewonderd en van wie niemand zou geloven dat zij in staat zijn anderen te misbruiken, 
zijn veel gevaarlijker dan zij die hun macht op grove wijze misbruiken.

Wij hebben ook vaak moeite om de psychologie van het slachtoffer te begrijpen. Wij 
denken dat dit alleen gebeurt bij mensen die zwak zijn of objectieve problemen hebben, 
die we proberen samen te vatten onder het label “kwetsbaar”. Wij zijn geneigd ons 
niet te realiseren dat wij allemaal potentiële slachtoffers zijn, omdat iedereen vatbaar 
is om misbruikt te worden, en in de waan dat er voor ons gezorgd wordt, gekwetst te 
worden. Deze universele mogelijkheid om gemanipuleerd te worden neemt echter toe 
naar gelang de omstandigheden, vooral wanneer we bepaalde wonden in onze eigen 
geschiedenis hebben. Zo zullen degenen die gewelddadige of misbruikende relaties 
hebben meegemaakt, daar eerder in terugvallen.

Ons onvermogen om ons in de schoenen van slachtoffers te verplaatsen blijkt wanneer 
we ons afvragen waarom zij niets hebben gedaan om het te voorkomen. Wij begrijpen 
vaak niet wat het aangeleerde hulpeloosheidssyndroom wordt genoemd waaraan veel 



48

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. I
an

ir
e 

An
gu

lo
 O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
   

-  
  H

et
 o

nn
oe

m
ba

re
 b

en
oe

m
en slachtoffers lijden. De frustratie en hulpeloosheid die we voelen wanneer we ons in een 

situatie van misbruik bevinden, kan ertoe leiden dat we niets doen omdat we op een 
bepaald moment hebben ervaren dat er niets aan te doen was. Dit aanleren is zo diep 
ingeworteld dat deze onmacht en hulpeloosheid hen overvalt en hen ertoe brengt niet te 
handelen om lijden te vermijden, in de overtuiging dat zij niets kunnen doen. Waren we 
maar gevoeliger en bewuster van de complexiteit van de ervaringen van een slachtoffer, 
dat niet doet wat zij/hij wil, maar wat zij/hij kan.

Wanneer het slachtoffer geconfronteerd wordt met een situatie van machtsmisbruik of 
gewetensmisbruik, is het voor hem of haar van essentieel belang te kunnen beschikken 
over een steunnetwerk dat hem of haar in staat stelt de situatie het hoofd te bieden en 
te reageren. Helaas komt dit in het gemeenschapsleven niet zo vaak voor als men zou 
wensen.

3.	 Elementen die betrekking hebben op groepsdynamica.

De groepspsychologie heeft ons geleerd dat er gemeenschapsdynamieken en -structuren 
bestaan die misbruik in de hand werken. In aansluiting aan het beeld dat we hierboven 
hebben gebruikt, kunnen we ons afvragen: wat maakt een menselijke groep tot lood 
dat in staat is de wijn te vergiftigen? Er spelen vragen die te maken hebben met de 
sociologische situatie waarin wij leven. Lang geleden heeft de socioloog Zygmunt Bauman 
deze maatschappij gedefinieerd als een vloeibare maatschappij. Deze auteur, die alles 
vereenvoudigde, toonde aan dat wij leven in een tijd die gekenmerkt wordt door de 
afwezigheid van zekere en vaste werkelijkheden, waarin de criteria voor wat geldig is en 
wat niet, zo uiteenlopend zijn dat er onzekerheid heerst.

Terwijl in andere tijden identiteit bijna een gegeven was, wordt nu iedereen praktisch 
gedwongen zijn eigen identiteit op te bouwen. En in deze context wordt de groep van 
het erbij-horen beleefd vanuit deze behoefte om te ontdekken en te rechtvaardigen 
wie ieder van ons is. Te midden van de onzekerheid die de maatschappij ons opdringt, 
zoekt men een zekere psychologische zekerheid in starre identiteiten, ook al is die 
starheid het tegendeel van vloeibaar. Wij hebben grote moeite te leven met onzekerheid, 
en soms is het eenvoudiger af te zien van het risico van vrijheid van denken, van 
onderscheidingsvermogen, en van het niet duidelijk zijn over welke concrete stap te 
zetten. Het is gemakkelijk om de voorkeur te geven aan duidelijke antwoorden en uit te 
gaan van de beslissingen van anderen, om het risico op fouten te vermijden.

De opkomst van het politiek fundamentalisme en van een bepaalde stijl van kerkelijke 
bewegingen en instellingen heeft sociologische en psychologische oorzaken, omdat zij 
tegemoet komt aan het verlangen naar onomstootbare zekerheid, naar een onwrikbare 
identiteit, en naar controle over een wereld die als onzeker wordt ervaren. Er is een 
wildgroei van groepen die gekenmerkt worden door een zeer gesloten houding, met 
een zeer sterke groepsidentiteit en -ideologie, en waar het concept van gezag zeer 
sterk is en geconcentreerd is rond de leiders. De gegevens van onderzoeken naar 
oorzaken van misbruik van allerlei aard, de veelvuldige kerkelijke interventies in nieuwe 
gemeenschappen, en de schandalen rond stichters tonen aan dat dit niet de gezondste 
manier is om een menselijke groep te vormen, want het “maakt appels rot”.

Naast deze consequenties van het maatschappelijk gebeuren is het van belang rekening te 
houden met de invloed die anderen op ons uitoefenen. Wij zijn ons niet altijd bewust van 
onze behoefte om ergens bij te horen en hoe dit ons in de richting stuurt van conformiteit 
met de groep waartoe wij behoren. De groep beïnvloedt ons in meer of mindere mate 
rechtstreeks of indirect en brengt ons ertoe te doen wat wij uit persoonlijke wil niet 
zouden doen, hoezeer wij ook van mening zijn dat wij er zelf voor kiezen. Bovendien 
biedt zij ons rolmodellen waarvan wij worden aangemoedigd ze te imiteren, zelfs zonder 
dat wij dit uitdrukkelijk verbaliseren. Deze invloed is op zichzelf niet negatief, want zij kan 



49

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Zr

. I
an

ir
e 

An
gu

lo
 O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
   

-  
  H

et
 o

nn
oe

m
ba

re
 b

en
oe

m
en persoonlijke groei aanmoedigen en bevorderen; maar zij kan ook ontaarden in perverse 

systemen.

De sociale psychologie heeft de rol van de groepscontext aangetoond in het op selectieve 
wijze in- en uitschakelen van iemands morele waarden. Zoals de geschiedenis ons 
herhaaldelijk heeft laten zien, zijn er verschillende strategieën om goedkeuring van het 
systeem te verkrijgen en overtredingen te banaliseren. Sommigen zich superieur laten 
voelen aan anderen, opleiding, ideologie of geheimhouding zijn enkele van de vele 
middelen die voor dit doel worden gebruikt. We hebben een jarenlange vorming, een 
spiritualiteit die als ideologie kan worden geobjectiveerd, en het is gemakkelijk om een 
zeker gevoel van superioriteit te verwerven ten opzichte van andere roepingen.

We moeten wantrouwig staan tegenover bepaalde overtuigingen in het religieuze 
leven, zoals geloven dat besluiten van de gemeenschap per se de juiste zijn, of het 
overwaarderen van eenheid. We mogen niet vergeten hoe gemakkelijk het is om een 
groep te manipuleren. Net als op andere gebieden, zoals de politiek, zijn er psychologische 
studies die verklaren wat een religieuze gemeenschap ertoe kan brengen een leider te 
kiezen met psychologische neigingen die kunnen leiden tot onrechtmatige houdingen.

Een bepaalde idyllische visie leidt gemakkelijk tot de tirannie van de eenheid, die wordt 
verward met eenvormigheid, waar geen gezonde ervaring van verscheidenheid is, het 
recht op afwijkende meningen verloren gaat, en er een tendens is naar eenheidsdenken. 
In deze tirannie van eenheid is groepsdruk de sleutel. Om deze situatie af te dwingen, 
zijn er vele manieren, subtiel of niet, die worden gebruikt om elke stem die afwijkt van 
wat als normatief wordt beschouwd op te heffen of om degenen die als dissonante 
noten ten opzichte van het geheel worden beschouwd terzijde te laten. In deze situaties 
van mishandeling maakt het stilzwijgen van de goeden iedereen tot slachtoffer en beul, 
waardoor een giftig netwerk van relaties ontstaat en elke uiting van onenigheid met of 
censuur van het systeem tot een heldendaad wordt.

Dit is een spiraal van stilzwijgen die toeschouwers tot medeplichtigen en slachtoffers 
maakt. Het kwaad wordt zo genormaliseerd, gerechtvaardigd en wordt “het probleem 
van iemand anders”. Op die manier wordt het leven eenvoudiger en wordt er geen risico 
gelopen door degenen die de status quo in twijfel durven trekken. De gemeenschap kan 
zowel medeplichtige als slachtoffer zijn van een genormaliseerde misbruikdynamiek, 
aangezien iedereen er uiteindelijk van afziet te zijn wie zij/hij is om niet de zware prijs te 
betalen die dit met zich meebrengt.

Ongetwijfeld spelen ook veel andere elementen een rol, elementen die met elkaar 
samenhangen en ons in situaties kunnen brengen waar wij niet willen zijn. We hebben 
controlesystemen nodig die misbruik doeltreffend aanpakken, oplossen en voorkomen, 
en die opkomen voor de slachtoffers. We zullen het religieuze leven hebben dat we 
samen opbouwen; hopelijk zullen we deze “tekenen des tijds” aangrijpen om structuren 
tot stand te brengen die de vrouwen die in onze congregaties intreden vrijer maken en 
meer in overeenstemming brengen met de droom van God voor ons.

1	 Deze pagina’s zijn een verkorte en vereenvoudigde versie van mijn artikel “De ongenoemde aanwezigheid. 
Machtsmisbruik in het Godgewijde leven”, gepubliceerd in Theologie en Leven. Beschikbaar op: http://ojs.
uc.cl/index.php/tyv/article/view/32715/34801.

2	 Franciscus, Brief van de heilige Vader Franciscus aan Kardinaal Reinhard Marx, Aartsbisschop van Munchen 
en Freising (10/06/2021). 

	 Online toegankelijk: https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2021/documents/20210610-car-
dinale-marx.html.

3	 Hij stelt dit aan de kaak in nr. 22 van het document Voor nieuwe wijn, nieuwe wijnzakken (2017).



50

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

VERANDERINGEN IN HET CANONIEKE 
STRAFRECHT EN MISBRUIK

P. Benoit Malvaux, SJ

Pater Malvaux is doctor in het canoniek recht aan de Saint Paul 
University (Ottawa) en heeft aan verschillende universiteiten les 
gegeven in canoniek recht en ecclesiologie. Momenteel is hij docent 
aan de Gregoriaanse Universiteit. Hij was voorheen van 1997 tot 2002 
overste van een communiteit in Brussel en leidde het Internationale 
Instituut Lumen Vitae.

De conferentie werd in oktober 2021 gepresenteerd in het webinar 
Canoniek Recht, georganiseerd door UISG-USG.

1.	 Inleiding

De herziening van Boek VI van het Wetboek van Canoniek Recht over het strafrecht en 
de gevolgen daarvan voor misbruik is een ingewikkelde zaak, die ik zo duidelijk mogelijk 
zal trachten te schetsen. Allereerst zal ik deze herziening plaatsen in de context van de 
evolutie van de denkwijzen in de Kerk over het strafrecht. Vervolgens zal ik de nieuwe 
normen met betrekking tot misbruik en de sancties daarvoor voorstellen. Tenslotte zal 
ik enkele korte persoonlijke beschouwingen geven over de invoering van het nieuwe 
systeem. 
Allereerst wil ik erop wijzen dat de herziening van boek VI van het Wetboek van Canoniek 
Strafrecht een radicale verandering betekent in de wijze waarop de Kerk tegen het 
strafrecht aankijkt. Op zijn zachtst gezegd zou men kunnen zeggen dat ten tijde van het 
Concilie het canonieke recht, en meer nog de strafrechtelijke tak ervan, in strijd werd 
geacht met het gebod van de liefde, en wel in die mate dat sommige theologen voorstelden 
het strafrecht uit de canonieke rechtsorde te verwijderen. Dit voorstel heeft het niet 
gehaald, aangezien in het wetboek van 1983 een boek VI is gewijd aan het strafrecht. 
Maar zelfs in het begin van de jaren negentig, toen ik canoniek recht studeerde, was de 
heersende opvatting dat het strafrecht alleen mocht worden gebruikt in gevallen van 
uiterste noodzaak. Als gevolg daarvan werd het bijna nooit toegepast. 
De zaken begonnen te veranderen in de jaren 1990, toen de eerste schandalen van seksueel 
misbruik van minderjarigen door geestelijken aan het licht kwamen. Geconfronteerd met 
de afschuwelijkheid van dergelijke daden, zag men geleidelijk in dat het strafrecht zijn 
plaats had binnen de canonieke orde, en dat het opleggen van straffen aan de daders 
van seksueel misbruik van onschuldige mensen gerechtvaardigd was, met name om het 



51

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  V
er

an
de

ri
ng

en
 in

 h
et

 c
an

on
ie

ke
 s

tr
af

re
ch

t e
n 

m
is

br
ui

k recht te herstellen en het leven te zuiveren van het schandaal. Het schandaal was niet 
langer het feit dat de Kerk strafte, maar dat misdaden ongestraft bleven. Het was een 
echte Copernicaanse revolutie. 
De zaken veranderden echter niet van de ene dag op de andere. Ik hoef niet uit te weiden 
over de verleiding bij de kerkelijke autoriteiten om zaken in de doofpot te stoppen, maar 
zelfs wanneer de autoriteiten de dader van het misdrijf van seksueel misbruik wilden 
straffen, stonden zij voor een probleem, omdat zij in de Kerk niet meer gewend waren 
te straffen. Om de kerkelijke leiders te helpen deze nieuwe dynamiek aan te gaan, 
werd in 2001 het motu proprio Sacramentorum sanctitatis tutela afgekondigd, waarbij 
aan de Congregatie voor de Geloofsleer de bevoegdheid werd overgedragen om een 
aantal misdrijven te beoordelen, waaronder seksueel misbruik van minderjarigen door 
geestelijken, teneinde de hiërarchie te helpen op passende wijze te reageren. Dit is een 
langdurig proces geweest - diepgewortelde praktijken kunnen niet met een toverstokje 
worden veranderd - maar het is een crescendo geweest, naarmate de onthullingen 
toenamen en de noodzaak om te reageren dringender werd. Reeds in 2007 werd het 
niet alleen noodzakelijk aanvullende wetten toe te voegen aan die in het wetboek, maar 
ook het wetboek zelf te hervormen, meer bepaald boek VI over strafrecht. 2007 - 2021: 
deze hervorming van boek VI heeft tijd gevergd. Daar zijn verschillende redenen voor, 
waarop ik hier niet zal ingaan, maar ik denk dat het een geluk was, omdat de Kerk in al die 
jaren niet heeft opgehouden zich te ontwikkelen en de werkingssfeer van het strafrecht 
inzake misbruik te verruimen. Als Boek VI in twee of drie jaar was herzien, zou dat te 
snel zijn gegaan, en zouden we niet hebben geprofiteerd van alle ontwikkelingen die 
zich in de jaren 2010 in de Kerk hebben voorgedaan. De redacteuren van het nieuwe 
Boek VI konden dus rekening houden met deze ontwikkelingen en ze integreren in hun 
herzieningsproject. Tegelijkertijd kon de herziening van het strafrecht niet eindeloos 
worden uitgesteld onder het voorwendsel dat de zaken nog in ontwikkeling waren. Het 
nieuwe Boek VI zal derhalve op 8 december in werking treden. 
Ik ga hier niet het hele nieuwe boek VI van het wetboek voorstellen, maar ik wil wel 
wijzen op drie kenmerken van de herziening ervan. In de eerste plaats weerspiegelen 
sommige van de wijzigingen het besef dat het strafrecht nuttig is voor het welzijn van het 
volk van God, dat lijdt onder en schandelijk wordt bejegend door de straffeloosheid van 
de daders van bepaalde misdrijven. In die zin is de nieuwe versie van Boek VI strenger 
dan de versie van 1983. Een goed voorbeeld hiervan is canon 1341, dat handelt over de 
toepassing van straffen. Kortom, waar in de versie van 1983 de nadruk wordt gelegd 
op het belang om alles te proberen alvorens te straffen, wordt in de nieuwe versie de 
nadruk gelegd op de verplichting om te straffen zodra er geen andere manier meer is om 
het recht te herstellen. De toepassing van het strafrecht is niet langer een uitzonderlijke 
procedure, waarvan met tegenzin gebruik moet worden gemaakt wanneer er geen andere 
mogelijkheid is, maar is vereist zodra blijkt dat een minnelijke schikking niet volstaat om 
het recht te herstellen en de schade te beperken.  
Een andere vooruitgang die met de herziening van Boek VI werd geboekt, was het 
verzekeren van een grotere samenhang in het canoniek strafrecht, en in het bijzonder een 
grotere samenhang tussen de specifieke normen en de titel waaronder zij verschijnen. 
Ten slotte hebben de ontwerpers van de hervorming ernaar gestreefd het strafrecht 
doeltreffender te maken door de straf of de straffen die op een strafbaar feit staan, 
nader te omschrijven. De wetgever van 1983 had vaak het begrip rechtvaardige straf 
gebruikt, dat theoretisch zeer mooi was (op zichzelf is het zeer gerechtvaardigd om een 
rechtvaardige straf toe te passen), maar in de praktijk niet hielp bij de toepassing van 
de straf, voor zover niet bekend was wat de rechtvaardige straf in kwestie was. In de 
nieuwe versie van Boek VI heeft de wetgever meermaals duidelijk gemaakt wat de straf 
is, hetgeen de toepassing van het canoniek strafrecht zal vergemakkelijken.  



52

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  V
er

an
de

ri
ng

en
 in

 h
et

 c
an

on
ie

ke
 s

tr
af

re
ch

t e
n 

m
is

br
ui

k 2. 	 De weergave van de normen
Na deze korte algemene schets van de herziening van boek VI van het wetboek, ga ik 
over tot de weergave van de normen die specifiek betrekking hebben op het delict van 
misbruik.
Allereerst breng ik in herinnering wat de huidige versie van de Code 1983 over deze 
kwestie bepaalt. De fundamentele canon is canon 1395 §2, die zegt dat de geestelijke die 
zich schuldig heeft gemaakt aan een overtreding van het zesde gebod van de decaloog, 
indien de overtreding is begaan met geweld of met bedreiging of in het openbaar, of 
met een minderjarige onder de zestien jaar, wordt gestraft met rechtvaardige straffen, 
waaronder, indien het geval dit vereist, ontslag uit de klerikale staat. Met andere woorden, 
het wetboek voorziet in een canoniek strafbaar feit van seksueel misbruik door een 
geestelijke (d.w.z. een bisschop, priester of diaken) van een persoon, begaan met geweld 
of bedreiging (b.v. verkrachting) of in het openbaar (d.w.z. met een misdrijf tegen de 
openbare zedelijkheid), of van seksueel misbruik van een minderjarige onder de zestien 
jaar. 
Deze canon 1395 §2 werd in de jaren na de inwerkingtreding van het wetboek van 1983 
zelden toegepast, ofwel omdat de kerkelijke autoriteiten de zaak doodzwegen om de 
goede naam van de Kerk te beschermen, ofwel omdat zij terughoudend waren met het 
opleggen van straffen, gezien de “ anti-canonieke” mentaliteit waar ik het eerder over had. 
De zaken begonnen te veranderen in de jaren 1990, en het motu proprio Sacramentorum 
sanctitatis tutela van 2001 gaf niet alleen de Congregatie voor de Geloofsleer bevoegdheid 
inzake seksueel misbruik van minderjarigen door geestelijken, maar breidde ook de 
werkingssfeer van de canon uit tot seksueel misbruik van minderjarigen boven de 16. In 
2010 gaan de nieuwe normen voor de toepassing van het motu proprio een stap verder 
door de toevoeging van het misdrijf seksueel misbruik van personen die gewoonlijk niet 
bij hun volle verstand zijn, en het misdrijf bezit of openbaarmaking van pornografische 
afbeeldingen van minderjarigen jonger dan 14 jaar. Vervolgens zullen andere bepalingen 
worden toegevoegd, met name het motu proprio vos estis lux mundi van 2019 over de 
verplichting voor geestelijken en religieuzen om seksueel misbruik waarvan zij kennis 
hebben, aan te geven bij de bevoegde kerkelijke autoriteit. In plaats van het aantal 
bepalingen die parallel lopen met het wetboek van 1983 te blijven vermenigvuldigen, 
leek het evenwel verkieslijk deze bepalingen in een nieuwe versie van het wetboek op te 
nemen en daarbij gebruik te maken van de herziening van boek VI van het wetboek, die 
sedert 2007 gaande is.

3. Veranderingen in de inhoud van het strafrecht
Alvorens de inhoudelijke wijzigingen van het strafrecht in de nieuwe versie van Boek VI 
met betrekking tot misbruik in de Kerk te presenteren, wil ik uw aandacht vestigen op het 
feit dat de canon betreffende seksueel misbruik van minderjarigen door geestelijken een 
andere plaats heeft gekregen in Boek VI. Het huidige c. 1395 § 2 staat in Titel V van Boek 
VI, dat handelt over overtredingen van bijzondere verplichtingen. In de herziene versie 
van het wetboek zal dit delict het voorwerp zijn van c. 1398 §1 1º, dat is opgenomen 
in titel VI van het boek, betreffende misdrijven tegen het leven, de waardigheid en de 
vrijheid van de mens. Deze stap weerspiegelt een welkome verandering in de manier 
waarop het misdrijf van seksueel misbruik van minderjarigen wordt bekeken. In het 
wetboek van 1983 werd dit in de eerste plaats beschouwd als een schending van de 
gelofte van kuisheid, indien de geestelijke een religieus was, of meer in het algemeen 
van het zesde gebod van de decaloog, in het geval van de diocesane geestelijke. Het 
wezenlijke probleem was dat de geestelijke zijn verplichtingen niet was nagekomen. In 
de herziene versie van Boek VI wordt het misdrijf nu beschouwd vanuit het oogpunt 
van het slachtoffer, wiens leven en waardigheid ernstig zijn geschonden. Het probleem 
is niet meer dat de geestelijke zijn verplichtingen niet is nagekomen, maar dat hij een 



53

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  V
er

an
de

ri
ng

en
 in

 h
et

 c
an

on
ie

ke
 s

tr
af

re
ch

t e
n 

m
is

br
ui

k

of een persoon die gewoonlijk niet goed bij zijn verstand is of een persoon aan wie de 
wet een soortgelijke bescherming toekent, rekruteert of ertoe aanzet deel te nemen aan 
echte of gesimuleerde pornografische handelingen. Dit is een nieuwe bepaling, waarin 
rekening wordt gehouden met de ontwikkeling van praktijken en technologie. Zo kan 
een geestelijke die een minderjarige ertoe aanzet zichzelf te masturberen en dit op zijn 
mobiele telefoon te filmen, ook al misbruikt hij hem niet rechtstreeks seksueel, worden 
gestraft met ontzetting uit zijn ambt of met andere straffen, die zelfs kunnen gaan tot 
ontslag uit het geestelijk ambt. 
In verband met deze nieuwe canon wil ik uw aandacht vestigen op een specifiek probleem 
met de Engelse vertaling ervan. In deze vertaling is sprake van een geestelijke die “een 
minderjarige lokt of ertoe aanzet zich pornografisch bloot te geven of deel te nemen aan 
pornografische weergaven”. Het woord “grooming”, zoals ik het begrijp, kan verwijzen 
naar het aangaan van een seksueel gesprek met een minderjarige. Bijvoorbeeld met 
hen praten over hun geslachtsorganen of hen uitnodigen om te praten over hoe zij 

ander ernstig heeft geschaad. De verschuiving in de canon over seksueel misbruik van 
minderjarigen door geestelijken sluit dus aan bij de ontwikkeling van de mentaliteit in de 
samenleving en in de Kerk, die nu de zorg voor het slachtoffer op de voorgrond plaatst. 
Wat de inhoud van de nieuwe normen betreft, bevatten zij een aantal uitbreidingen van 
het begrip misbruikmisdrijf. In sommige daarvan zijn uitbreidingen verwerkt die reeds 
waren doorgevoerd in de bijzondere wetten die elkaar sinds 2001 hebben opgevolgd. 
Andere zijn echte vernieuwingen, ook met betrekking tot deze wetten. Omwille van de 
duidelijkheid stel ik voor om achtereenvolgens de uitbreidingen met betrekking tot het 
onderwerp van het delict te onderzoeken, vervolgens de uitbreidingen met betrekking 
tot de dader, en ten slotte de uitbreidingen met betrekking tot de slachtoffers van het 
delict.  
Wat het voorwerp van het misdrijf betreft, wordt een eerste uitbreiding gemaakt door de 
nieuwe canon 1398 §1 2º, die het misdrijf vastlegt van een geestelijke die een minderjarige 



54

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  V
er

an
de

ri
ng

en
 in

 h
et

 c
an

on
ie

ke
 s

tr
af

re
ch

t e
n 

m
is

br
ui

k

Het strafrecht nuttig is voor het 
welzijn van het volk van God, dat lijdt 
onder en schandelijk wordt bejegend 
door de straffeloosheid van de daders 
van bepaalde misdrijven. In die zin is 
de nieuwe versie van Boek VI strenger 

dan de versie van 1983.

verwezen naar minderjarigen jonger dan veertien jaar. De handeling van een geestelijke 
om pornografische afbeeldingen van minderjarigen te downloaden of te verspreiden is 
nu in het wetboek opgenomen als een misdrijf dat bestraft kan worden met ontzetting 
uit zijn ambt en andere rechtvaardige straffen, waaronder eventueel ontslag uit het 
geestelijk ambt. 
Een derde belangrijke wijziging met betrekking tot het voorwerp van het delict is de 
nieuwe § 3 van can. 1395 die, naast het delict tegen het zesde gebod gepleegd met 
geweld of bedreiging, dat reeds aanwezig was in het wetboek van 1983, bepaalt dat “de 
geestelijke die door misbruik van zijn gezag een delict pleegt tegen het zesde gebod van 
de decaloog of iemand dwingt tot het verrichten of ondergaan van seksuele handelingen, 
wordt gestraft met rechtvaardige straffen, waaronder, indien het geval dit vereist, 
ontslag uit de klerikale staat”. Dit is een zeer belangrijke verandering, die aansluit bij het 
schandaal dat is ontstaan door het toenemend aantal onthullingen van seksueel misbruik 
van volwassenen door geestelijken die misbruik hebben gemaakt van hun status om dit 

masturberen. Dat is niet waar we het hier over hebben. De vertaling van de canon in 
andere talen (“reclutar” in het Spaans, “reclutare” in het Italiaans, “recruter” in het Frans) 
maakt duidelijk dat hier wordt bedoeld het ronselen van een minderjarige om deel te 
nemen aan pornografische sessies. 
Met nr. 3 van dezelfde nieuwe canon 1398 § 1 wordt in het wetboek een ander delict 
ingevoerd dat nieuw is in vergelijking met het wetboek van 1983, maar dat in absolute zin 
niet nieuw is, aangezien dit delict reeds was vastgesteld in de normen van 2010 voor de 
toepassing van Sacramentorum sanctitatis tutela. Het betreft het feit dat een geestelijke 
op enigerlei wijze en met ongeacht welk middel pornografische afbeeldingen, op immorele 
wijze verkregen, van minderjarigen of van personen die gewoonlijk behept zijn met een 
onvolkomen gebruik van het verstand, in zijn bezit heeft, laat zien of verspreidt. De tekst 
van de nieuwe canon verschilt licht van de tekst van de normen van 2010 - met name 
de weergave van pornografische afbeeldingen is toegevoegd en er wordt nu verwezen 
naar pornografische afbeeldingen van alle minderjarigen, terwijl de normen van 2010 



55

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  V
er

an
de

ri
ng

en
 in

 h
et

 c
an

on
ie

ke
 s

tr
af

re
ch

t e
n 

m
is

br
ui

k te doen. Tot nu toe waren dergelijke handelingen verwerpelijk, maar vormden zij geen 
strafbare feiten als zodanig. Van nu af aan zal dat niet meer het geval zijn. Een geestelijke 
die seksueel misbruik maakt van een volwassene over wie hij wettelijk gezag heeft, kan 
worden gestraft - denk aan een novicemeester die een novice seksueel misbruikt. Minder 
voor de hand liggend is voor mij het geval van een geestelijke die misbruik maakt van zijn 
geestelijk gezag (bijvoorbeeld een geestelijk leidsman die de jonge vrouw die hij begeleidt 
seksueel misbruikt). Het zou goed zijn indien de wetgever een authentieke interpretatie 
zou geven van het begrip gezag, zodat duidelijker wordt in hoeverre de nieuwe canon 
1395 §3 van toepassing is.
Terloops zij opgemerkt dat de wetgever de uitdrukking “misbruik van een kwetsbare 
persoon”, die bijvoorbeeld voorkomt in het motu proprio vos estis lux mundi, niet heeft 
gehandhaafd. Hij heeft ongetwijfeld rekening gehouden met de kritiek op dit subjectieve 
begrip (hoe kan men de kwetsbaarheid van een persoon bepalen?), terwijl het begrip 
misbruikt gezag objectiever is. 
Aan het einde van dezelfde §3 van het nieuwe canon 1395 wordt een ander nieuw delict 
ingevoerd, namelijk het feit dat een geestelijke iemand dwingt seksuele handelingen 
te verrichten of te ondergaan. In dit geval, zoals ik deze nieuwe norm begrijp, is de 
geestelijke die het misdrijf pleegt niet rechtstreeks betrokken bij het seksueel misbruik, 
maar gebruikt hij zijn gezag of kracht om een of meer personen te dwingen seksuele 
handelingen te verrichten of te ondergaan. Zo zou men zich het geval kunnen voorstellen 
van een novicemeester die twee van zijn novicen dwingt tot seksuele betrekkingen met 
elkaar. 

4. De nieuwe kenmerken van de herziene versie van boek VI van het wetboek 
Dit zijn de verschillende nieuwigheden in de herziene versie van boek VI van het wetboek 
met betrekking tot het onderwerp van het misdrijf misbruik. Het Wetboek van Canoniek 
Recht beschouwt nu als misdaden, in het kort, het ronselen door een geestelijke van 
een minderjarige voor pornografische handelingen, het bewaren, vertonen of openbaar 
maken van pornografische afbeeldingen van minderjarigen, het misdrijf tegen het Zesde 
Gebod door een geestelijke die zijn gezag misbruikt, en het feit iemand te dwingen 
seksuele handelingen te verrichten of te ondergaan. 
Laten wij nu eens kijken naar de gevallen van uitbreiding van de werkingssfeer van 
het strafrecht ten aanzien van de dader van het misdrijf misbruik. De fundamentele 
nieuwigheid hier, niet alleen ten opzichte van de Code 1983, maar ook ten opzichte van 
latere wetten, is te vinden in c. 1398 §2, waarin staat dat een lid (impliciet geen geestelijke) 
van een instituut van gewijd leven of van een sociëteit van apostolisch leven en iedere 
gelovige die een waardigheid bezit of een ambt of functie vervult in de Kerk en een misdrijf 
pleegt als bedoeld in canon 1398 §1 of in canon 1395 §3, wordt bestraft met sancties van 
beperking van de uitoefening of ontzetting uit het ambt of met andere straffen. Ook hier 
is er sprake van een stap voorwaarts, aangezien het wetboek van 1983 alleen voorzag in 
een strafbaar feit in het geval van een geestelijke. De niet-klerikale religieus, de non of de 
leek met pastorale verantwoordelijkheid die een minderjarige seksueel heeft misbruikt, 
kan worden onderworpen aan disciplinaire maatregelen (met inbegrip van ontslag uit 
het instituut, in het geval van de religieus) maar kan niet worden onderworpen aan 
een canonieke straf als zodanig. Voortaan kunnen deze personen worden gestraft met 
een van de straffen voorzien in canon 1336 §§ 2-4 (met name het verbod een ambt uit 
te oefenen of de ontzetting uit een ambt) of met andere straffen naar gelang van de 
ernst van het vergrijp. Hier verwerkt de wetgever een andere kritiek op het bestaande 
strafrecht, dat alleen betrekking had op geestelijken. Dit kan ook worden gezien als een 
illustratie van de verandering in de invalshoek van waaruit het delict wordt bekeken, 
die ik eerder noemde. Als men eerst de schending van een verplichting beschouwt, kan 
seksueel misbruik ernstiger worden geacht als het door een gewijde bedienaar wordt 



56

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  V
er

an
de

ri
ng

en
 in

 h
et

 c
an

on
ie

ke
 s

tr
af

re
ch

t e
n 

m
is

br
ui

k begaan dan door een leek. Als men echter het slachtoffer vooropstelt, is dit onderscheid 
niet langer relevant. Voor het slachtoffer is seksueel misbruik op zich niet minder erg 
omdat het gepleegd is door een religieuze broeder of door een leek met pastorale 
verantwoordelijkheid. 
Ik sluit af met de verruiming van de strafrechtelijke werkingssfeer voor misbruik ten 
aanzien van het slachtoffer van het delict. De meeste “nieuwigheden” zijn in feite de 
opneming in het wetboek van bepalingen die reeds door bijzondere wetten sedert 2001 
zijn ingevoerd. Het strafbare feit van seksueel misbruik betreft dus niet meer alleen 
het misbruik van een minderjarige jonger dan zestien jaar, maar het misbruik van 
elke minderjarige. Als minderjarig wordt beschouwd een persoon die gewoonlijk niet 
goed bij zijn verstand is, d.w.z. die geestelijk gehandicapt is. Beide uitbreidingen van de 
strafbaarstelling werden in 2001 of 2010 door de uitvoeringsnormen van Sacramentorum 
sanctitatis tutela vastgesteld. Anderzijds introduceert canon 1398 §1 1º en 2º een derde 
type van mogelijk slachtoffer, dat een echte nieuwigheid is: de persoon aan wie de wet 
een bescherming toekent die vergelijkbaar is met die van minderjarigen en personen 
die gewoonlijk het gebruik van het verstand ontnomen is. Ik moet bekennen dat ik niet 
weet wat de wetgever hiermee bedoelt. Maar het opent de deur naar de erkenning 
in de toekomst van andere categorieën slachtoffers wier seksueel misbruik door een 
geestelijke, een gewijde persoon of een leek met pastorale verantwoordelijkheid als een 
misdrijf zal worden beschouwd.
Indirect wordt het begrip “slachtoffer” nog verruimd door de nieuwe canon 1395 §3 
betreffende de overtreding van het zesde gebod door misbruik van gezag. In dit geval 
pleegt, ongeacht de leeftijd van het slachtoffer, de geestelijke of de gewijde persoon of de 
leek met pastorale verantwoordelijkheid die zijn of haar gezag gebruikt om een persoon 
seksueel te misbruiken, een misdrijf volgens het canonieke recht. 
Dit zijn, naar het mij voorkomt, de belangrijkste wijzigingen die de nieuwe versie van boek 
VI aanbrengt met betrekking tot de misbruikmisdrijven. De belangrijkste veranderingen 
zijn voor mij in de eerste plaats het feit dat seksueel misbruik van minderjarigen wordt 
beschouwd als een misdaad tegen het leven en de menselijke waardigheid en niet langer 
als een misdaad tegen de gelofte van kuisheid, waardoor het slachtoffer op de eerste 
plaats komt te staan. Ten tweede, het feit dat seksueel misbruik van een minderjarige 
door een niet-clericus religieus of een leek met pastorale verantwoordelijkheid, en niet 
alleen door een geestelijke, evenals seksueel misbruik door misbruik van gezag van 
eenieder, en niet alleen van minderjarigen, als een misdrijf wordt beschouwd. Voor mij 
zijn dit de belangrijkste veranderingen. 
Men kan zich echter afvragen wat de praktische gevolgen van deze hervorming zijn. In 
sommige gevallen kan het meer symbolisch zijn. Ik denk bijvoorbeeld aan de uitbreiding 
van de strafbaarstelling tot niet-clerici. Het is belangrijk te weten dat een niet-geestelijke 
religieus die een minderjarige misbruikt of een andere laakbare handeling pleegt, 
zoals het downloaden van kinderpornobestanden al onderworpen kan worden aan 
administratieve of disciplinaire maatregelen door zijn of haar meerdere, die kunnen 
bestaan uit het intrekken van het ambt, het verbieden van bepaalde handelingen 
(bijvoorbeeld op internet gaan), enz. Voortaan kunnen hem ook gelijkwaardige straffen 
worden opgelegd. Symbolisch kan dit enig gewicht in de schaal leggen - ik ben niet langer 
onderworpen aan een administratieve maatregel, maar ik ben veroordeeld tot een straf, 
maar het concrete resultaat zal hetzelfde zijn: of ik nu door een administratieve maatregel 
uit het ambt ben ontzet of ben veroordeeld tot een straf van ontzetting uit het ambt, ik 
kan dat ambt niet langer uitoefenen.  
Wat de religieuzen betreft, of meer in het algemeen de gewijde personen, zullen 
de gevolgen van de wijzigingen van het strafrecht in verband met het ontslag uit het 
instituut nog moeten blijken. U weet dat krachtens de huidige canon 695 een religieus 
die een van de overtredingen begaat, genoemd in de canons 1395, 1397 en 1398, uit 



57

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  V
er

an
de

ri
ng

en
 in

 h
et

 c
an

on
ie

ke
 s

tr
af

re
ch

t e
n 

m
is

br
ui

k het instituut moet worden ontslagen, behalve, in het geval van canon 1395 §2, indien 
de overste oordeelt dat het mogelijk is anders te voorzien in de verbetering van het lid, 
het herstel van de gerechtigheid en de genoegdoening van het schandaal. In het geval 
van een religieus, geestelijke of niet-geestelijke, die een minderjarige seksueel heeft 
misbruikt, heeft de meerdere dus speelruimte. In principe moet hij de religieus uit het 
instituut ontslaan. Hij kan echter van mening zijn dat er andere manieren zijn om recht 
te doen geschieden en het schandaal te herstellen, vooral wanneer de feiten oud zijn en 
de religieus al op leeftijd is. In dit geval, althans in de Sociëteit van Jezus, wordt de jezuïet 
niet ontslagen, maar krijgt hij een straatverbod opgelegd. 
Het is te hopen dat de wetgever niet zal vergeten canon 695 aan te passen aan de nieuwe 
nummering van Boek VI. Ik herinner mij dat het ontslag uit het instituut geen straf is - Boek 
VI vermeldt het niet - maar een administratieve maatregel van de overheid. De herziening 
van boek VI zal in dit opzicht dus geen gevolgen hebben. Daarom zeg ik dat de uitbreiding 
van het begrip delict tot misbruiken begaan door niet-clerici vooral symbolisch is.  
Anderzijds zal de uitbreiding van de strafbaarstelling tot seksueel misbruik van 
volwassenen door misbruik van gezag meer praktische gevolgen hebben, althans voor 
geestelijken. Tot nu toe kon een geestelijke die zijn of haar gezag gebruikte om een 
volwassene seksueel te misbruiken, aan disciplinaire maatregelen worden onderworpen, 
maar was het niet mogelijk hem of haar uit de klerikale staat te ontzetten. Dit zal nu 
mogelijk zijn. 
Het is dus mogelijk, maar zal het ook echt mogelijk zijn? Dit is een andere vraag die 
ik over deze hervorming heb, namelijk die van de tenuitvoerlegging ervan. Het is niet 
voldoende vast te stellen dat een dergelijke gedraging strafbaar is en met een dergelijke 
sanctie kan worden bestraft, het is ook noodzakelijk dat deze sancties kunnen worden 
toegepast. Er zij echter op gewezen dat de wetgeving inzake de bevoegdheid van de 
Congregatie voor de Geloofsleer tot dusver ongewijzigd is gebleven. De Congregatie voor 
de Geloofsleer is dus niet bevoegd voor de nieuwe overtredingen die in het wetboek zijn 
opgenomen. Wanneer een diocesaan verantwoordelijke een klacht ontvangt over een 
van deze nieuwe overtredingen, zal hij of zij een vooronderzoek moeten verrichten om 
vast te stellen of de overtreding waarschijnlijk is en vervolgens moeten beslissen of een 
gerechtelijke procedure voor de diocesane rechtbank of een administratieve procedure 
voor dezelfde diocesane rechtbank moet worden ingeleid. Dit is in feite dezelfde 
procedure die bestaat voor het misdrijf van seksueel misbruik van een minderjarige door 
een geestelijke, met dit verschil dat, indien het vooronderzoek de waarschijnlijkheid van 
het misdrijf vaststelt, het niet de gewone man is die beslist om een proces te beginnen, 
maar dat hij het dossier naar de Congregatie voor de Geloofsleer stuurt, zodat deze kan 
beslissen over de volgende stappen in de procedure. Vanuit mijn ervaring als officier van 
justitie van de Sociëteit van Jezus kan ik getuigen dat de verplichting om de dossiers aan 
de Congregatie voor de Geloofsleer toe te zenden ons zeer geholpen heeft, zowel om 
een samenhangend beleid op dit gebied te voeren als om de dossiers daadwerkelijk te 
behandelen. 
Indien de tenuitvoerlegging van de nieuwe strafrechtelijke normen wordt overgelaten aan 
de ordinarissen en de diocesane rechtbanken, bestaat het gevaar dat zij op vele plaatsen 
een dode letter zal blijven, hetzij door een gebrek aan motivatie, hetzij door een gebrek 
aan bekwaamheid bij de ordinarissen en de diocesane rechtbanken. Persoonlijk vraag ik 
mij dan ook af of het geen goed idee zou zijn de bevoegdheid van de Congregatie voor de 
Geloofsleer uit te breiden tot deze nieuwe strafbare feiten, om zo de tenuitvoerlegging 
van de nieuwe wetgeving te bevorderen.



58

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

HET LEVEN VAN DE UISG

Vanuit het kantoor van de Uitvoerende Secretaresse

Het is moeilijk te geloven dat we nu aan de andere kant staan van de bijeenkomst van 
mei, die een prachtig evenement was met 510 algemene oversten ter plaatse en nog eens 
174 online. Het was een hele prestatie om de werkzaamheden in 14 talen te streamen en 
zusters online te laten deelnemen en uitwisselen terwijl anderen aan tafels in het Ergife 
werkten. Wij zijn het communicatiebureau en de technici van de UISG dankbaar voor deze 
prestatie. Het thema “Embracing Vulnerability on the Synodal Journey” en de lezingen 
werden zeer gewaardeerd. We weten dat de lezingen zijn gebruikt bij de voorbereiding 
van Algemene Kapittels en een rijke bron blijven voor bezinning in de congregaties. De 
laatste zitting van de bijeenkomst van de UISG werd op 11 juli online gehouden. Opnieuw 
was er een zeer goede opkomst en de nadruk lag op het gezamenlijke document van 
de USG/UISG dat namens de twee unies aan het synodebureau werd aangeboden. Sr. 
Gemma Simmonds CJ, Sr. Maria Cimperman RSCJ en Fr. Orlando Torres SJ presenteerden 
belangrijke aspecten van de tekst en de deelnemers beantwoordden de volgende vragen:

1.	 Wat wil je in het document ondersteunen?
2.	 Wat ontbreekt misschien/moet meer nadruk krijgen?
3.	 Hoe kunnen wij als UISG-leden het slotdocument verspreiden?

Het was een rijke uitwisseling die zeker nuttig zal zijn voor het verdere verloop van het 
synodale proces. Sindsdien verscheen het werkdocument voor de continentale fase: 
Vergroot de ruimte van uw tent (Jes. 54, 2). Het is beschikbaar op de website van de 
synode in 5 talen. https://www.synod.va/en/highlights/working-document-for-the-
continental-stage.html

Om de gebeurtenissen in verband met de synode op 2 november voort te zetten, hielden 
UISG en USG een webinar ter plaatse en online, waarin pater Giacomo Costa SJ en Zr. 
Nathalie Becquart XMCJ reflecties uitwisselden over het schrijfproces van het document 
en de algemene inhoud ervan. Nadia Coppa ASC en Dolores Lahr CSJ presenteerden 
enkele overwegingen vanuit het perspectief van de UISG en het gezamenlijke antwoord 
van de twee unies. Br. Emili Turu FMS modereerde de sessie en Zr. Pat Murray IBVM sprak 
enkele afsluitende woorden. Als u deze sessie heeft gemist, vindt u haar beschikbaar op 
YouTube via de website van de UISG. 

In juni werd in Nemi een zeer geslaagde bijeenkomst van zusters theologen gehouden, 
waaraan 20 zusters deelnamen. Zij maken deel uit van eenkele jongere zusters theologen 



59

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

et
 L

ev
en

 v
an

 d
e 

U
IS

G die tijdens de Covid-periode zijn samengekomen en door de lens van hun specifieke 
discipline over het religieuze leven hebben geschreven. Tijdens hun sessies ontmoetten 
zij kardinaal Braz de Aviz en Zr. Jolanta Kafka RMI - de toenmalige voorzitster van de UISG. 
Tijdens hun tijd samen richtten zij zich op de vraag hoe zij als theologen kunnen bijdragen 
aan de bezinning op het godgewijde leven in de huidige context. De stuurgroep: Maria 
Cimperman RSCJ, Gemma Simmonds CJ, Julia Prinz VDMF, Paula Jordao VDMF en Pat 
Murray IBVM kwam onlangs bijeen om het hele proces te evalueren met het oog op een 
tweede groep in 2023. Heeft u zusters theologen, jonger dan 60 jaar, die u zou willen 
voordragen voor de nieuwe groep, neem dan contact op met Zr. Paula Jordao VDMF via 
formation@uisg.org.

De UISG-gemeenschap in Caltanissetta heeft in juni haar missie afgerond. Het project 
UISG Migranten ging in 2015, op de 50e verjaardag van de oprichting van de UISG, van 
start. Het was bedoeld om bruggen te slaan tussen de migranten - die in groten getale 
naar Sicilië kwamen - en de lokale bevolking. In de afgelopen twee jaar zijn er weinig 
nieuwe migranten aangekomen, en de opdracht is er nu een van integratie - de migranten 
die zich in Caltanissetta hebben gevestigd helpen zich te ontplooien in hun nieuwe thuis. 
Dit is de missie van de plaatselijke kerk en daarom zijn de zusters niet vervangen en staat 
de UISG-gemeenschap in Lampedusa nu centraal in het intercongregationele project. 
Zr. Florence de la Villeon RSCJ ondersteunt de leden van de gemeenschap en bezoekt 
hen regelmatig, terwijl ze contact houdt met degenen met wie we op de vorige locaties 
- Ramacca, Agrigento en Caltanissetta - hebben samengewerkt. Er is echter een tweede 
fase van het UISG-migrantenproject gestart, waarbij de nadruk ligt op het opzetten van 
een internationaal netwerk van zusters die werken met migranten en vluchtelingen 
in verschillende delen van de wereld en langs meerdere grenzen. Dit nieuwe initiatief 
wordt geleid door Zr. Carmen Bandeo SSpS, die vanaf het begin bij het Sicilië-project 
betrokken is geweest en zelf een tijd in een SSpS-gemeenschap in de buurt van een 
migrantencentrum in Griekenland heeft doorgebracht. Zusters in deze dienst zullen 
beste praktijken uitwisselen en vaststellen welke geestelijke en praktische middelen zij 
nodig hebben om hen in deze belangrijke dienst te ondersteunen. Veel dank aan de 
congregaties die deze missie de afgelopen zeven jaar met personele en financiële steun 
hebben ondersteund.  

Een ander belangrijk feit is de aanwezigheid van drie zusters op het Wereld Economisch 
Forum in Davos in mei. Sr. Mary John Kudiyiruppil SSpS, Sr.Ruth del Pilar Mora FMS en Sr. 
Pat Murray IBVM hadden een heel eenvoudige boodschap voor vertegenwoordigers van 
regeringen en bedrijfsleiders - als je substantiële en systemische veranderingen tot stand 
wilt brengen, ontwikkel dan partnerschappen met religieuzen die de behoeften ter plaatse 
kennen. Spreken met en voor mensen die geen stem hebben, maar vooral diegenen 
ondersteunen die zich te gemarginaliseerd voelen om hun stem te verheffen, maakt deel 
uit van onze profetische levenswijze. 

We waren verheugd om Zr. Mary John Kudiyiruppil SSpS in april 2022 bij de UISG te 
verwelkomen als Associate Executive Secretary. 

Sr. Gabriella Bottani CMS heeft de leiding van Talitha Kum overgedragen aan Sr. Abby 
Avelino MM. Gabriella heeft de afgelopen acht jaar leiding gegeven aan de ontwikkeling 
van Talitha Kum tot een wereldwijde keten van netwerken (meer dan 90 in totaal) op alle 
continenten. Wij zijn haar veel dank verschuldigd. Er zijn dit jaar verschillende belangrijke 
bijeenkomsten van leden gehouden - in september in Bolivia; in oktober in Thailand; 
in november in Portugal en Nairobi. Gabriella werd tijdens de bijeenkomst in Nairobi 
door de Conrad N. Hilton Foundation geëerd voor haar leiderschap in de strijd tegen 



60

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

et
 L

ev
en

 v
an

 d
e 

U
IS

G mensenhandel. Zr. Pat Murray IBVM ontving in augustus de Outstanding Leadership 
Award 2022 van LCWR voor haar levenswerk in het helpen opbouwen van vrede en 
gerechtigheid in Noord-Ierland, Zuid-Soedan en via huidige initiatieven bij de UISG.

Tot slot hebben de medewerkers van de UISG genoten van de eerste twee dagen van een 
programma voor personeelsontwikkeling die een jaar duurt. De zusters Pat en Mary John 
zijn druk aan het werk geweest om verschillende ambassadeurs bij de Heilige Stoel te 
ontmoeten die belangstelling hebben getoond voor het ondersteunen van aspecten van 
het werk van de zusters. In de UISG werden onlangs twee zeer interessante ontmoetingen 
gehouden: een met ambtenaren van de FBI en het Amerikaanse ministerie van Buitenlandse 
Zaken en de andere met officieren van de Nederlandse Militaire Academie. De eersten 
wilden de bescherming van zusters in conflictgebieden bespreken, omdat religieuzen 
steeds vaker door ontvoerders als “zachte” doelen worden gezien. Helaas hebben we 
het leed gezien dat jaren van gevangenschap en zelfs marteling hebben veroorzaakt 
bij religieuze zusters, priesters en broeders. Het lijkt belangrijk om congregationele 
protocollen te ontwikkelen voor wanneer zich incidenten voordoen in conflictgebieden. 
De Nederlandse militairen wilden weten hoe zusters leven en werken in conflictgebieden, 
wat hun dagelijkse ervaringen zijn en wat hen steunt. Zr. Mary John sprak over de huidige 
ervaring van zusters uit haar congregatie in Oekraïne en Polen; zr. Florence de la Villeon 
deelde haar ervaring in de vluchtelingenkampen in Noord-Oeganda, zr. Abby sprak over 
zusters die leven in gebieden waar mensenhandel endemisch is en Zr. Pat sprak over haar 
ervaringen in Noord-Ierland en Zuid-Soedan. De militairen waren vooral geïnteresseerd 
in het geloofsperspectief dat ons leven ondersteunt. In ons volgende nummer zullen we 
ervaringen delen van zusters die COP-27 hebben bijgewoond. 

Laten we bij het naderen van Advent en Vastentijd bidden voor het volk van Oekraïne:

Liefhebbende God,
We bidden voor het volk van Oekraïne,
voor allen die lijden of bang zijn,
dat U dicht bij hen bent en hen beschermt.
We bidden voor de wereldleiders,
om mededogen, kracht en wijsheid om hun keuzes te leiden.
We bidden voor de wereld
Dat we in dit ogenblik van crisis,
solidair mogen zijn
naar onze broeders en zusters in nood.
Mogen we uw wegen bewandelen
zodat vrede en gerechtigheid
werkelijkheid worden voor de mensen in Oekraïne
en voor de hele wereld.
Amen.

(CAFOD-UK)



61

Sr. Nadia Coppa, ASC (Italy) 
Adorers of the Blood of Christ

Sr. Mary Teresa Barron, OLA (Ireland)
Sisters of Our Lady of the Apostles

Sr. Roxanne Schares, SSND (United States)
School Sisters of Notre Dame

Sr. Theodosia Baki, TSSF (Cameroun)  
Tertiary Sisters of St. Francis 

Sr. Graciela Francovig, FI (Argentina)  
Hijas de Jesus  

Sr. Theresa Purayidathil, EF (India)  
Daughters of the Church 

Sr. M. Jose Gay Miguel, CMT (Spain)   
Teresian Missionary Carmelites

Sr. Miriam Altenhofen, SSpS (Germany)   
Missionary Servants of the Holy Spirit 

Sr. María Rita Calvo Sang, ODN (Spain)
Order of the Company of Mary Our Lady

Sr. Antonietta Papa, FMM (Italy)  
Missionaries Daughters of Mary

Sr. Dolores Lahr, CSJ (United States)
Sisters of St. Joseph of Chambéry

Sr. Patricia del Carmen Villaroel Garay, SSCC (Chile)
Sisters of the Sacred Hearts of Jesus and Mary  

Sr. Anna Josephina D’Souza, SAC (India)
Missionary Sisters of the Catholic Apostolate (Pallottines)

Sr. Patricia Murray, IBVM (Ireland) 
Institute of the Blessed Virgin Mary (Loreto Sisters)

PRESIDENTE

VICE-PRESIDENTE

PLAATS VERVANGER

ALGEMENE
SECRETARESSE

DAGELIJKS BESTUUR VAN DE UISG  (2022-2025)



62

Sr. Patricia Murray, ibvm 
Executive Secretary 
segretaria.esecutiva@uisg.org - 0668.400.236
 
Sr. Mary John Kudiyiruppil, SSpS
Associate Executive Secretary
vice.segretaria@uisg.org
 
Rosalia Armillotta 
Assistant to the Executive Secretary 
ufficio.segreteria@uisg.org - 0668.400.238
 

Aileen Montojo 
Financial Administrator 
economato@uisg.org - 0668.400.212
 
Sr. Sunitha Luscious,  zsc 
Assistant Financial Administrator
amministrazione@uisg.org - 0668.400.249
 
Miriam Coco 
Financial Office Assistant 
economato@uisg.org
 
Patrizia Balzerani 
Membership Secretary 
assistente.economato@uisg.org - 0668.400.248
 

Patrizia Morgante 
Communication Officer 
comunicazione@uisg.org - 0668.400.234
 
Sr.  Thérèse Raad, sdc 
Communication Office Assistant 
assistente.comunicazione@uisg.org - 0668.400.233
 
Miriam Di Bartolo 
Communication Office Assistant 
assistente.comunicazione@uisg.org
 
Antonietta Rauti 
Coordinator UISG Bulletin 
bollettino@uisg.org - 0668.400.230
 

SECRETARIAT

FINANCIES

COMMUNICATIE

SECRETARIAAT VAN DE UISG



63

Sr. Abby Avelino, mm 
Coordinator Talitha Kum 
coordinator@talithakum.info - 0668.400.235
 
Sr. Mayra Cuellar, mb 
Talitha Kum International Coordination Team 
info@talithakum.info
 
Sr. Mary Niluka Perera, rgs 
Catholic Care for Children International 
ccc@uisg.org - 0668.400.225
 
Sr.  M.  Cynthia Reyes, sra 
UISG Formators Programme 
formators.programme@uisg.org - 0668.400.227
 
Sr. Paula Jordão, fmvd 
Formation Coordinator 
formation@uisg.org - 0668.400.245
 
Giulia Oliveri 
Grant Manager 
gm@uisg.org - 0668.400.229
 
Sr. Carmen Elisa Bandeo, SSpS 
International Migrants and Refugees Network 
rete.migranti@uisg.org
 
Giulia Cirillo 
Sisters Advocating 
advocacy.comms.coordinator@uisg.org
 
Canon Law Council 
canoniste@uisg.org - 0668.400.223
 

Sr. Florence de la Villeon, rscj 
Technical Coordinator 
sicily@uisg.org -  0668.400.231
 
Svetlana Antonova 
Technical Assistant General Services 
assis.tec@uisg.org - 0668.400.250
 

PROJECTEN

DIENSTEN

SECRETARIAAT VAN DE UISG



64

Riccardo Desai 
Technical Assistant for computers and online technology 
tecnico@uisg.org - 0668.400.213
 

Nawojka Mocek-Gallina 
Communication Office Assistant 
assistente.comunicazione@uisg.org
 
Marion Lugagne Delpon 
Talitha Kum 
secretariat@talithakum.info

EXTERNE
CONSULENTEN

SECRETARIAAT VAN DE UISG


