
LIDERANÇA 
INTERCULTURAL: 

POTENCIALIDADES 
E DESAFIOS

 Número 179 - Dezembro 2022 



Boletim UISG Número 179, 2022

Apresentação	 3

Interculturalidade, Liderança e Votos: responsabilidade ou Riqueza	 5
Ir. Patrícia Murray, IBVM

Desafios potenciais para a interculturalidade 
na Sociedade Africana e na Vida Religiosa	 18

Ir. Jane Wakahiu, LSOSF

A sinodalidade na Igreja Católica	 29
Ir. Anne Béatrice Faye, CIC

Nomear o inominável. 
O que propicia os abusos de poder e de consciência na vida consagrada?	 38

Ianire Angulo Ordorika, ESSE

Mudanças do direito penal canônico e abusos  	 47
P. Benoit Malvaux, SJ

	
A Vida na UISG	 55

Conselho Directivo da UISG (2022-2025)	 58

Staff da UISG	 59 

LIDERANÇA INTERCULTURAL: 

POTENCIALIDADES E DESAFIOS



3

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2

Interculturalidade, Sinodalidade, Abuso de Poder, são os temas que abordamos neste 
Boletim No. 179. 

São temas que desafiam a vida consagrada a estar presente, solid[aria e profética, lá, 
onde mulheres e homens procuram uma saída para a suas pobrezas e medos. 

São também áreas que oferecem às líderes  e aos líedere das congregações religiosas 
a oportunidade de caminharem juntos, em harmonia e sinergia, para trazerem uma 
contribuição eficaz e uma proposta alternativa aos fechamentos e ao egoísmo que cada 
vez mais se fazem sentir em nossas sociedades, e para serem um sinal de testemunho 
evangélico, uma transparência de Deus na construção do Reino.

Interculturalidade, Liderança e Votos: responsabilidade ou Riqueza
Ir. Patrícia Murray, IBVM
Em meio à crescente diversidade na vida religiosa, a liderança deve perguntar “há irmãos e 
irmãs entre nós que sussurram e até gritam “não consigo respirar, não podemos respirar” 
porque se sentem marginalizados culturalmente? Não somos chamados a examinar as 
implicações radicais do que significa viver como uma comunidade intercultural? Como os 
líderes devem liderar uma exploração do significado dos votos no mundo multicultural 
de hoje? Não estamos sendo chamados a “descobrir a dignidade da diferença e celebrá-
la?” Se pudermos demonstrar ao mundo que nós, culturalmente diversos, podemos viver 
e trabalhar juntos, podemos ser um sinal profético de esperança no mundo de hoje.

Desafios potenciais para a interculturalidade na Sociedade Africana e na Vida 
Religiosa
Ir. Jane Wakahiu, LSOSF
Ao identificar a dinâmica da vida intercultural, é vital compreender e reconhecer a 
cultura não apenas como o que nos torna diferentes, mas como o denominador comum 
- porque nenhuma pessoa está sem cultura. A capacitação para uma vida intercultural, 
sem dúvida, ajudará as religiosas a aprender maneiras de cultivar relacionamentos 
saudáveis e, juntas, construir comunidades interculturais, mas o aprendizado sozinho 
não transformará essas comunidades. Os membros das comunidades serão obrigados 
a ter intencionalidade, tolerância à ambiguidade, erros, um fórum para desabafar 
frustrações sem julgamento, correção apropriada, e escuta atenta, encorajamento e 
compaixão genuínos.

APRESENTAÇÃO



4

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ap

re
se

nt
aç

ão A sinodalidade na Igreja Católica
Ir. Anne Béatrice Faye, CIC

Hoje, a voz da Igreja é composta por muitas vozes diferentes e o Sínodo é um tempo de 
graça onde a mensagem unificada e coerente é a diversidade e a pluralidade. Em outras 
palavras, a sinodalidade consiste em discernir como o Espírito se move através e com o 
Corpo de Cristo, para que possamos continuar a cumprir nossa missão de evangelização 
no mundo. É neste contexto que este Sínodo é relevante para o discernimento das 
reformas necessárias na Igreja.

Nomear o inominável. 
O que propicia os abusos de poder e de consciência na vida consagrada?
Ir. Ianire Angulo Ordorika, ESSE
Na Vida Religiosa, como tal, há um terreno fértil para abusos de poder e consciência. 
Esta afirmação não implica que elas ocorrem per se, mas que nesta vocação existem 
circunstâncias que são muito mais propícias a eles do que em outras áreas ou em outras 
formas de seguir Jesus Cristo. A seguir explicaremos brevemente estes elementos que 
se inter-relacionam e facilitam tais situações abusivas. Para isso, vamos dividi-los em 
elementos próprios da Vida Religiosa, elementos próprios de indivíduos e elementos que 
dizem respeito à dinâmica de grupos. 

Mudanças do direito penal canônico e abusos  
P. Benoit Malvaux, SJ
A revisão do Livro VI do Código de Direito Canônico sobre direito penal e suas 
consequências em termos de abuso é uma questão complexa, que tentarei apresentar 
da forma mais clara possível. Inicialmente, proponho situar esta revisão no quadro da 
evolução das mentalidades da Igreja em matéria de direito penal. Em seguida, apresentarei 
as novas normas relativas aos abusos e as penalidades pelas quais são sancionados. Por 
fim, apresentarei algumas breves reflexões pessoais sobre a implementação do novo 
sistema.



5

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2

Este artigo foi publicado no volume: Lazar T. Stanislaus, SVD/Christian Tauchner, SVD 
(eds.), (Tornar-se Intercultural. Perspectivas na Missão, Delhi) Becoming Intercultural. 

Perspectives on Mission, Delhi: ISPCK/Steyler Missionswissenschaftliches Institut 2021,pp. 
153-170.

Uma extraordinária confluência de eventos está atualmente remodelando nosso mundo. 
As paisagens sociais e culturais estão mudando à medida que uma nova consciência 
se espalha pelo mundo. Anos atrás, Alvin Toffler comentou que a humanidade estava 
enfrentando um salto quântico com a mais profunda reviravolta e reestruturação social 
de todos os tempos. Ele disse que “sem reconhecê-lo claramente, estamos engajados na 
construção de uma nova e notável civilização a partir da base”1. O que está acontecendo 
agora é certamente parte dessa reviravolta. Os religiosos não vivem fora do contexto de 
hoje – isso afeta quem somos e quem estamos nos tornando como homens e mulheres 
consagrados. Somente se nos empenharmos em examinar criticamente nossas vidas à 
luz desses “sinais de nossos tempos” podemos julgar se a inculturação, a liderança e os 
votos são uma responsabilidade ou uma riqueza. 

No início de 2020, uma nova infecção viral chamada Covid-19, ou depreciativamente 
“gripe chinesa”; ou “gripe Kung”, começou a se espalhar a partir de Wuhan, na China. 
Comentaristas sociais observaram que “onde quer que uma pandemia vá, a xenofobia 
nunca fica muito atrás... A doença, afinal, fomenta o medo, que por sua vez fomenta 

Irmã Patricia Murray, IBVM, é membro do Instituto da Bem-
Aventurada Virgem Maria (Irmãs de Loreto). Ela é educadora 
e serviu como Oficial de Educação para a Paz e Presidente da 
Comissão Episcopal Irlandesa de Justiça e Paz. Ela foi membro do 
Conselho Geral de sua congregação e a primeira Diretora Executiva 
da Solidariedade com o Sul do Sudão - um novo modelo de presença 
missionária intercongregacional. Atualmente ela é Secretária 
Executiva da União Internacional das Superioras Gerais (UISG). Ela 
tem Mestrado em Educação MEd (TCD-Dublin), e um MA (Teologia) 
e DMin da União Teológica Católica - Chicago. 

Ir. Patrícia Murray, IBVM

INTERCULTURALIDADE, LIDERANÇA E VOTOS: 
RESPONSABILIDADE OU RIQUEZA



6

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os a discriminação”2. Vários estudos fornecem evidências claras de que grupos étnicos 

negros e minoritários correm maior risco de morrer de Covid-19 do que pessoas de etnia 
branca. Especialistas apontam o racismo como causa fundamental desse diferencial 
porque “restringe o acesso à educação e a oportunidades de emprego.”3 Além disso, 
esses fatores “levam a circunstâncias socioeconômicas mais pobres que levam a piores 
resultados de saúde.”4. Além disso, pessoas de minorias étnicas ou negras trabalham 
em maior número em “empregos essenciais”, vivem em acomodações superlotadas, têm 
problemas de saúde subjacentes, colocando-as em risco ainda maior.

O mundo foi ainda mais abalado pelo assassinato sem sentido de George Floyd em 25 de 
maio de 2020 em Minneapolis, EUA. À medida que os vídeos do evento surgiam e eram 
reproduzidos, assistimos a um homem morrer, “de bruços na calçada, preso embaixo 
de um carro, e acima dele outro homem, um homem de uniforme, sua pele mais clara 
do que o homem no chão… seu joelho perfurando o pescoço do homem mais escuro…
….O homem no chão ficou em silêncio, sem fôlego.”5 Esses 8 minutos e 46 segundos 
galvanizaram milhões de pessoas a sair às ruas proclamando “eu/nós não podemos 
respirar”; “Vidas negras importam.” Eles representam pessoas de todas as idades, 
gêneros, etnias, raças e religiões unidas em solidariedade, raiva e dor com este homem, 
mas também com todas as pessoas que sofrem discriminação, estereótipos, racismo, 
xenofobia e exclusão de qualquer tipo.

Maior mobilidade, viagens transnacionais, um mercado globalizado, refugiados fugindo 
de guerras e conflitos, migrantes em busca de melhores oportunidades, mostraram a 
face feia da exclusão. Agora, a transformação pessoal e a conversão de atitudes, símbolos 
e sistemas estão sendo exigidas. Esses acontecimentos globais colocaram um espelho 
na face de nossa sociedade global e na vida religiosa contemporânea. Recentemente, 
Jayne Helmlinger CSJ, reconhecendo sua própria cumplicidade no racismo por causa do 
privilégio branco, convocou as religiosas a empreender “a peregrinação ao terreno do 
racismo…. não saindo muito rápido, voltando para um lugar de conforto e proteção.”6

Em todo o mundo, o foco está claramente em como gerenciar a diferença e a diversidade. 
Este é um desafio que deve ser enfrentado tanto pela sociedade como um todo quanto 
pela liderança dentro da vida religiosa.

Um documento recente do Vaticano observa a enorme mudança que ocorreu quando 
“congregações femininas passaram de contextos quase inteiramente monoculturais 
para o desafio do multiculturalismo7. A face da vida religiosa reflete um “labirinto de 
culturas”8. Religiosos e religiosas mais jovens vivem em comunidades multiculturais 
ou participam de redes de comunhão e apoio mútuo que são “culturalmente, étnica, 
teológica e eclesiologicamente diversas”9. Essa evolução recente dentro e entre muitas 
congregações “tornou ainda mais agudo o desafio de integrar diferentes culturas”10. O 
mesmo documento observa que

Alguns institutos encontram-se agora numa situação difícil de gerir. Por um lado, algumas 
dezenas de membros idosos que se prendem às tradições culturais e institucionais 
clássicas e por vezes alteradas e, por outro, um grande número de jovens de diferentes 
culturas que estremecem, que se sentem marginalizados e que já não aceitam papéis 
subordinados.11

Observa-se a desocidentalização da vida consagrada acompanhando o processo de 
globalização.12 Diz que o essencial “não é a preservação das formas”, mas a vontade 
“em continuidade criativa de repensar a vida consagrada como memória evangélica de 
um estado permanente de conversão”13. Durante uma recente reunião online, o líder de 
uma congregação religiosa colocou a questão “como é a vida religiosa quando não tem 
a sobreposição da civilização ocidental?”14 Como devemos entender os votos de uma 
perspectiva diferente? 



7

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os Muitos líderes estão se educando sobre diferentes aspectos da cultura para que possam 

liderar bem e com sabedoria.

O aumento de membros de novas culturas, juntamente com o declínio de vocações 
de fontes tradicionais, mudou a composição cultural das congregações religiosas. Os 
membros mais novos podem experimentar preconceitos abertos ou encobertos, 
generalizações, julgamentos estereotipados e mal-entendidos recíprocos. Isso pode 
ser ainda agravado por uma diferença de gerações ou diferenças de personalidade. As 
críticas de indivíduos ou grupos podem muitas vezes circular de maneira dissimulada, 
criando uma atmosfera insalubre. Pode haver medo de ser dominado pelo grupo 
majoritário. Se se percebe que os recursos congregacionais como poder, dinheiro, 
relações de solidariedade com as famílias dos membros e hospitalidade são distribuídos 
de forma desigual, a confiança é profundamente afetada. Apesar dessas experiências, as 
conversas raramente acontecem em torno das diferenças e a questão do racismo e do 
preconceito quase nunca são abordadas abertamente. 

Os membros praticam uma abordagem dupla: “Na presença de membros da ‘outra’ 
cultura, enfatizamos o positivo... mas quando estamos com os de nossa própria cultura, 
são todos os aspectos negativos (sobre a outra cultura) que emergem.”15 Na conhecida 
imagem de iceberg da cultura, nove décimos do que constitui uma cultura estão sob a 
superfície. Os líderes precisam considerar que os processos conscientes e inconscientes 
existem culturalmente nos níveis individual e organizacional.

Como, então, exercer a liderança em meio a essa crescente diversidade cultural? Os 
líderes precisam liderar conversas mais profundas que exigirão uma mudança radical 
de mente e coração. Se a vida religiosa deve espelhar as enormes mudanças culturais 
que estão ocorrendo tanto em nosso mundo quanto dentro das congregações, há uma 
necessidade crescente de prestar atenção às antropologias de várias culturas e aprender 
a linguagem da cultura. É claro que “um ministério para liderar que possa solicitar uma 
sinodalidade real, promovendo um dinamismo de sinergia, está se tornando cada 
vez mais necessário”16. Em meio à crescente diversidade na vida religiosa, a liderança 
deve perguntar “há irmãos e irmãs entre nós que sussurram e até gritam “não consigo 
respirar, não podemos respirar” porque se sentem marginalizados culturalmente? Não 
somos chamados a examinar as implicações radicais do que significa viver como uma 
comunidade intercultural? Como os líderes devem liderar uma exploração do significado 
dos votos no mundo multicultural de hoje? Não estamos sendo chamados a “descobrir 
a dignidade da diferença e celebrá-la?”17 Se pudermos demonstrar ao mundo que nós, 
culturalmente diversos, podemos viver e trabalhar juntos, podemos ser um sinal profético 
de esperança no mundo de hoje.

Liderança num Mundo Multicultural
Como então liderar em meio à crescente diferença e diversidade? Os teóricos 
organizacionais afirmam que os líderes que empreendem uma viagem de compreensão e 
desenvolvimento pessoal podem transformar não apenas suas próprias capacidades, mas 
também as dos outros e de suas organizações.18 Líderes transformadores são indivíduos 
capazes de “identificar seu núcleo interior ou eu superior que pode efetivamente guiá-
los em tempos turbulentos”19. No entanto, sem um processo pessoal que desenvolva a 
capacidade da pessoa de percepção, de aprendizagem, de interiorização, de explicitação 
de sentido e de construção de significado, tal liderança transformadora é impossível.20 
Onde há uma boa liderança, deve haver uma visão – uma articulação de um propósito 
“que valha o resto de sua vida”21. 

Homens e mulheres que são líderes em congregações religiosas estão, portanto, sendo 
chamados a motivar seus membros para os valores e atitudes do Evangelho que são 



8

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os

8

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os

uma determinada sociedade, país ou organização”26. Uma cultura pode ser examinada 
externamente (etic) ou internamente (emic).27 

A identidade cultural de uma pessoa se desenvolve ao longo do tempo e foi definida como 
“identificação e aceitação percebidas em um grupo que possui um sistema compartilhado 
de símbolos e significados, bem como normas/regras de conduta”.28 Isso significa que uma 
pessoa pode funcionar adequadamente dentro da cultura, entendendo os sistemas de 
símbolos e crenças e seguindo as normas. As pessoas que são socializadas em diferentes 
culturas reagem de maneira diferente ao mesmo conjunto de circunstâncias, devido a 
concepções previamente internalizadas do que é normal e apropriado. Portanto, não há 
uma maneira de reagir e, à medida que pessoas de diferentes culturas se encontram, 
elas precisam aprender continuamente as respostas culturais apropriadas de novos 
conhecidos.

necessários no mundo intercultural de hoje? Estes devem incluir empatia, abertura ao 
outro, partilha e enriquecimento mútuo, hospitalidade, encontrar e acolher o estranho, 
inclusão, respeito pelo outro, compreender e celebrar a diferença e desenvolver 
uma profunda ligação. Quando essas atitudes e valores florescem nos membros da 
congregação, eles, por sua vez, influenciam o alcance do ministério. Mas primeiro os 
líderes devem empreender uma jornada de descoberta pessoal. Só então eles podem 
desafiar os outros a “comprometer-se a viver da mesma forma… defendendo uma nova 
maneira de liderar em nossa cultura”22.

Um dos primeiros desafios para a liderança é entender a dinâmica da cultura. Esta é uma 
tarefa muito complexa, como descascar uma cebola. A cultura descreve tudo o que torna 
um grande grupo de pessoas único. Tem sido comparado ao ar que respiramos, que 
realmente só percebemos quando está ausente. A cultura é vista como um “conjunto 
de normas segundo as quais as coisas são executadas ou simplesmente “são” em 



9

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os

Compreender e respeitar a cultura de outra 
pessoa é afirmar a identidade de outra 
pessoa e reconhecer sua dignidade. Quando 
o respeito e a compreensão mútuos são 
cultivados, isso ajuda a construir confiança 
e abertura, enriquecer a comunicação 
intercultural e criar uma comunidade 

verdadeiramente intercultural.

inculturação tanto no nível pessoal quanto no social”31. Isso significa estar aberto para 
ouvir os sentimentos, medos e lutas do outro, enfrentando juntos tensões e desigualdades 
culturais reais. 

Envolve aprender a expressar sentimentos negativos e mal-entendidos uns em relação 
aos outros. O missiólogo Aylward Shorter nos convida a começar nosso aprendizado 
intercultural acreditando primeiro “… no caráter positivo de outras culturas”, depois 
alimentando “o desejo de ser enriquecido por elas”. Finalmente, devemos “acolher 
os de outras culturas e dar-lhes (nossa) confiança sem reservas.”32 Compreender e 
respeitar a cultura de outra pessoa é afirmar a identidade de outra pessoa e reconhecer 
sua dignidade. Quando o respeito e a compreensão mútuos são cultivados, isso ajuda 
a construir confiança e abertura, enriquecer a comunicação intercultural e criar uma 
comunidade verdadeiramente intercultural.

Qualquer revisão de escritos contemporâneos sobre interculturalidade observa que 
este termo abrange a “teologia, prática e espiritualidade do diálogo profético.”29 No nível 
prático, o missiólogo Anthony Gittins escreveu extensivamente sobre como de uma 
comunidade de muitas culturas, a interculturalidade genuína só surgirá quando uma 
nova cultura for criada por meio de trocas intencionais, honestas e criativas por parte 
de todos os membros. Além disso, uma comunidade religiosa precisa “dar testemunho 
público da possibilidade real de pessoas de diferentes culturas e línguas, mas uma fé 
e visão comuns serem capazes de sobreviver e prosperar para um propósito além de 
qualquer capricho ou conforto e um sinal do Reino e Reino de Deus”.30 Para se engajar 
no processo de interculturalidade, uma pessoa deve estar aberta a ser transformada por 
pessoas de outras culturas. Às vezes, esse processo foi reduzido a um compartilhamento 
superficial de alimentos, uma troca de símbolos ou a celebração de feriados nacionais. 
Para ser genuíno, o processo deve envolver o compartilhamento em um nível muito 
mais profundo. Significa tornar “mais explícita a mutualidade essencial do processo de 



10

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os O desafio intercultural da vida consagrada

Os líderes devem começar perguntando até que ponto nosso mundo multicultural 
globalizado está remodelando a teologia da vida religiosa. Estão surgindo novos insights 
sobre a vida consagrada? Antes do Concílio Vaticano, a vida religiosa consagrada era 
vista em termos de compromisso individual: “Ninguém que põe a mão no arado e olha 
para trás é apto para o Reino de Deus”33. A cultura congregacional dos votos privilegiava 
o “eu-ismo” (uma cultura individualista), embora os membros vivessem em comunidade. 
Citações bíblicas como “quem ama o pai ou a mãe mais do que a mim não é digno de 
mim”34 foram usadas para construir sistemas e estruturas que criaram distância entre 
os religiosos com votos e suas famílias, comunidades locais e mundo mais amplo. A vida 
consagrada era vista como um afastamento do mundo. O Vaticano II criou uma nova 
consciência de que a Igreja e, por extensão, a vida religiosa devem estar “no, com e para o 
mundo, participando de sua luta pela transformação da humanidade.”35. As congregações 
iniciaram um processo de renovação perguntando como “a iniciativa empreendedora, 
a criatividade e a santidade de seus fundadores e fundadoras” poderiam responder 
“aos sinais dos tempos que emergem no mundo de hoje.”36 No entanto, o processo de 
renovação e adaptação não tem sido fácil.

Não devemos ter medo de reconhecer honestamente como, apesar de uma série 
de mudanças, o antigo quadro institucional luta para dar lugar a novos modelos de 
forma decisiva. Talvez toda a constelação de linguagens e modelos, valores e deveres, 
espiritualidade e identidade eclesial a que estamos acostumados ainda não tenha 
deixado espaço para testar e estabilizar o novo paradigma nascido da inspiração e da 
prática pós-conciliar.37

Há um renovado apelo à reflexão sobre o que é necessário hoje para que os religiosos 
sejam uma presença profética e um testemunho contracultural inspirado nos valores 
evangélicos. Há uma consciência crescente de que os votos vividos em comunidade 
(nós ou coletivistas em termos culturais) podem ser um testemunho profético 
significativo. Por meio de seus votos, os religiosos se dedicam à pessoa de Cristo e 
depois se comprometem pessoal e comunitariamente com a transformação de todos os 
aspectos da vida humana. Sandra Schneiders demonstra como os votos se concentram 
especificamente em três dimensões importantes da vida pessoal – posses, afetividade 
e poder que são simultaneamente as três grandes áreas de interação humana que 
estruturam o mundo (economia, vida social e política). Já vimos como esses três campos 
impactam em diferentes culturas contribuindo para a pobreza, exclusão e discriminação. 
Portanto, uma teologia contemporânea dos votos deve destacar “o potencial dos votos 
para permitir que os religiosos desempenhem um papel significativo na transformação 
das próprias estruturas do mundo”38, particularmente na criação de uma nova forma 
intercultural de convivência.

O Voto de Pobreza: O voto de pobreza é um compromisso de testemunhar uma 
forma alternativa de viver em um mundo onde há uma divisão acentuada entre uma 
economia de abundância e uma de escassez. Há duas dimensões no voto de pobreza 
– uma social e outra pessoal39. A dimensão social exige que as congregações religiosas 
contribuam “para a reestruturação da situação econômica em escala mundial”40. Isso 
é feito comprometendo recursos para atender às necessidades dos materialmente 
desfavorecidos, engajando-se na defesa dos pobres e exigindo mudanças estruturais. A 
dimensão pessoal chama os religiosos a testemunhar a “liberdade e simplicidade interior” 
e “a liberdade evangélica vivida por Cristo que nos enriquece com sua pobreza”41 O voto 
exige uma relação equilibrada com os bens materiais, reconhecendo tudo como dom de 
Deus; portanto, “nós religiosos não temos direito a mais do que precisamos quando outro 
está em necessidade”42. Exige uma conversão do coração que mude o comportamento 
em relação aos bens materiais e às posses. Os religiosos devem denunciar o egoísmo, a 



11

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os exploração, a dominação e “modelar a partilha da vida através da partilha dos bens”43. O 

voto pede uma administração responsável e solidariedade global. É vivido em atitudes 
e comportamentos que testemunham “contentamento e ação de graças, desapego 
de coração, obras bem-feitas, confiança na providência, respeito e solidariedade com 
os pobres.”44 Hospitalidade e acolhimento radical são marcas deste compromisso 
prometido. Deve-se mostrar que há lugar na mesa para cada pessoa, não importa sua 
cultura ou etnia, sua idade ou sexo, sua religião ou suas convicções políticas, pois todos 
são bem-vindos.

Hoje, muitos religiosos vêm de contextos e culturas onde milhões lutam com a pobreza 
absoluta. As famílias podem viver na pobreza enquanto seus filhos e filhas que professam 
um voto de pobreza são bem providos. Esses religiosos têm acesso a recursos e 
oportunidades que de outra forma não seriam possíveis. A pertença a uma comunidade 
religiosa pode dar à pessoa acesso a uma “formação intelectual e profissional e a um 
estilo de vida que são fruto de uma preparação quase ocidental.”45 Os familiares nem 
sempre compreendem que o consagrado não tem acesso independente aos bens 
materiais da congregação religiosa. Eles têm expectativas de que os religiosos os ajudem 
financeiramente ou os ajudem a encontrar benfeitores. Ser religioso, no entanto, não 
absolve uma pessoa das obrigações familiares. Deve ficar claro que é a comunidade, e 
não o indivíduo, que está respondendo ao que se espera culturalmente de um membro 
da família quando ocorre uma morte ou ao celebrar ocasiões familiares importantes.

Os líderes precisam levar a reflexão com os membros sobre essa tensão entre a pobreza 
como uma realidade vivida e a pobreza como um compromisso feito com votos. Sandra 
Schneiders aponta que a verdadeira diferença “entre os verdadeiramente pobres e as 
pessoas que escolhem um estilo de vida pobre é precisamente que estes o escolhem, 
e podem desescolhê-lo, se as coisas se tornarem muito difíceis”46. Ela acredita que é 
somente quando nossas opções evaporam que podemos experimentar a solidariedade 
com os pobres, “não a solidariedade conspícua das privações escolhidas, mas a 
solidariedade real dos companheiros de sofrimento em um mundo que não controlamos 
e não podemos mudar”47. Os líderes precisam ajudar os membros a explorar como 
responder apropriadamente dentro de diferentes contextos culturais às necessidades 
ao seu redor de forma a tornar credível a vivência do voto de pobreza.

O Voto de Celibato: O celibato consagrado é visto como um dom de Deus para o 
indivíduo e por extensão para a Igreja e as pessoas entre as quais o religioso vive e 
ministra. Através do voto de celibato, a pessoa assume um compromisso vitalício, 
significando uma relação pessoal com Deus e disponibilidade para promover o Reino de 
Deus. Sacrificar a oportunidade de se casar não é fácil, mas liberta os religiosos para se 
engajarem plenamente em ministérios socialmente transformadores. No entanto, em 
alguns contextos culturais, embora o celibato exista há séculos, essa consagração era 
à divindade, ao governante ou aos espíritos. A vida é vista como um dom de Deus e 
uma garantia da continuidade do grupo, portanto, “a pessoa que deliberadamente se 
recusava a transmiti-la ou que era incapaz de transmitir a vida era considerada um elo 
inútil na cadeia evolutiva”48. Cada cultura tem sua própria compreensão de fecundidade 
e de fertilidade e, para alguns, o compromisso de um filho ou filha com o sacerdócio 
ou a vida religiosa pode apresentar grandes dificuldades. Por um lado, há a questão da 
continuidade da família ou tribo e, por outro lado, a futura obrigação dos filhos de cuidar 
de seus pais e membros de sua família extensa na velhice. Embora essas obrigações 
tenham sido um pouco enfraquecidas pelo contato com os valores ocidentais, elas 
são responsabilidades culturais profundamente enraizadas nos rapazes e moças que 
ingressam na vida religiosa. Qualquer exploração do voto de castidade precisa lidar com 
questões sobre vida, fecundidade e posteridade e obrigações familiares e como todas 
essas coisas podem ser reinterpretadas na vida religiosa contemporânea?



12

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os

12

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os

colocar no lugar do outro. Além disso, uma comunidade de religiosos cujos membros 
fizeram voto de celibato precisa ter flexibilidade “para ampliar seus limites para levar em 
consideração a experiência e o contexto de outro grupo”52. Significa sair da nossa zona de 
segurança e alargar nossos limites. A inclusão é complicada, multifacetada, demorada... 
envolve muito pensar e ouvir os outros53. Jesus estava preocupado com a inclusão dos 
fracos, dos excluídos e dos forasteiros. Ele pedia continuamente a seus seguidores que 
se conectassem com o Deus compassivo cuja misericórdia e bondade amorosa abriram 
espaço para cada um e para todos. Este é um aspecto crucial do voto de celibato. 

O Voto de Obediência: Nossa compreensão da obediência mudou radicalmente desde 
o Vaticano II. Antes do Concílio, as congregações eram estruturadas hierarquicamente, 
onde alguns membros “eram considerados intrínseca, pessoal e relativamente superiores 
aos outros”54. No entanto, é importante notar que “o que funcionou em um contexto 
relacional piramidal e autoritário não é mais desejável ou habitável na sensibilidade de 

A essência do voto de castidade exige abertura às “relações interpessoais e comunitárias 
de uma afetividade radicalmente curada, purificada e liberada”49. A oração pessoal e 
comunitária ajuda a desenvolver a capacidade de criar relacionamentos mesmo com 
aqueles com quem não encontramos uma afinidade imediata.50 O celibato por causa 
do Evangelho exige inclusão e diversidade ao desenvolver relacionamentos. É um 
compromisso de viver uma vida de amor expansivo e inclusivo pela humanidade. Isso não 
acontece naturalmente e é um desafio particular em partes do mundo onde as diferenças 
culturais causaram divisão e hostilidade. Promover relacionamentos mutuamente 
enriquecedores através de nossas diferenças é uma profunda expressão profética contra 
cultural do reino de Deus. A maioria das pessoas que cresceu dentro de um determinado 
grupo “assimilou suas regras e expectativas……e se tornou relativamente etnocêntrica”51. 
A capacidade de uma pessoa de incluir os outros depende da capacidade de se engajar em 
conversas honestas sobre temas difíceis como etnocentrismo, racismo, discriminação, 
preconceito e estereótipos e quaisquer outras barreiras que nos impeçam de nos 



13

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os

 Compreender a dinâmica do poder e 
a complexa dinâmica da comunicação 
intercultural são fundamentais 
para o crescimento das relações 
dentro de uma comunidade religiosa 

multicultural. 

e contextos o exercício da autoridade “ainda mostra uma tendência à concentração 
vertical do exercício da autoridade, tanto no nível local quanto nos níveis superiores”60. 

Quando os líderes se propõem a engajar os membros no discernimento, eles precisam 
considerar como os relacionamentos e a participação operam dentro de diferentes 
culturas. Isso pode influenciar como os líderes provavelmente liderarão e os membros 
individuais provavelmente participarão dos processos de discernimento. Geert Hofstede 
demonstrou como algumas culturas demonstram uma “alta distância do poder” com 
uma estrutura marcadamente autoritária e hierárquica. Aqui as pessoas acreditam 
que o poder e a influência estão concentrados nas mãos de poucos e são altamente 
centralizados. Os membros sentem-se à vontade com a distância entre aqueles que 
têm poder e influência e aqueles governados. Respeita-se uma pessoa de status mais 
elevado e “há um padrão de dependência dos idosos que permeia todos os contatos 
humanos, e o software mental que as pessoas carregam contém uma forte necessidade 

comunhão do nosso jeito de sentir e querer ser Igreja”55. O modelo participativo que 
surgiu desde então reconhece a igualdade fundamental de todos e “um senso crescente 
da inalienabilidade da responsabilidade pessoal”56. Quando os indivíduos são agora 
nomeados para papéis de liderança específicos dentro das comunidades religiosas, esta 
posição agora é entendida como “provisória, temporária, limitada em escopo, funcional e 
acima de tudo “secular” no sentido de não sacralizada”57. Esta mudança de modelo coloca 
a ênfase na colegialidade na busca da vontade de Deus no e através do discernimento 
pessoal e comunitário. 

O voto de obediência é agora entendido como “uma dedicação à liberdade e não à 
sujeição ou servidão”58. Fazer um voto de obediência compromete a pessoa a “uma 
busca pessoal por liberdade e santidade em um contexto comunitário”59. Requer que 
cada membro compartilhe abertamente suas próprias convicções e insights obtidos 
através do discernimento. No entanto, é importante reconhecer que em certas culturas 



14

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os de tal dependência”61. A obediência aos superiores é altamente valorizada. Membros de 

culturas de “alta distância do poder” tendem a mostrar tanto respeito por aqueles que 
estão em posição de autoridade que podem achar difícil oferecer opiniões alternativas. 
Além disso, qualquer perda de prestígio ou de sentimentos de vergonha podem impedir 
a comunicação e o desenvolvimento de um relacionamento. 

Em outras culturas onde as pessoas sentem que são relativamente iguais e têm os mesmos 
direitos, elas se sentem desconfortáveis com uma distribuição desigual de poder. Se elas 
se tornarem membros de congregações com uma estrutura de “alta distância do poder”, 
provavelmente serão vistas como argumentativas quando oferecerem sugestões que 
diferem das que estão em autoridade. Em culturas que demonstram “baixa distância do 
poder”, os membros acreditam que a função da liderança é facilitar a participação do 
maior número possível, a fim de construir um consenso ou chegar a um compromisso. 
Os membros sentem-se à vontade para oferecer sugestões e expressar publicamente sua 
oposição aos planos e projetos que estão sendo considerados. Saber como a distância 
de poder cultural moldou padrões de participação há muito estabelecidos é essencial 
para que líderes e membros criem processos em que cada pessoa possa participar 
livremente, sem julgamento.

Ao falar sobre discernimento, o Papa Francisco destacou o fato de que “o discernimento é 
uma escolha de coragem” e “educar no discernimento significa “expor-se”, sair do mundo 
das próprias convicções e preconceitos para se abrir para entender como Deus está 
falando conosco hoje, neste mundo, neste tempo, neste momento.62” Fazer isso juntos 
significa entender como a cultura afeta a dinâmica real da comunicação para evitar mal-
entendidos. Os interculturalistas demonstraram como membros de culturas de baixo 
e alto contexto se comunicam de maneiras diferentes. Edmund Hall63 denominou uma 
comunicação ou mensagem de cultura de alto contexto como “aquela em que a maior 
parte da informação está no contexto físico ou internalizada na pessoa, enquanto muito 
pouco está nas partes codificadas e explícitas transmitidas da mensagem”64. 

Ao comunicar com outra pessoa algo que está em sua mente, uma pessoa de uma 
cultura de alto contexto pode parecer silenciosa e taciturna. Em vez disso, espera 
que o interlocutor interprete o que está sendo comunicado e, portanto, não explicará 
em detalhes. Em contraste, uma comunicação de baixo contexto é o oposto direto. A 
informação está no código explícito e as mensagens verbais são “elaboradas, altamente 
específicas, detalhadas e redundantes”65. Além disso, em algumas culturas, se as opiniões 
oferecidas são ignoradas ou banalizadas, experimenta-se uma perda de prestígio e 
vergonha. Se os líderes e membros não entendem a dinâmica complexa da comunicação 
intercultural, então o discernimento comunitário se torna difícil. Precisamos reconhecer 
que todos têm um papel a desempenhar no discernimento da verdade coletiva. Um 
grupo perspicaz permite que a verdade nasça “do ventre do todo”66, reconhecendo que 
todos devem ajudar a moldar essa verdade.

Riquezas ou Responsabilidades

Qualquer consideração da interação entre interculturalidade, liderança e votos precisa 
reconhecer onde ocorre o florescimento humano (as riquezas envolvidas) e onde estão 
as áreas problemáticas (as responsabilidades encontradas). Está cada vez mais claro 
que a liderança é a chave para o crescimento pessoal e comunitário que pode ocorrer 
quando os votos são explorados através das lentes da cultura. No entanto, o líder deve, 
antes de tudo, empreender um caminho pessoal, que envolva estudo e reflexão a partir 
de uma perspectiva intercultural e teológica. Se essa exploração pessoal for evitada, a 
liderança provavelmente continuará a apresentar uma compreensão da vida prometida 
que emergiu de uma perspectiva cultural etnocêntrica dominante. O significado dos votos 
parecerá congelado no tempo e se mostrará irrelevante em novos contextos culturais. 



15

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os O significado mais profundo de valores culturais tão estimados como hospitalidade 

ilimitada, responsabilidades filiais e comunitárias, reciprocidade e solidariedade prática 
precisam ser continuamente contextualizados e incorporados à vida consagrada. Desta 
forma, o rico significado da vida comprometida está continuamente sendo rearticulado 
em novas realidades. O exame dos votos através das lentes da cultura oferece 
novos convites para a conversão pessoal e comunitária. Cria uma troca mutuamente 
enriquecedora para os membros das congregações e aguça o impacto profético da vida 
pessoal e comunitária em relação aos contextos locais e globais. Sem essa reflexão e 
reinterpretação contínuas, a vida religiosa poderia estar em perigo de perder sua 
vitalidade. O resultado pode levar a uma perda de sentido e significância e à imposição 
contínua de entendimentos e práticas históricas que sobrecarregam os membros mais 
novos.

A liderança tem um papel importante a desempenhar para facilitar o desenvolvimento de 
comunidades interculturais proféticas. Uma apreciação mais profunda da complexidade 
da cultura pode ajudar os membros a reinterpretar o significado da vida com votos de 
uma perspectiva intercultural. Vários estudos indicam que atualmente a maior parte da 
conscientização cultural acontece por tentativa e erro e não por meio de um estudo 
sério da cultura. Esses estudos também observam que o conhecimento impreciso 
obtido por tentativa e erro pode muitas vezes ter resultados negativos, levando a mal-
entendidos e conflitos. Os líderes precisam garantir que a educação para a vida e o 
ministério intercultural seja parte integrante da formação inicial e permanente. Com essa 
conscientização, os membros podem se envolver em conversas honestas sobre tópicos 
críticos. Isso aumenta a compreensão interpessoal, desenvolve relações mutuamente 
enriquecedoras e, em última análise, enriquece o discernimento comunitário. Onde 
esse conhecimento e esses processos estiverem ausentes, os membros continuarão 
a se relacionar de maneira etnocêntrica, inconscientes dos erros cometidos, mágoas 
causadas e oportunidades de crescimento perdidas.

Finalmente, os líderes precisam entender como as diferenças culturais afetam a forma 
como os membros veem as relações com as figuras de autoridade. Onde existe essa 
compreensão, os líderes adaptam suas abordagens ao se engajar na comunicação pessoal 
e em grupo e desenvolver processos que encorajem a participação máxima de membros 
de diferentes culturas. Compreender a dinâmica do poder e a complexa dinâmica da 
comunicação intercultural são fundamentais para o crescimento das relações dentro de 
uma comunidade religiosa multicultural. Membros com conhecimento e discernimento 
culturais adequados são capazes de construir pontes de reciprocidade que são um 
testemunho profético em sociedades marcadas pela divisão. 

À medida que os membros das congregações religiosas se abrem e ouvem uns aos 
outros, eles percebem que todos “são convocados para a mesma mesa onde Deus nos 
alimenta não apenas com a comida e os espíritos familiares, mas também com os novos 
e não experimentados alimentos e espíritos da revelação mais recente de Deus.”67 Em 
entrevista a um jornalista em 2007, o Papa Francisco observou que “a fidelidade é sempre 
uma mudança, um florescimento, um crescimento”. Efetuar mudanças dentro de uma 
organização requer uma mudança cultural. Em primeiro lugar, a mudança cultural deve 
ser nomeada pela liderança e depois atualizada. A crescente natureza multicultural da 
vida religiosa exige uma mudança de imaginação e compreensão em todos os níveis. A 
liderança iluminada envolverá todos os membros para “seguir as luzes dentro do grupo 
até o limite do amanhã, em vez da preservação do ontem”68.



16

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os

entanto, isso constitui apenas uma pequena parte da cultura. A maior parte é a parte interna, que consiste 
nas crenças inconscientes, padrões de pensamento e mitos que afetam tudo o que fazemos e vemos. É 
aprendido implicitamente e é muito difícil de mudar. (Lei Eric)

25	 Mary Jane Collier & Milt Thomas, “Cultural Identity: An Interpretive Perspective” in Theories in Intercultural 
Communication, “Identidade Cultural: Uma Perspectiva Interpretativa” em Teorias da Comunicação Inter-
cultural ed., Young Yun Kim and William B. Gudykunst (Newbury Park, Beverly Hills, Ca: Sage Publications, 
1988),  112.  

26 	 Roger Schroeder, “Interculturality and Prophetic Dialogue, ” / “ Interculturalidade e Diálogo Profético “ Ver-
bum SVD, 54, no. 1, (2013); 8-21.

23	 Ingmar Torbjörn, “Cultural Barriers as a Social Construct: An Empirical Validation” in Young Yun Kim and 
William Gudykunst ed., Cross Cultural Adaptation: Current Approaches (Newbury Park, California: Sage Pub-
lications,   1988),   48.

24	 External culture is the conscious part of culture. It is the part that we can see, taste and hear. It consists of 
acknowledged beliefs and values. It is explicitly learned and easily changed. However, this constitutes only a 
small part of culture. The major part is the internal part, which consists of the unconscious beliefs, thought 
patterns and myths that affect everything we do and see. It is implicitly learned and is very hard to change. 
(Eric Law)

1	 Alvin Toffler, The Third Wave / A Terceira Onda (New York: Bantam Books, 1981), 10.
2 	 Yasmen Serham and Timothy McLoughlin, “The Other Problematic Outbreak: As the Coronavirus spreads 

across the globe so does racism,”/ O outro surto problemático: à medida que o coronavírus se espalha pelo 
mundo, o mesmo acontece com o racismo”. The Atlantic, March 13,20

2	 ibid.
3	 Ibid.
4	 Ibid.
5	 Isabel Wilkerson, “America’s Enduring Caste System,” New York Times, June 1, 2020.
6	 Sr. Jayne Helmlinger CSJ, “Vulnerability, Borders and the Long Notes of Religious Life,” Online LCWR Presi-

dential Address, August 12,  2020.
7	 New Wine in New Wineskins, The Consecrated Life and Its Ongoing Challenges since Vatican II (Vatican City: 

Libreria Editrice Vaticana, 2017),  #7.
8	 Marie Chin RSM, “Towards a New Understanding of Cultural Encounter in Our Communities,” Horizon, Win-

ter  2003,  16.
9	 Mary Pellegrino CSJ, “Opening Space for an Emerging Narrative of Communion,” Presidential Address, LCWR, 

August 10,  2017.
10	 New Wine in New Wineskins, #13.
11	 Ibid.
12	 Ibid.
13	 ibid.
14	 Sr. Antoinette Gutzler MM, Comment made during the US_C3 Constellation Meeting of UISG members, 

Zoom Meeting, August 14, 2020.
15	 Patricia Murray ibvm, Becoming a Multicultural International Institute, / Tornando-se um Instituto Interna-

cional Multicultural MA Thesis (Chicago: Catholic Theological Union, 2005).
16	 New Wine in New Wineskins, nº 8.
17	 Anthony J. Gittins, Living Mission Interculturally: Faith, Culture and the Renewal of Praxis (Collegeville, MN: 

The Liturgical Press, 2015), 10.
18	 David Rooke and William R. Torbert, “Seven Transformations of Leadership,”/ Sete Transformações da Lid-

erança Harvard Business Review. www.hbr.org.
19	 K. Muff et al. Management Education for the World / Educação em Gestão para o Mundo (Cheltenham: 

Edward Elgar, 2013),  32.
20	 Joseph M. Lozano Soler, “Leadership, The Being Component: Can the Spiritual Exercises of St. Ignatius Con-

tribute to the Debate on Business Education,” / “Liderança, Componente do Ser: Os Exercícios Espirituais 
de Santo Inácio podem contribuir para o debate sobre a educação empresarial”, Journal of Business Ethics, 
Vol.145, No. 4, 11/2017, 795-809.

21	 Chris Lowney, Pope Francis: Why He Leads The Way He Leads / Papa Francisco: por que ele lidera do jeito 
que lidera (Chicago: Loyola Press, 2013),   9

22	 2 Ibid. 9
23 	 Ingmar Torbjörn, “Cultural Barriers as a Social Construct: An Empirical Validation”/ “Barreiras culturais como 

construção social: uma validação empírica” in Young Yun Kim and William Gudykunst ed., Cross Cultural 
Adaptation: Current Approaches (Newbury Park, California: Sage Publications, 1988), 48. 

24 	 External culture is the conscious part of culture. It is the part that we can see, taste and hear. It consists 
of acknowledged beliefs and values. It is explicitly learned and easily changed. However, this constitutes 
only a small part of culture. The major part is the internal part, which consists of the unconscious beliefs, 
thought patterns and myths that affect everything we do and see. It is implicitly learned and is very hard to 
change. (Eric Law) A cultura externa é a parte consciente da cultura. É a parte que podemos ver, saborear 
e ouvir. Consiste em crenças e valores reconhecidos. É explicitamente aprendido e facilmente alterado. No 



17

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 P
at

ríc
ia

 M
ur

ra
y,

 IB
VM

  -
   

In
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e,
 L

id
er

an
ça

 e
 V

ot
os

52	 New Wine in New Wineskins, #24.
53	 Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows,” 23.
54	 Ibid.  22.
55	 Ibid. 23
56	 bid. 24
57	 New Wine in New Wineskins,/Vinho Novo em Odres Novos  nº17.
58	 Geert Hofstede et al, Cultures and Organizations: Software of the Mind,(New York: McGraw Hill, 2010),  32.
59	 Pope Francis, Meeting with Seminarians, Vatican News, March 16,  2018.
60	 Edward T. Hall, Beyond Culture (New York: Anchor Press, 1977).
61	  Hall, Beyond Culture,  91.
62	 Fred E. Jandt, Intercultural Communication: An Introduction, 3rd Edition(Sage Publications Inc.: Thousand 

Oaks, 2001),  220.
63	 Ibid.
64	 Gerdenio Manuel SJ, “Little Brown Brother,” Studies in the Spirituality of Jesuits, November 2001, 33/5,  27.
65	 Joan Chittister OSB, “LCWR Outstanding Leadership Award Acceptance Remarks,” August 4, 2007, Kansas 

City, MO.

25	 Mary Jane Collier & Milt Thomas, “Cultural Identity: An Interpretive Perspective”  in Theories in Intercultural 
Communication, ed., Young Yun Kim and William B. Gudykunst (Newbury Park, Beverly Hills, Ca: Sage Pub-
lications, 1988),  112.

26	  Roger Schroeder, “Interculturality and Prophetic Dialogue, ” Verbum SVD, 54, no. 1, (2013); 8-21.
27	 Gittins, Living Mission Interculturally,  9.
28	 Aylward Shorter, Celibacy and African Culture / Celibato e Cultura Africana (Nairobi: Paulines Publications 

Africa, 1998),  13.
29	  Lucas 9,62.
31 	 Mat. 10,37.
30	  Sandra M. Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life,”/ Uma Teologia Contemporânea da 

Vida Religiosa”, Journeying Resources, 14-27. Washington, DC: Leadership Conference of Women Religious, 
1977, 14. 

33 	 John Paul II, Post-Synodal Apostolic Exhortation, Vita Consecrata (March 25, 1996),  37.
31	 Matt. 10:37.
32	 Sandra M. Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life,” Journeying Resources, 14-27. 

Washington, DC: Leadership Conference of Women Religious, 1977, 14.
33	 ohn Paul II, Post-Synodal Apostolic Exhortation, Vita Consecrata (March 25, 1996),  37.
34	 New Wine in New Wineskins,  #9.
35	 34 New Wine in New Wineskins,  #9.
35 	 Sandra M. Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,”/ O Voto de Pobreza C21 Resources (Fall, 2014), 18.  
36 	 Ibid.
36	 Rev. Prof. Guilllaume Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,” / A 

inculturação da vida consagrada hoje na África subsaariana , The Catholic Voyage: African Journal of Con-
secrated Life, vol. 16, 2019,  24.

37	 Ibid.
38	 Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,”/ A inculturação da vida 

consagrada hoje na África subsaariana  24.
40 	 Ibid.
39	 ibid
40	 Kipov-Pombo, “The Inculturation of Religious Life Today in Sub-Saharan Africa,” 27.
41	 Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,”  24.
42	 bid.
43	 Ibid.
43 	 Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,”/ O Voto de Pobreza 19
44	 Ibid
45	 Kimpoy-Pombo, “The Inculturation of Religious Life Today in Sub-Saharan Africa,”/ A inculturação da vida 

consagrada hoje na África subsaariana  24.
46	 Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows,”/ Uma Teologia Contemporânea dos Votos 21.
47	 Edward Kinerk SJ, “The Vows,”/” Os Votos” The Way. Campion Hall Brewer St. Oxford,  66.
48	 Anthony J. Gittins, Gifts and Strangers: Meeting the Challenge of Inculturation / Dons e estranhos: en-

frentando o desafio da inculturação (New York: Paulist Press, 1989), 33.
49	 Eric H.F. Law, Inclusion: Making Room for Grace / Inclusão: abrindo espaço para a graça (St. Louis, Missouri: 

Chalice Press, 2000),   26.
50	 Ibid
51	  Sandra M. Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows” / ,”/ Uma Teologia Contemporânea dos 

Votos,  22



18

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2

DESAFIOS POTENCIAIS PARA A 
INTERCULTURALIDADE 

NA SOCIEDADE AFRICANA E NA VIDA RELIGIOSA

Irmã Jane Wakahiu, LSOSF, é membro do Instituto das Pequenas Irmãs 
de São Francisco, Quênia. Ela é Diretora Executiva da ASEC (African 
Sisters Education Collaborative), uma organização sem fins lucrativos 
dedicada a facilitar a educação das religiosas na África. Antes de 
ingressar na ASEC, ela fez seu doutorado na Marywood University, 
onde também lecionou em nível de graduação e pós-graduação. 
Jane tem ampla experiência em ensino e administração, adquirida 
na liderança de uma escola secundária no Quênia e como líder de 
organizações de mulheres.

A conferência foi apresentada em 25 de janeiro de 2022, na UISG, 
num Workshop sobre a Interculturalidade.

Contexto Cultural e Intercultural
Estou ciente de que a África não é uma monocultura ou um continente homogêneo. Na 
verdade, cada país consiste de uma diversidade de práticas culturais, idiomas, cor da 
pele e sistemas de crenças. Para ilustrar esta diversidade, pense na população e na etnia 
de seu país. Estima-se que a Nigéria, por exemplo, tenha uma população de 214 milhões 
de pessoas 1 com mais de 250 grupos étnicos, e o Egito com 105 milhões de pessoas 2 e 
mais de 80 grupos étnicos. A rica diversidade cultural e linguística também está presente 
dentro das instituições, congregações e comunidades religiosas de cada nação. Cada 
um dos indivíduos dessas comunidades é único e traz experiências culturais, valores e 
talentos que ajudam a criar uma montagem de belas perspectivas e interdependências. 
Essa diversidade também pode trazer desafios, conflitos e estereótipos. Convido você 
a fazer uma pausa, refletir e identificar os tipos de diversidade que você reconhece em sua 
comunidade - etnia, origem racial, idade e deficiência. Que desafios você já enfrentou em suas 
interações com pessoas e culturas diversas? 

Reconhecer minhas Limitações Culturais Pessoais
Entro neste diálogo consciente de meus antecedentes, experiências e limitações. Nasci 
e fui criada no Quênia, onde frequentei a escola através de meus estudos de graduação. 
Encontrei diversos indivíduos, estudantes e professores em minha escola, Igreja e nas 
comunidades locais onde vivi. Estas interações moldaram minhas percepções - como 

Ir. Jane Wakahiu, LSOSF



19

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ja
ne

 W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
afi

os
 p

ot
en

ci
ai

s 
pa

ra
 a

 in
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e.
.. interpreto as realidades em minha vida. Olhando para trás, reconheço estereótipos 

perceptíveis, porém inconscientes, em meu pensamento em torno das comunidades 
étnicas/tribais. Lembro que algumas tribos foram rotuladas com base em estereótipos 
infundados de fraquezas, incluindo que grupos eram considerados como barulhentos, 
preguiçosos ou incapazes de administrar sua raiva. Outras tribos foram rotuladas 
com atributos positivos, consideradas como trabalhadoras, comerciais e ricas, mais 
provavelmente como estudiosas e advogadas. Estes rótulos diferenciavam e identificavam 
a “alteridade” de grupos específicos. Rótulos como estes também podem estar presentes 
em nossas comunidades religiosas - por exemplo, quando os indivíduos têm o cuidado de 
introduzir sua origem (Leste, Oeste, Norte, Sul), eles querem garantir que se destaquem 
e tenham aliados e que não haja confusão sobre seus antecedentes. Injustamente, estes 
rótulos podem determinar o “ingroup” e o “outgroup” (grupo de dentro e grupo de fora) 
- por exemplo, quem pode ser elegível ou inelegível para uma oferta de trabalho ou uma 
promoção. 
Ao longo da minha vida, tive a oportunidade de viver e trabalhar em diversos lugares 
e com muitas pessoas de diversas etnias, origens nacionais, faixas etárias e grupos 
raciais. Durante os últimos 20 ou mais anos, vivi em duas comunidades internacionais 
com membros da Croácia, Estados Unidos, Coréia, Índia, Indonésia, Polônia e Quênia. 
Também viajei muito e vivi em muitas comunidades na África, Europa, América Latina e 
Estados Unidos. Embora estas experiências me tenham enriquecido, não posso afirmar 
que sou uma especialista em interculturalidade. Entretanto, minhas viagens e arranjos 
de vida me ajudaram a me relacionar com os outros membros de uma maneira única e a 
crescer em minha compreensão intercultural. Através de minha caminhada, desenvolvi 
algumas reflexões sobre o engajamento harmonioso e o trabalho bem feito com pessoas 
e grupos de diversas culturas. Na verdade, ainda sou uma obra em construção, em 
progresso, e acredito que você também o seja. 

Definição de termos
Em primeiro lugar, gostaria de definir algumas terminologias que são utilizadas de 
forma intercambiável, mas que têm vários significados: Multicultural, internacional e 
intercultural.
Estes são termos inter-relacionados, mas distintos, que usarei consistentemente 
nesta conversa. A “vida intercultural” é diferente das comunidades internacionais ou 
multiculturais. Internacional se aplica a pessoas de outras nacionalidades que vivem 
juntas. E multicultural significa pessoas vivendo juntas que não são diferenciadas por 
origem nacional, mas por sua cultura/experiências culturais. 
As simples palavras internacional e multicultural não explicam adequadamente a 
qualidade intencional dos relacionamentos e compromissos que são fomentados nessas 
comunidades - as palavras simplesmente definem o contexto. A “vida intercultural”, 
entretanto, permite a nuance de um trabalho interior intencional do espírito para 
transformar a vida dos membros em direção ao reconhecimento, apreciação e convivência 
em harmonia uns com os outros. 

Jesus, Professor de Cultura e Interculturalidade
Através de encontros culturais, somos convidados a aprender enquanto estamos atentos 
ao nosso próprio preconceito implícito. Temos a oportunidade de resistir a interpretar os 
eventos - e as experiências e circunstâncias de outras pessoas - a partir da perspectiva 
de nossa própria cultura e experiência. Geert Hofstede, um renomado pesquisador 
sobre cultura em organizações, explica que “cultura é o software da mente”. É através da 
cultura que interpretamos as experiências de outras pessoas; olhando para elas através 
de nossas próprias lentes culturais - e frequentemente as rotulamos e as colocamos 



20

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ja
ne

 W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
afi

os
 p

ot
en

ci
ai

s 
pa

ra
 a

 in
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e.
.. nas caixas que criamos em nossas próprias mentes. Ao fazer isso, fechamos a porta 

da oportunidade de construir relacionamentos e conhecer as pessoas como indivíduos. 
Infelizmente, isto acontece com muita frequência em nossas comunidades e em nossos 
locais de trabalho; e se perpetua ainda mais através de conversas políticas locais, 
nacionais, regionais e globais. 
Temos muito a aprender com a história de Jesus em Marcos 2,1-12. É sobre o retorno 
de Jesus a Cafarnaum e a cura do homem paralítico. Esta passagem bíblica explica que 
as pessoas se reuniram em grande número para ouvir Jesus, e um homem paralítico 
foi trazido e baixado do telhado, com o pedido de que Jesus o curasse. Ouça a seguinte 
conversa e determine se existem tais conversas em seu Instituto: 

“Vendo a fé que eles tinham, Jesus disse ao paralítico: “Filho, os seus pecados estão 
perdoados”.
Estavam sentados ali alguns mestres da lei, raciocinando em seu íntimo: “Por que esse 
homem fala assim? Está blasfemando! Quem pode perdoar pecados, a não ser somente 
Deus? ” Jesus percebeu logo em seu espírito que era isso que eles estavam pensando e lhes 
disse: “Por que vocês estão remoendo essas coisas em seus corações? Que é mais fácil 
dizer ao paralítico: “Os seus pecados estão perdoados”, ou: “Levante-se, pegue a sua maca 
e ande”? Mc 2,5-9. 

Mesmo no ato de compaixão de Jesus - de dar nova vida ao homem paralítico - os mestres 
da lei encontraram o erro em suas ações. Eles estavam mais preocupados com a prática 
cultural do que com a verdadeira benevolência. E embora muitas pessoas estivessem 
reunidas, elas não formavam uma comunidade intercultural coesa. Ao contrário, tinham 
uma mentalidade que se concentrava em suas diferenças. Quais são as barreiras que 
enfrentamos quando olhamos para aqueles que são diferentes em nossas comunidades? 
Pense nas referências de idade e nos jovens descritos como uma nova geração com 
formação mínima ou sem experiência.
Como mulheres religiosas, nosso testemunho profético nos convida a reconhecer e abraçar 
as diferenças umas das outras através da ação; no entanto, ocasionalmente, ficamos 
aquém de incorporar o verdadeiro espírito da interculturalidade. Interculturalidade 
refere-se a interações equitativas entre culturas diversas, de tal forma que essas 
interações geram expressões culturais compartilhadas através do diálogo e do respeito 
mútuo 3. Através de tais interações e encontros, um processo dinâmico evolui através da 
co-construção de uma nova cultura. Isto acontece através da negociação de significados, 
atitudes e perspectivas. As conversas permitem aos membros encontrar e construir 
pontos em comum, e expressar suas identidades sem julgamento ou medo. O resultado 
são relações saudáveis e que dão vida - não a assimilação de algumas culturas pela 
cultura dominante. 

Como religiosas, estamos inerentemente bem posicionadas para crescer na 
interculturalidade através das virtudes da fé, humildade e amor; e para abrir nossos 
corações a uma compreensão mais profunda dos diversos encontros. Com uma 
consciência aguçada e um reconhecimento da dignidade de cada indivíduo, através 
de nossas ações, podemos fomentar um senso de mutualidade - um encorajamento 
para os membros em nossas comunidades a dar e receber uns dos outros - e construir 
relacionamentos positivos. Nossa abertura, nascida de nosso profundo respeito 
pela dignidade de cada pessoa, nos leva a confiar no “outro”. Com essa confiança, a 
transformação intercultural começa a se enraizar em uma comunidade multicultural ou 
internacional - e ajuda a semear relações maravilhosas e vivificantes. 

Vemos isso claramente na Escritura. Quando Jesus encontra a mulher samaritana, ele 
entra em diálogo com ela e a convida a se aproximar dele: “Dê-me de beber”. A resposta 
da mulher samaritana ilustra seu preconceito em torno da diferença cultural; ela está 
profundamente consciente da “alteridade” de Jesus. 



21

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ja
ne

 W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
afi

os
 p

ot
en

ci
ai

s 
pa

ra
 a

 in
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e.
..

Para transformar nossas comunidades de comunidades multiculturais ou internacionais 
para uma verdadeira “vida intercultural”, devemos citar as divergências que vemos; 
incluindo desafios, estereótipos, conflitos, poder e outras barreiras que nos impedem de 
construir pontes para relacionamentos significativos em nossos encontros. Finalmente, 
através da comunicação intercultural, a mulher samaritana não se sente ameaçada pelo 
convite de Jesus. Como resultado, ela se envolve na conversa, e essa conversa resulta em 
sua conversão, uma relação fraterna cresce, e ela se torna uma verdadeira discípula de 
Jesus. 
Que práticas culturais nos separam um do outro em nossas comunidades? Que estereótipos 
são perpetuados em suas comunidades? Que medidas tomamos para superar as barreiras da 
consciência e práticas interculturais em nossas comunidades? 
O renomado estudioso intercultural Pe. Anthony Gittins explica que a vida intercultural 
é um processo de conversão baseado na fé e ao longo da vida. Gittins oferece 

A razão de sua resposta está explicada em João 4,9-10
“A mulher samaritana perguntou a Jesus: “Como o senhor, sendo judeu, pede a mim, uma 
samaritana, água para beber?” (Pois os judeus não se dão bem com os samaritanos.). Jesus 
lhe respondeu: “Se você conhecesse o dom de Deus e quem lhe está pedindo água, você lhe 
teria pedido e ele lhe teria dado água viva”.

Neste encontro, Jesus demonstra humildade ao dar o primeiro passo para convidar a 
mulher samaritana a dar-lhe água. Nesse gesto, ele cultiva a comunicação intercultural. 
Note que a coragem interior é essencial para dar o primeiro passo no sentido de romper 
a barreira. O “não” da mulher não é satisfatório para Jesus, porque a transformação 
ocorre através da identificação e da ultrapassagem dos sub-tons culturais subjacentes. 
Jesus faz a ponte entre a barreira cultural perpetuada na região que separava judeus e 
samaritanos. Além disso, Jesus explica para a mulher o que Deus está oferecendo: água 
que dá vida e que faz a ponte entre todas as barreiras e diferenças. 



22

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ja
ne

 W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
afi

os
 p

ot
en

ci
ai

s 
pa

ra
 a

 in
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e.
..

 A caminhada para a vida 
intercultural expõe nossa 
vulnerabilidade e nos chama a 
abraçar a humildade, a misericórdia 
e um coração puro; e a tornar-nos 

pacificadores.

como John Mbiti explicam que os africanos viam a vida como um grande todo, e a religião 
permeava todos os aspectos da vida. Independentemente da influência do modernismo 
na África, a religião desempenha hoje um papel central na vida sócio-econômica e política 
do povo.2   Além disso, provérbios africanos como “é preciso uma aldeia para criar uma 
criança” iluminam a riqueza da cultura africana, os aspectos comunitários e o valor das 
crianças e da família. 

O trabalho acadêmico do arcebispo Desmond Tutu ressalta as relações significativas 
que existem nas comunidades africanas, para as quais ele usa um termo comum em 
muitos países africanos: Ubuntu. Tutu define o Ubuntu como uma crença de que “uma 
pessoa é uma pessoa através de outras pessoas, interpretada como minha humanidade 
está presa, ligada, intimamente, à sua”. E quando eu te desumanizo, inevitavelmente eu 
me desumanizo.”3 O Ubuntu exemplifica o verdadeiro humanismo e a relacionalidade, e 
assim fornece uma base central para a interculturalidade. 

maravilhosamente que “a vida intercultural depende do compromisso e do apoio dos 
membros uns dos outros para que os indivíduos adotem e gerem engajamento positivo, 
abertura para aprender, ouvir e vontade de mudar” 4. Este processo é o trabalho do 
espírito que se move dentro e em torno dos membros da comunidade para abrir-se 
intencionalmente e tornar-se vulnerável, ouvir e agir para a transformação pessoal e 
comunitária. Agora vamos a alguns dos desafios que inibem a vida intercultural. 

Desafios da Interculturalidade na África 
Como observado anteriormente, a África é rica em cultura e práticas. A cultura se 
desenvolve através da interação humana e é criada e mantida através da comunicação 
humana.1   Eu defino cultura como um sistema organizado de criação de sentido que 
estabelece o contexto para tudo o que as pessoas têm e fazem como membros da 
sociedade. Tradicionalmente, a cultura dos grupos étnicos/tribais se concentrava em 
torno da família, expressa na arte, na música e na literatura oral. Filósofos africanos 



23

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ja
ne

 W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
afi

os
 p

ot
en

ci
ai

s 
pa

ra
 a

 in
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e.
.. No entanto, apesar dessa vantagem, os desafios são abundantes. Gostaria de falar sobre 

nove dos desafios mais críticos prevalecentes em nossa sociedade e comunidades.

Primeiro, o desafio da dominação tribal. Se os africanos encarnam o ubuntu, por 
que alguns membros da comunidade são categorizados como um grupo externo? 
Curiosamente, grandes grupos étnicos/tribais assumem autoridade na liderança e 
poder na política, Igrejas, organizações e congregações. A cultura dominante resume 
e minimiza as práticas dos grupos étnicos minoritários. Tal dominação resulta em 
angústia, alienação e ressentimento. Embora isto seja geralmente percebido como 
pertinente na arena social ou política, também é comum em Institutos religiosos. Por 
exemplo, nos Capítulos dos Institutos, a representação de grupos minoritários tende a 
ser mínima ou inexistente, e o lobby pela liderança é quase sempre alinhado de acordo 
com as origens étnicas ou geográficas. Eleger consistentemente líderes do mesmo 
grupo étnico que apresentem sua agenda particular para toda a congregação poderia 
ter um impacto negativo sobre a congregação. Além disso, alguns líderes se recusam 
a renunciar ao término de seu mandato capitular - paralelamente aos líderes políticos 
que se percebem como insubstituíveis, independentemente de terem constituições 
e processos de transição em vigor. Somos convidados a adotar um tipo diferente de 
liderança. Eu extraio a definição de liderança de Robert K. Greenleaf, que estudou uma 
variedade de congregações, seminários e sistemas de liderança da Igreja. Ele cunhou o 
termo “liderança servidora” - um tipo de liderança que emerge de dentro do desejo de 
um indivíduo de servir, de cuidar e de atender às diversas necessidades de seu povo.  
A liderança servidora começa com um sentimento natural em um indivíduo de querer 
servir; e depois, uma escolha consciente de aspirar a liderar. É este o tipo de liderança que 
vemos em nossas comunidades? O que motiva os líderes em nossas comunidades? Você já 
testemunhou problemas com líderes do Instituto que querem permanecer na liderança para 
sempre, ou acredita que a liderança deve permanecer em seu grupo étnico/tribal? 

Segundo, o desafio dos preconceitos intencionais ou implícitos. Os preconceitos 
durante as nomeações ou renomeações para o trabalho ministerial, estudos adicionais 
e projetos lucrativos são predominantes nas comunidades e na sociedade africana em 
geral - e isto é comum também em cargos políticos e em Igrejas. Às vezes, parece que o 
favoritismo e o nepotismo são aceitáveis nas operações. Muitas vezes as nomeações são 
feitas através de linhas étnicas ou de amizade e não por causa da capacidade individual, 
talento e serviço da missão do Instituto de uma diocese. Alguns indivíduos eleitos para 
a liderança descrevem a oportunidade de servir como “nosso tempo para comer, deixe-
os esperar pela sua vez”. A vida intercultural intencional convida os membros a abraçar 
o verdadeiro discernimento nas eleições e operações do Instituto. Que alianças étnicas 
existem em seus Institutos? Qual é o processo de nomeações para o trabalho apostólico ou 
para estudos adicionais? Quem são o grupo interno e o grupo externo em suas comunidades?

Terceiro, o desafio do recrutamento. Tenho interagido com Irmãs que explicaram 
os desafios no processo de recrutamento de mulheres para ingressar em institutos 
religiosos. Pode haver uma tendência para que aqueles que servem como promotores 
vocacionais e formadores representem culturas específicas, grupos étnicos ou tribais. 
Embora o recrutamento de meninas de diversos grupos étnicos seja benéfico para os 
Institutos, alguns ministérios, organizações e casas de formação são dominados por certos 
grupos étnicos. Algumas vezes há até mesmo uma marginalização intencional de grupos 
minoritários nos esforços de recrutamento, para garantir que uma grande proporção 
dos membros pertença a certas geografias, etnias ou origens raciais preferidas. E se 
mulheres de diversas tribos entram na formação, é de conhecimento comum que elas 
nunca chegarão a fazer seus votos. Não é porque elas não têm vocação, mas porque 
os preconceitos implícitos tomam o lugar da frente. As jovens de etnias minoritárias ou 
nacionalidades que exploram a vida religiosa são tratadas como um grupo externo - e 
assim muitas vezes elas acabam saindo. Existem processos de recrutamento e representação 



24

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ja
ne

 W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
afi

os
 p

ot
en

ci
ai

s 
pa

ra
 a

 in
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e.
..

das condições sociais e globais está agora convidando os institutos religiosos a rever 
algumas de suas práticas a este respeito, já que os novos membros são mais maduros e 
experientes e precisam ser integrados às comunidades. Para que os institutos religiosos 
atraiam e mantenham membros, é importante explorar estratégias para acolher, nutrir e 
apoiar os diversos membros. Desta forma, asseguramos a vitalidade dessas comunidades 
e fomentamos a solidariedade. Isto pode ser alcançado se os membros procurarem fazer 
com que os outros sintam que pertencem - em todos os níveis. Devemos trabalhar para 
construir relações que façam as pessoas se sentirem em paz física e psicologicamente, 
para que saibam que podem ser elas mesmas e falar livremente sem retribuição.  

Em quinto lugar, o desafio do poder. O poder pode facilmente corromper indivíduos, 
como é evidente na arena política. A vida intercultural nos convida a refletir sobre 
como utilizamos o poder em nossos institutos ou ministérios para administrar aqueles 
que lideramos, e como utilizamos e compartilhamos recursos. O poder é usado para 

da diversidade na casa de formação? Representação é uma coisa, mas existe um engajamento 
intencional a serviço da vida intercultural? Ou, há apenas insistência na assimilação?

Quarto, o desafio da assimilação: Os missionários do ocidente aplicaram o modelo de 
assimilação para formar religiosas africanas; incluindo orações, alimentos e costumes no 
instituto, etc. Até hoje, o modelo de assimilação tem sido aplicado nos institutos religiosos: 
todos assimilam as práticas da cultura dominante. Aqueles que estão na formação 
são obrigados a modificar seu comportamento para se adaptarem às convenções 
comunitárias. Pessoas de diversas origens ou grupos sociais que entram em comunidades 
que perpetuam uma cultura dominante tentam se comportar de maneiras específicas 
que serão aceitáveis para aquela comunidade étnica ou geografia dominante. Embora 
isto possa criar algum senso de coesão, também pode perpetuar estereótipos; incluindo 
uma visão de que certos atributos, características e comportamentos são típicos de 
membros de um determinado grupo de pessoas fora do modelo dominante. A mudança 



25

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ja
ne

 W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
afi

os
 p

ot
en

ci
ai

s 
pa

ra
 a

 in
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e.
.. permitir que outros possam aproveitar seus próprios pontos fortes únicos? Os recursos 

são aplicados para desenvolver a capacidade, os membros da rede e o apoio para que 
coletivamente tenham o que é necessário para alcançar os objetivos do Instituto e o 
bem-estar de todos? Ou o poder é usado como uma ferramenta para intimidar ou tratar 
os outros de forma injusta? Somos preconceituosos em nossas ações? Na posição de 
nosso poder, estamos procurando capacitar outros a agir em seu próprio nome para que 
se sintam no controle de suas vidas e experiências de uma forma que lhes dê um senso 
de esperança e possibilidade? 

Sexto, o desafio do conflito. Na sociedade humana, os conflitos são inevitáveis. 
Entretanto, é essencial explorar profundamente as causas subjacentes ao conflito e as 
melhores estratégias para mitigar o conflito antes que ele ocorra. Penso em numerosos 
conflitos na África, Sul do Sudão, Congo, Mali, e muitos outros países e regiões. Estes 
conflitos emanam de questões de poder, lutas de liderança, diferenças culturais, apatia 
e recursos. A incapacidade de superar as diferenças culturais e a resistência à divisão do 
poder alimentam os conflitos. Os conflitos são usados como um veículo para intimidar 
aqueles com opiniões políticas diferentes e como um pretexto para a perseguição 
religiosa. Eles incutem medo, expulsam os pobres de suas terras e empobrecem 
as comunidades. A rotulagem e vitimização de grupos étnicos acaba perpetuando 
estereótipos que fomentam a diferença “outros”, de modo que alguns grupos se sentem 
inferiores a outros. E, é claro, isto resultará em medo e ódio que então alimentará ainda 
mais conflitos. 

Ruanda, por exemplo, é um país cristão com 80% de cristãos. Destes, 45% são católicos, 
e 35% são denominações protestantes. No entanto, Ruanda implodiu em genocídio 
em 1994: comunidades étnicas foram dizimadas e muitas pessoas pobres que não 
entendiam os baixos valores culturais perderam suas vidas. Se o Evangelho de Cristo foi 
verdadeiramente proclamado e centrado no coração das pessoas, por que o genocídio 
aconteceu? Em 2017, o Papa Francisco pediu oficialmente perdão pelo papel da Igreja no 
genocídio de 1994, afirmando que em Ruanda, “os pecados e falhas da Igreja e de seus 
membros acabaram desfigurando a face do Catolicismo”.4  

Ainda no ano passado, um padre da diocese de Rumbek foi indiciado por ter 
desempenhado um papel na morte do padre Christian Carlassare ao ser nomeado bispo 
eleito de Rumbek5. No Quênia, um padre Guyo Waqo foi preso por 27 anos por matar o 
bispo Luigi Locati, o então bispo da diocese de Isiolo, Quênia.6  Estes três exemplos ilustram 
as correntes de ódio, indiferença, lutas pelo poder, recursos e o resultado em cada caso 
tem sido a perda de vidas. Como administramos a raiva, o ódio, a frustração, a apatia e 
o conflito nos institutos religiosos? A vida intercultural apresenta uma oportunidade de 
introspecção; uma forma de reconhecermos que também nós somos o “outro” a partir 
da perspectiva de pessoas que são diferentes de nós. E em uma convivência intercultural, 
estas são às vezes as próprias pessoas com as quais vivemos, trabalhamos e rezamos. 

Sétimo, o desafio dos idosos. Há alguns anos, visitei um país da África Central. Fiquei 
em uma casa de hóspedes com muitas Irmãs que vinham de vários países da África e da 
Europa. Conheci uma missionária da Europa que parecia desesperada e magoada. Eu 
me aproximei e ela me contou uma história perturbadora de rejeição. Ela havia servido 
naquele país durante 45 anos, estabelecendo vários hospitais e servindo em altos cargos 
como Diretora Hospitalar. Ela estava perturbada porque tinha acabado de ser afastada 
abruptamente e - para ser franca, brutalmente - de sua posição de liderança hospitalar. 
Afinal, a nova liderança provincial não precisava mais de seus serviços - ela agora estava 
“velha” aos 70 anos. Ela não tinha permissão para entregar suas responsabilidades ou 
comemorar 45 anos de realizações. Ela não estava preparada para deixar o ministério 
ativo, muito menos para voltar ao seu país de origem na Europa. Embora haja muito 



26

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ja
ne

 W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
afi

os
 p

ot
en

ci
ai

s 
pa

ra
 a

 in
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e.
.. mais nesta história, tais ações são comuns em Institutos e locais de trabalho. A vida 

intercultural - que se aplica não apenas à etnia e à língua, mas também à idade - nos 
chama a acompanhar aqueles que estão envelhecendo através do diálogo. 
Podemos aprender com o convite do Profeta Isaías: 
“Vinde agora, vamos resolver o assunto”, diz o Senhor. “Embora seus pecados sejam como 	
escarlate, eles serão brancos como a neve; embora sejam vermelhos como carmesim, serão 
como a lã”. 
Como tratamos nossos idosos após anos de serviço? Como tratamos aqueles que estão 
lutando e em perigo de serem rejeitados por nossos ministérios devido à idade ou a 
outros desafios? O diálogo proporciona um entendimento comum e ajuda a definir 
abordagens para tratar as questões. Em 25 de julho de 2021, o Papa Francisco, enquanto 
prestava homenagem aos avós e aos idosos, disse eloquentemente: “Os idosos não são 
‘sobras’ a serem descartadas; ao contrário, eles continuam sendo um alimento precioso 
para as famílias, os jovens e as comunidades”.

Oitavo, o desafio da vida consagrada. Ao contrário da sociedade contemporânea, 
os papéis tradicionais das mulheres africanas eram o casamento, a procriação e a 
manutenção da casa. Não havia muitos papéis alternativos, como é o caso hoje em 
dia. Como resultado, as mulheres foram ensinadas a nutrir e cuidar da família e do lar. 
Então, os encontros missionários proporcionavam um estilo de vida alternativo para as 
mulheres - para entrar na vida religiosa e até mesmo trabalhar fora de casa. Através da 
educação, as meninas aprenderam da vida religiosa como um chamado: quando um 
indivíduo discerne e toma uma decisão pessoal para responder à conversão interior, e 
um desejo de dar sua vida por amor e serviço. Esta é a ação criativa de Deus. Só Deus 
pode dotar uma pessoa com a capacidade de viver uma vida de união com Cristo - é uma 
forma de vida única e consagrada. O chamado de Deus está além da etnia, do status 
social ou da divisão política; e a dignidade de cada pessoa em resposta à vocação deve ser 
respeitada. Os missionários fizeram sacrifícios significativos; e a construção de uma nova 
narrativa cultural conflitante com algumas práticas africanas, fraturando expectativas 
tradicionais e mudando o papel da mulher na sociedade para incluir a possibilidade de 
abraçar a vida religiosa e buscar uma educação. 

Hoje, há uma tendência a ter um conflito entre viver a vida religiosa e viver os votos - 
não deveria haver um meio-termo. Mesmo depois de passar pela formação, algumas 
religiosas consagradas não compreendem plenamente o sacrifício e o modo de vida que 
é seu dever e compromisso como mulheres consagradas: o chamado ao discipulado e a 
vivência dos votos em sua plenitude. A escolha de não casar e viver os votos de castidade, 
obediência e pobreza é uma escolha consciente; com expectativas cristalinas. Esta pode 
ser uma realidade muito difícil para algumas pessoas. A interculturalidade - que valoriza 
todas as pessoas de todos os chamados - tem o poder de nos ajudar a enfrentar tais 
desafios como uma comunidade, se abrirmos o diálogo para discutir livremente os 
desafios e lutas que os indivíduos experimentam e são orientados a discernir e tomar 
decisões conscientes e informadas.

Nono, o desafio das práticas tradicionais. A igreja e o sínodo dos bispos continuam a 
encorajar a inculturação das tradições religiosas, o que permite aos africanos viver a fé 
dentro de seu contexto cultural. Em sua exortação apostólica, “A alegria do Evangelho”, 
o Papa Francisco escreveu: “Nos costumes cristãos de um povo evangelizado, o Espírito 
Santo adorna a Igreja, mostrando novos aspectos da revelação e dando-lhe um novo 
rosto”. Através da inculturação, a Igreja “introduz os povos, juntamente com sua cultura, 
em sua própria comunidade”, pois “toda cultura oferece valores e formas positivas que 
podem enriquecer a maneira como o Evangelho é pregado, compreendido e vivido 
(Evangelii Gaudium, 116) ”. 



27

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ja
ne

 W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
afi

os
 p

ot
en

ci
ai

s 
pa

ra
 a

 in
te

rc
ul

tu
ra

lid
ad

e.
.. Mesmo com os ensinamentos da Igreja muito claros, às vezes há desalinhamentos e 

outras questões em torno de algumas práticas culturais. Um relatório do Departamento 
dos EUA de 2018 revelou que milhares de mulheres e seus filhos no norte de Gana 
foram deixados sem teto depois de serem acusados de bruxaria. Mais de seis campos de 
feitiçaria espalhados por toda a região abrigam 2000-2500 mulheres adultas e mais de 
1000 crianças 11. Tradicionalmente, a bruxaria e os encantamentos estão profundamente 
arraigados em algumas práticas culturais africanas. A atenção a tais práticas e como 
elas são discutidas nas comunidades religiosas, ministérios e entre as pessoas servidas 
é essencial. Há momentos em que as conversas sobre tais coisas têm machucado 
comunidades e estereotipado membros de certos grupos étnicos. É necessário explorar 
quais práticas culturais são relevantes para serem integradas nas liturgias e cerimônias 
religiosas, para garantir que sejam consistentes com os ensinamentos da igreja. Há mais 
desafios que impactam nossa sociedade, bem como oportunidades - vamos fazer uma 
pausa, olhar, observar e ouvir intensamente. 

Para onde vamos a partir daqui?

Em suma, a vida intercultural intencional é um desafio, e não apenas porque a diversidade 
étnica é complexa; até mesmo institutos com membros do mesmo país compostos 
pelos mesmos grupos étnicos às vezes têm dificuldade em viver juntos. Muitas vezes 
tais dificuldades decorrem de questões como dinheiro, poder, superioridade percebida, 
estereotipagem e colocação de outros para baixo - e os tópicos na raiz dessas questões 
raramente são discutidos, resultando no sofrimento silencioso de muitos membros. Os 
institutos religiosos têm feito esforços para reunir membros de diferentes nacionalidades 
e culturas para a formação inicial ou permanente, com a esperança de que isto possa 
resolver o desafio intercultural. Mas, realisticamente, neste cenário, não é raro encontrar 
um único grupo étnico dominando: priorizando a língua, a comida, a música e outras 
práticas, como ditado pela cultura dominante - tornando outras culturas sem importância 
ou invisíveis. Como resultado, os membros da minoria tornam-se então cada vez mais 
angustiados e alienados, e o silêncio torna-se a norma. As consequências pretendidas da 
criação de uma comunidade internacional ou multicultural não são, portanto, alcançadas; 
em vez disso, os membros desenvolvem atitudes negativas que resultam em nenhum 
engajamento. 
A simples reunião de pessoas de diversas origens não cria necessariamente uma 
comunidade intercultural. Por exemplo, estudantes em um internato, dormitório 
universitário ou pessoas em uma conferência não os tornam de repente conhecedores 
da interculturalidade em virtude da proximidade com os outros. A verdadeira 
comunidade intercultural emana de um processo de discernimento intencional que 
permite aos membros desenvolver sua individualidade, incentiva e facilita o diálogo e 
cria uma atmosfera de abertura ao aprendizado. A comunidade intercultural fomenta a 
dignidade individual, aumenta a inclusividade e a justiça e valida os talentos, o trabalho 
duro, a consideração, as contribuições e as ideias dos outros. É uma comunidade onde 
prevalece a crença de que os pensamentos, opiniões e perspectivas de outras pessoas 
são importantes. Onde a escuta ativa e a busca de compreensão é a norma. Onde a 
confiança e o respeito se desenvolvem, e todos se sentem em casa e acolhidos. 
Para concluir, quero voltar aos ensinamentos de Jesus como o principal ponto de partida 
em nossa jornada para a interculturalidade. No sermão sobre a montanha, Jesus revela 
através das bem-aventuranças a sublime e suprema lei do amor:
“Bem-aventurados os misericordiosos, pois obterão misericórdia. Bem-aventurados os puros 
de coração, pois eles verão Deus. Bem-aventurados os pacificadores, porque serão chamados 
filhos de Deus”. Mt 5, 7-9. 
A caminhada para a vida intercultural expõe nossa vulnerabilidade e nos chama a abraçar 



28

Ir.
 Ja

ne
 W

ak
ah

iu
, L

SO
SF

   
-  

 D
es

afi
os

 p
ot

en
ci

ai
s 

pa
ra

 a
 in

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad
e.

..
U

IS
G

 - 
Bo

le
tim

 n
. 1

79
, 2

02
2

a humildade, a misericórdia e um coração puro; e a tornar-nos pacificadores. É uma 
caminhada de desaprender o que sempre tomamos como verdade absoluta, aprender e 
reaprender - esta caminhada exige abertura, docilidade e benevolência. 

Se estamos em lugares de autoridade, poder e liderança, faremos bem em lembrar o 
ensinamento de Jesus em Mt 25,35: “Eu era um estranho e vocês me acolheram”. Jesus fala 
estas palavras com o coração aberto e é sensível às necessidades do “outro”. Lembrem-
se, para aqueles que são pensados como “outros” em nossas comunidades e ambientes 
de trabalho – podemos ajudá-los a encontrar-se ou a voltar para casa. 
A vida intercultural exige discernimento, compromisso intencional, diálogo dentro 
das comunidades a partir de perspectivas variadas, discernimento da idoneidade dos 
ingressantes e disposição e vontade de adaptação e aprendizagem dos outros. É uma 
oportunidade maravilhosa para ajudar os indivíduos a abraçar a diferença, desenvolver 
uma variedade de visões de mundo e uma capacidade de análise social.
Além disso, o ubuntu é uma ferramenta poderosa para fortalecer uma comunidade, 
comunicar e formar uma identidade de grupo que depende do mutualismo, da empatia, 
da generosidade e do compromisso de seus membros da comunidade. Gittins aconselha 
que, como mulheres religiosas, a fé não pode ser expressa desprovida de nossos atributos 
culturais. De fato, os atributos culturais fazem parte de quem somos. Uma comunidade 
intercultural deve valorizar a identidade cultural de cada pessoa como um presente. 
Portanto, ao identificar a dinâmica da vida intercultural, é vital compreender e reconhecer 
a cultura não apenas como o que nos torna diferentes, mas como o denominador comum 
- porque nenhuma pessoa está sem cultura. A capacitação para uma vida intercultural, 
sem dúvida, ajudará as religiosas a aprender maneiras de cultivar relacionamentos 
saudáveis e, juntas, construir comunidades interculturais, mas o aprendizado sozinho 
não transformará essas comunidades. Os membros das comunidades serão obrigados 
a ter intencionalidade, tolerância à ambiguidade, erros, um fórum para desabafar 
frustrações sem julgamento, correção apropriada, e escuta atenta, encorajamento e 
compaixão genuínos.
Finalmente, deve haver a consciência coletiva implicitamente declarada de que esta é uma 
caminhada de cura e acompanhamento da totalidade. Estas são as coisas que ajudarão a 
iniciar conversas vitais que fomentem relacionamentos fraternos, solidariedade uns com 
os outros, vida comunitária saudável, uma atmosfera de apoio e, acima de tudo... um 
centrar de nossas vidas em Deus, que caminha conosco nesta caminhada. Não estamos 
sozinhos, Jesus nos prometeu: “Eis que estou sempre com vocês, até o fim dos tempos”. 
Mt 28,20

1.	 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/nigeria-population
2.	 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/egypt-population
3.	 UNESCO: https://en.unesco.org/creativity/interculturality
4.	 Anthony Gittins & Gerald A. Arbuckle (2015). Living Mission Interculturally: Faith, Culture, and the Renewal 

of Praxis. Collegeville, Minnesota, Liturgical Press.
5.	 Wakahiu, J. 2015. Fundações de Institutos religiosos e Impacto da Inovação Tecnológica sobre as Irmãs 

na África: Uma abordagem sociocultural. Em Vozes de Coragem: Jornadas Históricas, Socioculturais e 
Educativas de Mulheres Religiosas na África Oriental e Central.

6.	 Mbiti, John. 1999. Filosofia e Religiões Africanas. P.15
7.	 Tutu, Desmond. 2000. Não há future sem esperança.
8.	 E-International Relations: https://www.e-ir.info/2020/08/09/accepting-the-unacceptable-christian-

churches-and-the-1994-rwandan-genocide/
9.	 America Magazine: https://www.americamagazine.org/faith/2021/04/28/attackers-shoot-italian-bishop-

elect-south-sudan-24054810
10.	 Standard Chartered: https://www.standardmedia.co.ke/national/article/2001419925/luigi-locati-murder-

priest-who-killed-bishop-sentenced-to-12-years-in-jail
11.	 Global Sisters Report: https://www.globalsistersreport.org/news/ministry/news/women-accused-witchcraft-

ghana-find-refuge-outpost-run-sisters



29

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2

A SINODALIDADE NA IGREJA CATÓLICA

Ir. Anne Béatrice Faye, CIC

1.	 O que vi e ouvi: entre observações e questionamentos

No início, apontamos três (3) observações:

1ªr constatação : 
Em algumas igrejas locais, há um desaparecimento quase total da geração com menos 
de cinquenta anos de vida das paróquias. A diversidade de opiniões e crenças constitui 
hoje o pano de fundo de algumas Igrejas locais. Não há respostas, mas há tentativas 
de resposta, às vezes surpreendentes, por parte de algumas Igrejas locais. Fala-se de 
abertura em questões morais, enraizamento da identidade ou da cooptação em diferentes 
níveis dos leigos no exercício das funções ministeriais. Mas será isso suficiente? Como 
vimos, nem a coragem de São João Paulo II nem o discernimento intelectual de Bento XVI 
foram suficientes para colocar a Igreja de volta no jogo da grande história. A realidade do 
mundo contemporâneo é que a autoridade da Hierarquia no plano espiritual foi agora 
varrida pela história. 

Em sua busca de sentido, o homem contemporâneo não mais aceita respostas que vem 
de cima. A religiosidade contemporânea enfatiza a importância dos percursos pessoais 
na busca de sentido sobre a oferta da instituição eclesiástica. É necessário, portanto, 
colocar no centro a busca pessoal da fé da pessoa. Somente a partir deste novo centro 
será possível regenerar uma forte necessidade de pertença e identidade católica.

Ir. Anne Béatrice Faye, CIC, é religiosa da Congregação da Imaculada 
Conceição de Castres. É graduada em Filosofia pela Universidade de 
“Cheik Anta Diop” de Dakar (Sénégal). Ela está engajada em questões 
relacionadas com o avanço da mulher no contexto africano. Ela é 
professora de Filosofia e membro da Associação de Teólogos Africanos 
(ATA).

A conferência foi apresentada em dezembro de 2021 no seminário 
organizado pela Comissão JPIC das duas entidades UISG - USG.



30

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 A

 s
in

od
al

id
ad

e 
na

 Ig
re

ja
 C

at
ól

ic
a 2ª constatação :

Por outro lado, em outras Igrejas locais, é antes a vitalidade de sua juventude, há um 
borbulhar de iniciativas, de vários e diversos movimentos com seus desafios : 

−	 O desafio da identidade, 
−	 O desafio de enfrentar o outro, 
−	 O desafio da diversidade sociocultural 
−	 O desafio de dar ao mundo uma mensagem apropriada e ações adaptadas ao 

contexto mutável das crises contemporâneas. Estou pensando particularmente 
nas Igrejas da África, que conheço melhor.

3ª constatação : 

Finalmente, toda a Igreja é chamada a estar consciente da necessidade e urgência de 
integrar a dimensão ecumênica e o diálogo com outros crentes e não-crentes. Esta é uma 
das perspectivas da sinodalidade, que integra a forma como o Povo de Deus caminha com 
toda a família humana. O foco será, portanto, o estado das relações, o diálogo e possíveis 
iniciativas conjuntas com crentes de outras religiões, com pessoas que estão longe da fé, 
assim como com ambientes e grupos sociais específicos, com suas instituições (o mundo 
da política, cultura, economia, finanças, trabalho, sindicatos e associações empresariais, 
organizações não governamentais e sociedade civil, movimentos populares, minorias de 
vários tipos, os pobres e os excluídos, etc.).

Destas constatações, surgem quatro perguntas que compartilho com vocês e que podem 
ser ampliadas. 

A primeira se refere a nós mesmos: o que estamos fazendo? De onde estamos agindo e 
falando? A que nos chama hoje o Espírito Santo? 

A segunda toca a situação da Igreja no mundo de hoje? Por que um sínodo sobre a 
sinodalidade na Igreja Católica? Qual inovação? 

A terceira pergunta refere-se ao poder hierárquico e religioso na Igreja. 

É uma questão de aumentar a popularidade da Igreja, envolvendo os leigos no exercício 
do poder « hierárquico »? O « poder religioso » é suficiente hoje em dia para encontrar o 
sentido último da própria vida? Será mudanda a face do poder, isto é, tornando-a mais 
leiga ou mais feminina, que conseguiremos tornar a Igreja popular novamente? 

Finalmente, a quarta pergunta nos leva de volta ao tema de nossa intervenção: O que 
a Igreja precisa mais do que tudo hoje? É mais sacerdotes ou a restauração da legítima 
autonomia dos fiéis leigos, individualmente ou em associação? « Que outros passos o 
Espírito nos convida a dar para crescer como Igreja sinodal? » Como podemos garantir 
que este Sínodo não pareça ser um processo burocrático e desencarnado? Qual é o 
propósito desta gigantesca consulta de todos os católicos? Estas são as perguntas que 
o documento preparatório do sínodo tenta responder, indicando acima de tudo como 
proceder concretamente, sem omitir a resposta às críticas. 

Há certamente outras questões que ainda hoje se colocam a nós e à Igreja. O desafio é 
ouvir a voz de todo o povo de Deus, os sem voz em nossas comunidades e todos aqueles 
que não compartilham nossa fé. A sinodalidade pode ser uma resposta da Igreja a todos 
esses desafios? Isto é o que tentaremos ver. 



31

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 A

 s
in

od
al

id
ad

e 
na

 Ig
re

ja
 C

at
ól

ic
a

E se falarmos sobre a sinodalidade 
das culturas? A este nível, devemos 
nos perguntar se nossas culturas 
não têm algo inovador e profético 
para contribuir para esta caminhada 

comum com a Igreja universal ?

no mundo. É neste contexto que este Sínodo é relevante para o discernimento das 
reformas necessárias na Igreja.

É, portanto, num espírito de diálogo, abertura e partilha significativa de experiências, 
porque o que diz respeito a todos deve ser abordado e acordado por todos. O 
objetivo deste sínodo é comprometer a Igreja numa caminhada comum. Hoje, o espírito 
tem muito a nos dizer. 

É neste sentido que devemos entender as três palavras-chave deste Sínodo: Comunhão, 
Participação e Missão. Eu acrescentaria, responsabilidade compartilhada. Estamos 
vivendo o evento mais importante da atual fase de recepção do Concílio Vaticano II, sob 
o pontificado do Papa Francisco. O termo sinodalidade expressa a própria natureza, 
forma, estilo e missão da Igreja.

2.   A sinodalidade, uma tentativa de resposta da Igreja 

A questão da sinodalidade na Igreja Católica move o eixo do catolicismo das paróquias e 
outros « lugares » intra-eclesiais para a « rua », para o profano, para os mais necessitados, 
para a vida cotidiana. Ao convocar o sínodo sobre a sinodalidade, o Papa Francisco 
nos convida a entrar em um processo de abertura e escuta mútua. Para ele, é uma 
caminhada para permitir que todos possam expressar suas experiências, sentimentos e 
pensamentos. Ele chama toda a Igreja a buscar um novo modelo, que supere as relações 
desiguais de superioridade e subordinação, engajando-se em um diálogo que construa 
novos canais e estruturas eclesiais para o terceiro milênio.

Hoje, a voz da Igreja é composta por muitas vozes diferentes e o Sínodo é um tempo de 
graça onde a mensagem unificada e coerente é a diversidade e a pluralidade. Em outras 
palavras, a sinodalidade consiste em discernir como o Espírito se move através e com o 
Corpo de Cristo, para que possamos continuar a cumprir nossa missão de evangelização 



32

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 A

 s
in

od
al

id
ad

e 
na

 Ig
re

ja
 C

at
ól

ic
a

espiritualidade que eles mesmos podem traçar dia após dia sem entraves ou controle.

Do ponto de vista da África, de onde estou falando (Burkina Faso), esta sinodalidade 
abre perspectivas no continente. Minha convicção é que se nos comprometermos nesta 
caminhada comum, como família eclesial de Deus na África, traremos muito para a Igreja 
universal. Quando vejo, por exemplo, nossos jovens com todo o seu potencial, o lugar 
das mulheres e seu compromisso no nível das Comunidades Eclesiais de Base (CEBs) e 
paróquias, isso também reflete a juventude e o dinamismo de nossas Igrejas locais.

Há a questão da cultura, que figura entre as grandes questões. E se falarmos sobre a 
sinodalidade das culturas? A este nível, devemos nos perguntar se nossas culturas não 
têm algo inovador e profético para contribuir para esta caminhada comum com a Igreja 
universal ?

Certamente, a Igreja está acostumada ao diálogo e à consulta. Ao envolver-se na escuta 
mútua, não se trata apenas de uma questão da Igreja, mas também envolve outros 
crentes na reflexão sobre as grandes questões do nosso tempo. Há, entre outros, o lado 
ecumênico, o diálogo inter-religioso e o diálogo com os não-crentes, sem esquecer, no 
nível da África, o diálogo com as religiões tradicionais. Neste sentido, a sinodalidade é 
importante porque questiona a qualidade de nossas relações: intercomunitárias, inter-
religiosas, interconfessionais, nossas relações entre cristãos e não-cristãos.
Para isso, precisamos de grupos, associações, movimentos de fiéis inspirados pelo 
Espírito Santo de baixo para cima, que nos permitam reconhecer que a evangelização é 
uma vida. Para que a fé volte a florescer, é urgente dar ao Espírito Santo a liberdade de 
agir no povo de Deus como ele julgar conveniente, talvez dando origem a iniciativas que 
não venham de bispos e sacerdotes. Não nos surpreendamos, portanto, de ver os leigos 
agindo de forma cristã, mas fora dos circuitos paroquiais diocesanos, em caminhos de 



33

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 A

 s
in

od
al

id
ad

e 
na

 Ig
re

ja
 C

at
ól

ic
a Eu gosto muito da imagem da caminhada para a qual a Igreja nos convida. A Sinodalidade 

é como uma caminhada de discernimento que empreendemos juntos sob a orientação 
do Espírito Santo, com todos os fiéis e todos os ministérios. Durante esta caminhada, 
temos que nos escutar, rezar, refletir sobre a vontade do Espírito Santo e compartilhar 
nossas experiências de fé e de vida. A escuta é um dos dois pilares do processo sinodal. 

A Igreja nos convida a iniciar esta caminhada escutando o Espírito, escutando uns aos 
outros em diálogo aberto, pois o objetivo desta caminhada não é apenas encontrar, escutar 
e conhecer melhor uns aos outros, mas trabalhar juntos « para que decisões pastorais 
possam ser tomadas ». Através da escuta e da partilha, procuraremos compreender qual 
é essa vontade do Espírito Santo. Somos, portanto, uma Igreja em Escuta. 

Para isso é necessário :

«Caminhar juntos» engajando todo o povo de Deus numa missão comum com criatividade 
e autenticidade. Isto é participação. Para fazer isso, devemos nos Converter, para um 
discernimento comum de nossos lugares de missão. O grande desafio é criar uma cultura 
de consenso eclesial, capaz de se manifestar em estilos, eventos e estruturas sinodais 
que darão origem a uma nova forma eclesial de proceder para a Igreja do terceiro 
milênio.	

3.   O que a história da Igreja nos diz sobre esta escuta sinodal

Referindo-se à história da Igreja, esta prática não é nova na Igreja. Vale lembrar a regra 
de ouro do bispo São Cipriano, que pode ser considerada a forma sinodal do primeiro 
milênio e que oferece a estrutura interpretativa mais apropriada para pensar os desafios 
de hoje: « Nada sem o conselho do presbitério e o consenso do povo ». Para este 
bispo de Cartago, a assessoria do presbitério e a construção de um consenso com o povo 
foram experiências fundamentais ao longo de seu exercício episcopal, a fim de manter a 
comunhão na Igreja. Para isso, ele foi capaz de conceber métodos baseados no diálogo 
e no discernimento comum, o que permitiu a participação de todos, não apenas dos 
presbíteros, nas deliberações e decisões. O primeiro milênio oferece exemplos de uma 
forma eclesiástica na qual o exercício do poder foi entendido como uma responsabilidade 
compartilhada.

Inspirado nesta forma de proceder, o Papa Francisco descreve o novo modelo eclesial 
nestes termos: « Uma Igreja sinodal é uma Igreja de escuta (...). É uma escuta mútua na 
qual todos têm algo a aprender (...). É escutar a Deus, a ponto de escutar com Ele o grito 
do povo; e é escutar o povo, a ponto de respirar neles a vontade para a qual Deus nos 
chama»1. O exercício da escuta é indispensável em uma eclesiologia sinodal, pois parte 
do reconhecimento da identidade dos sujeitos eclesiais - leigos, sacerdotes, religiosos, 
bispos, Papa - com base em relações horizontais fundamentadas na radicalidade da 
dignidade batismal e na participação no sacerdócio comum de todos os fiéis.2 A Igreja 
como um todo é qualificada por processos de escuta nos quais cada sujeito eclesial traz 
algo que complementa a identidade e a missão do outro, com base no que é próprio de 
cada um.3

4.   A sinodalidade, uma maneira mais plena de ser Igreja

A Escuta não é um fim em si mesma. É parte de um processo mais amplo, onde toda 
a comunidade, na livre e rica diversidade de seus membros, é chamada a rezar, ouvir, 



34

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 A

 s
in

od
al

id
ad

e 
na

 Ig
re

ja
 C

at
ól

ic
a analisar, dialogar e aconselhar para que as decisões pastorais sejam tomadas de acordo 

com a vontade de Deus. Este conjunto de relações e dinâmicas de comunicação cria um 
ambiente para aconselhamento e construção de consenso que é então traduzido em 
decisões. É importante considerar todas as ações ao empreender um processo de escuta: 
« Rezar, escutar, analisar, dialogar e aconselhar », pois o objetivo desta caminhada não 
é apenas encontrar-se, escutar e conhecer-se melhor, mas trabalhar em conjunto « para 
que as decisões pastorais possam ser tomadas»4. 

Sem este horizonte, existe o risco de limitar a compreensão e o exercício da sinodalidade 
a uma simples prática afetiva e ambiental, sem realmente traduzi-la em mudanças 
concretas que ajudariam a superar o atual modelo institucional clerical.5

Entre os elementos de reflexão e objetivos apresentados no Documento Preparatório, 
destacam-se quatro dimensões fundamentais:

•	 Viver um processo eclesial implica a participação e a inclusão de todos, 

•	 Oferecer a todos - especialmente àqueles que por várias razões se encontram 
marginalizados - a oportunidade de se expressarem e serem ouvidos a fim de 
contribuir para a construção do Povo de Deus

•	 Experimentar formas de exercer a responsabilidade compartilhada no serviço 
do anúncio do Evangelho e o compromisso de construir um mundo mais justo, 
mais belo e mais habitável

•	 Examinar a forma como a responsabilidade e o poder são vividos na Igreja, e 
as estruturas pelas quais são administrados, destacando e tentando converter 
preconceitos e práticas desviantes que não estão enraizados no Evangelho.

Como nos lembra o último parágrafo do Documento Preparatório, «  o objetivo do 
Sínodo  » de 2023, «  não é produzir documentos, mas ‘germinar sonhos, despertar 
profecias e visões, fazer florescer esperanças, estimular confiança, tratar as feridas, 
tecer relacionamentos, ressuscitar uma aurora de esperança, aprender um do outro e 
criar uma imaginação positiva que ilumina mentes, aquece corações e fortalece mãos »6. 
Lemos em filigrana a profecia de Joel 2, 28 tão querida ao Papa Francisco. « Depois disto, 
derramarei meu espírito sobre toda a carne; seus filhos e filhas profetizarão, seus velhos 
sonharão sonhos, e seus jovens terão visões ».
Como salientou o Cardeal Mario Grech ao apresentar o documento: o « sínodo » não 
é um processo parlamentar onde a maioria e o jogo das partes fazem com que vença 
a mais forte, a mais numerosa, mas é um processo espiritual, ancorado na celebração 
litúrgica e na oração, « espiritual », ou seja, « no Espírito Santo », na escuta recíproca do 
que o Espírito diz às Igrejas. O processo não deve ser visto apenas a partir da perspectiva 
das questões mais favoráveis à mídia, como o voto das mulheres no sínodo dos bispos e 
o « caminho sinodal ». A Igreja é desafiada a acompanhar as pessoas e comunidades que 
sofrem.

5.   As duas imagens bíblicas : Jesus, a multidão em sua diversidade e os apóstolos

Recordemos com a Igreja estas duas imagens da Escritura para colocar em ação 
a sinodalidade, como nos mostra o Documento Preparatório7. Uma emerge na 
representação da « dimensão comunitária » que acompanha constantemente o caminho 
da evangelização; a outra nos remete à experiência do Espírito vivida por Pedro e pela 



35

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 A

 s
in

od
al

id
ad

e 
na

 Ig
re

ja
 C

at
ól

ic
a comunidade primitiva. Assim, Jesus, a multidão em sua diversidade, os apóstolos: esta 

é a imagem e o mistério a ser contemplado e aprofundado continuamente para que a 
Igreja se torne cada vez mais o que ela é. Nenhum destes três atores pode sair de cena.

Se Jesus não estiver presente e outra pessoa toma seu lugar, a Igreja se torna um contrato 
entre os apóstolos e a multidão, e seu diálogo acabará sendo reduzido a um jogo político.

Sem os apóstolos, que recebem sua autoridade de Jesus e são instruídos pelo Espírito, a 
relação com a verdade evangélica se interrompe e a multidão corre o risco de reduzir sua 
visão de Jesus a um mito ou a uma ideologia, quer eles o aceitem ou o rejeitem.

Sem a multidão, a relação dos apóstolos com Jesus se corrompe numa forma sectária 
na qual a religião se torna auto-referencial e a evangelização perde sua luz, que vem 
somente de Deus que se revela à humanidade e fala diretamente a qualquer pessoa 
para oferecer a salvação. Estas imagens nos revelam as condições e o significado do 
verdadeiro encontro.

6.   As condições de um ral encontro 

Antes de tudo, o encontro pressupõe a vontade de conhecer o outro: sua fé, sua 
sensibilidade, a história de sua comunidade religiosa. Vivemos de idéias prontas, de 
slogans herdados de uma longa história de conflitos. Em todos nós, há um esforço para 
escutar e entender que é indispensável. Esta é uma atitude necessária para qualquer 
encontro. É também o fruto disso. 

Em segundo lugar, o encontro exige que superemos nossos medos mútuos. O medo do 
outro é frequentemente um sinal de nossa falta de convicção religiosa pessoal. Arrisca-
se a transformar o outro em um possível agressor. 

Finalmente, o encontro é escuta e também resposta. Portanto, é necessário que 
cada pessoa tenha liberdade interior suficiente para dizer e expressar sua fé em sua 
especificidade. Falar da própria fé não é julgar a fé do outro. A fé não se impõe e não 
se soprepõe à do outro. É reconhecer e posicionar-se com suas próprias riquezas e 
deficiências. Não me encontro para abraçar as convicções de meu interlocutor, mas para 
conhecer melhor sua maneira de acreditar e retornar às minhas próprias convicções de 
fé. Longe de abandonar minha própria fé, o encontro com o diferente faz com que ela 
se fortaleça. 

Nestas condições, o encontro inter-religioso pode ser frutífero para todos e um fator 
de paz para o mundo. Para concluir, gostaria de citar este provérbio africano que 
ilustra a profundidade cultural do pensamento africano tradicional sobre a convivência: 
«  na floresta quando os galhos das árvores brigam, suas raízes se abraçam  ». Os ramos 
representam a diversidade, as singularidades que distinguem e separam. As raízes que 
abraçam são o intangível, os valores profundos que se unem. O desafio para a vitalidade 
de toda a árvore, a sociedade, não é cortar, eliminar, mascarar a diversidade dos ramos, 
das comunidades da sociedade, mas alimentar o tronco « vivendo juntos », pela dialética 
da unidade na diversidade, e assegurar que as raízes que se abraçam possam alimentar 
os ramos que brigam. 

O encontro nesta dinâmica abre amplas perspectivas de conversão. Na medida em 
que nos deixamos provocar, enriquecer e construir pela santidade do outro, podemos 
encontrar no encontro das religiões do mundo um clima de autêntica irradiação espiritual. 
De certa forma, isto está de acordo com o belo verso corânico: 



36

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 A

 s
in

od
al

id
ad

e 
na

 Ig
re

ja
 C

at
ól

ic
a « Se Deus tivesse querido assim, Ele teria feito de você uma única comunidade. Mas Ele 

quis testá-lo com o dom que lhe deu. Procurar superar uns aos outros em boas ações. 
Seu retorno a Deus será para todos vocês, e Ele os iluminará sobre suas diferenças » 
(Surah 48-verso 5).

Não encontramos no testamento de Jesus uma atitude semelhante à de seus discípulos 
durante a última ceia: « Não se perturbem os vossos corações... Há muitas moradias na 
casa do Pai... » (Jo 14,1-2). 

7.   A força simbólica das ações coletivas e os desafios a a serem enfrentados 		
      a nível de África

Quando se olha para o panorama geral da África, o que impressiona o observador é a 
complexidade da paisagem religiosa africana. É possível distinguir grandes áreas religiosas 
correspondentes a grandes áreas geográficas. Cristãos, muçulmanos e seguidores da 
Religião Tradicional Africana (RTA)8 constituem uma grande parte de sua população. Não 
há dúvida de que a cultura e a religião se espalham para o público e para a política9. 
Eles são um componente central dos processos de mudança sócio-política que afetam 
o continente.10 Esta perspectiva pode ajudar a compreender os desenvolvimentos 
contemporâneos na diversificação da oferta religiosa, a expansão de novos atores ou 
a mobilidade do comportamento individual. Falamos então de espaço social, de espaço 
religioso na expressão da diversidade religiosa. Isto significa que se pode escolher, entre 
uma gama muito ampla de tradições, onde e com quem se vai adorar.

Não há apenas a relação individual, há também a experiência coletiva. Isto acontece nos 
bairros com a AEC (Associação Esportiva e Cultural). Os jovens cristãos e os muçulmanos 
formam grupos. Eles organizam eventos socioculturais em torno de temas comuns: 
desemprego, violência, sucesso, casamento, família, solidariedade, o livro (Alcorão/
Bíblia), etc. É uma partilha, uma expressão de vida concreta, permitindo que todos 
possam descobrir o outro. Essas associações são lugares de hospitalidade e abertura a 
outros. No meio de uma vizinhança, onde as tensões podem ser altas, é possível passar 
horas escutando uns aos outros com respeito e interesse. Isto significa que a fé religiosa 
não é um problema a ser resolvido, mas sim uma força motivadora a ser acarinhada e 
usada para o bem comum. 

Nós temos um entendimento tradicional de autoridade e poder que é um fardo na prática 
da subsidiariedade e colegialidade como expressões concretas da comunhão eclesial. É 
um chamado à conversão e à cultura do encontro. Percebemos que não conhecemos 
realmente as realidades das Igrejas na África. Por exemplo, o que a África Ocidental está 
vivenciando muitas vezes não é conhecido pela África Oriental; o que os francófonos 
estão vivenciando muitas vezes não é conhecido pelos falantes de inglês e português. 
Como podemos nos conhecer neste processo? Isto implica uma conversão sinodal 
da Igreja, mas também uma conversão pessoal para poder aceitar, ir ao encontro de 
outros. É uma missão de conversão para o diálogo em conjunto. Em nossas dioceses, os 
instrumentos da sinodalidade como o conselho de consultores, o conselho presbiteral, o 
conselho pastoral, etc., são funcionais? E como?

Conclusão 

Retomando o Documento Preparatório, vamos manter algumas pistas para continuar 
nosso compartilhamento de experiências em uma dinâmica de escuta mútua.



37

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
, C

IC
   

-  
 A

 s
in

od
al

id
ad

e 
na

 Ig
re

ja
 C

at
ól

ic
a a.	 A que experiências de meu compromisso com a promoção da justiça e da paz, 

esta questão fundamental de caminharmos juntos faz você pensar ?

b.	 Reler mais profundamente estas experiências: que alegrias elas trouxeram? Que 
dificuldades e obstáculos elas encontraram? Que feridas elas trouxeram à tona? 
Que insights elas suscitaram?

c.	 Recolher os frutos a serem compartilhados: como ressoa a voz do Espírito nestas 
experiências « sinodais »? O que o Espírito nos pede hoje? Quais são os pontos 
a serem confirmados, as mudanças a serem consideradas, os novos passos a 
serem dados? Onde vemos o consenso ser estabelecido? Que caminhos estão se 
abrindo para nossa Igreja particular?	

1	 Discurso do Papa Francisco por ocasião da comemoração do 50º aniversário da instituição do sínodo dos 
Bispos. Sábado 17 de outubro de 2015. https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/octo-
ber/documents/papa-francesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html

2	 Lumen Gentium 10.
3	 AA 6.
4	 AA, 29
5	 Documento Preparatório n°4- 9
6	 Cf. Rafael Luciani, « Consultar e construir um consenso : un sínodo sobre a sinodalidade » 07 de setembro 

de 2021 em Revista Mensaje N° 702, septiembre 2021.
7	 Cf. Discurso de Francisco no início do Sínodo dos jovens (3 de outubro de 2018)
8	 Documento Preparatório, n°16-24
9	 Ver Luka Lusala lu ne Nkuka, SJ, Jesus Cristo e Religião Africana. A Christological Reflection from the Ana-

lysis of the Myths of Osiris, Gueno, Obatala, Kiranga e Nzala Mpanda, (Documenta Missionalia 36), Roma: 
Gregorian and Biblical Press 2010. Muitas publicações em antropologia ou teologia têm sido dedicadas à 
religião africana, muitas vezes chamadas no plural: religiões africanas. Todos eles concordam em ver a re-
ligião africana como uma religião na qual o homem, através de uma série de rituais e observâncias morais, 
procura viver em harmonia com a natureza, com outros homens e com Deus, a fim de garantir sua salvação 
no além.

10	 Cf. CODESRIA, « Gênero, Culturas, política e Fundamentalismos » (Institut sur le Genre. Fevereiro 2011)
11	 Ver, entre outros, Achille Mbemba, « La prolifération du divin en Afrique sub-saharienne », in KEPEL G., 

(dir.), Les politiques de Dieu, Paris, Seuil, 1993, p. 177-201 ; BAYART J.-F., (dir.), Religion et modernité poli-
tique en Afrique noire. Dieu pour tous et chacun pour soi, Paris, Karthala, 1993 ; CONSTANTIN F. et COU-
LON C., (dir.), Religion et transition démocratique en Afrique, Paris, Karthala, 1997.



38

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2

NOMEAR O INOMINÁVEL 
O QUE PROPICIA OS ABUSOS DE PODER E DE 

CONSCIÊNCIA 
NA VIDA CONSAGRADA?

Ir. Ianire Angulo Ordorika, ESSE

Vivemos numa situação de crise global por causa de abusos no âmbito eclesial1. Isto 
pode parecer exagerado para quem não está familiarizado com a questão, mas está 
longe de ser assim. Não se trata apenas de crimes específicos cometidos por indivíduos, 
mas de um problema estrutural na Igreja que requer reflexão, reafirmações e reforma. 
Isto foi o que o próprio Papa Francisco disse ao Cardeal Marx:

Toda a Igreja está em crise por causa do caso de abuso; além disso, a Igreja hoje não 
pode dar um passo adiante sem assumir esta crise. A política do avestruz não leva a lugar 
nenhum [...] Nem todos querem aceitar esta realidade, mas é a única maneira, porque 
fazer “resoluções” para mudar a vida sem “colocar a carne para assar” não leva a lugar 
nenhum [...] a realidade deve ser sempre assumida e discernida [...] É urgente “arejar” 
esta realidade de abusos2. 

O alarme social, a abundância de reflexões de várias disciplinas e até mesmo as medidas 
canônicas se concentraram no abuso sexual, mas deixaram três questões muito menos 
tratadas em segundo plano. Todos os três afetam diretamente a Vida Consagrada 
Feminina (VC). Em primeiro lugar, tornaram-se invisíveis as vítimas femininas. Há duas 
razões para isso. Por um lado, no caso de menores abusados, a porcentagem de menores 
vítimas é um pouco mais alta do que a de meninas. Isto levou a algumas tentativas de ligar 
pederastia e homossexualidade, uma conexão que agora está descartada. Seja como for, 
este fato deixou as meninas maltratadas para segundo plano e privadas de atenção. 

Ianire Angulo Ordorika é professora da Sagrada Escritura na Faculdade 
de Teologia da Universidade Loyola Andalucía (iangulo@uloyola.
es). Este texto faz parte do Projeto de Pesquisa Inter-Universitária 
das Universidades Jesuítas da Espanha (UNIJES) sobre a dimensão 
estrutural do abuso na Igreja a partir de uma perspectiva teológica.



39

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ia
ni

re
 A

ng
ul

o 
O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
  -

   
N

om
ea

r o
 in

om
in

áv
el No caso de mulheres mais velhas, o silenciamento das vítimas femininas é muito 

maior. Isto se deve a uma má compreensão eclesial do fenômeno dos abusos e de 
suas dinâmicas. Esta má percepção leva a supor que, na ausência de violência ou de 
circunstâncias objetivas e limitadoras físicas ou psicológicas numa das partes, as relações 
sexuais entre adultos são sempre consensuais. Além disso, muitas vezes há uma suspeita 
de que a situação seja provocada pela mulher. Isto leva a situações de dupla vitimização 
que dificultam tanto a denúncia quanto a revelação do que aconteceu, o que é um passo 
necessário no processo de recuperação das vítimas. É importante estar claro que aqueles 
que sofreram abusos não falam quando querem, mas quando podem, e também exigem 
um ambiente seguro e acolhedor no qual sua palavra tenha credibilidade. 

Nunca saberemos exatamente quantas mulheres foram abusadas sexualmente, mas é 
ainda menos provável que saibamos quantas mulheres consagradas foram abusadas 
sexualmente. Um estudo de 1998 da Escola de Psicologia da Universidade St Louis 
(EUA) analisou as consequências do trauma sobre as religiosas católicas em mais de 530 
comunidades. Os resultados, obtidos através de pesquisas anônimas, mostraram que 
30% das Irmãs haviam sido vítimas de abuso sexual. Este não é um número insignificante 
e nos obriga a questionar se geramos nas comunidades uma atmosfera de confiança, 
empatia e acolhimento que facilite a divulgação destas situações ou se, ao contrário, a 
suspeita, a incompreensão ou o julgamento são abundantes. 

Um segundo aspecto que não tem recebido tanta atenção é o abuso não-sexual. Embora 
gerem grande alarme social, o abuso sexual é apenas a ponta do iceberg, a ponta 
que nos remete a todas aquelas práticas abusivas que afetam a esfera do poder e da 
consciência. Na verdade, todo abuso é, na realidade, abuso de poder, pois os limites 
são ultrapassados e a assimetria da ligação entre duas pessoas é utilizada de forma 
inadequada. Como exemplos, esta diferença entre as partes no relacionamento pode ser 
devida à posição, idade, reconhecimento social e estima, conhecimento da intimidade ou 
admiração espiritual um do outro. 

Se o abuso de poder e o abuso de consciência não receberam tanta atenção, deve-
se, entre outras razões, à dificuldade de objetivá-los, criminalizá-los e torná-los delitos 
imputáveis. De fato, é muito provável que as próprias vítimas dessas práticas abusivas 
não estejam cientes de que elas estão sendo manipuladas. Como nos casos de violência 
baseada em gênero, na ausência de violência explícita é muito difícil reconhecer para si 
mesmo e provar aos outros que se está sendo abusado psicologicamente. Na área da 
Vida Consagrada, podemos ter normalizado uma maneira de administrar o poder e a 
autoridade religiosa que torna ainda mais difícil identificar essas situações mesmo para 
aqueles que as sofrem, e podem até culpar a si mesmos pelo que lhes acontece. 

Em terceiro lugar, os abusos que ocorrem dentro das estruturas da Igreja continuam a 
ser silenciados. A Igreja, movida pelo alarme social, está reagindo, mas o que dizer de 
situações abusivas dentro de suas instituições? As vozes que se levantam para alertar 
sobre isso tendem a vir de fora, porque muitas vezes as de dentro têm sido forçadas a 
sair. 

Não é raro que entre as razões apresentadas para pedir para deixar a Vida Religiosa 
estejam problemas com a autoridade e com o Instituto, especialmente entre os membros 
que deixam nossas Congregações após muitos anos de consagração. Nestes casos, é mais 
fácil acreditar que se trata de um problema pessoal e não questionar se temos alguma 
responsabilidade pelas dificuldades, mesmo psicológicas, que os levaram a tomar uma 
decisão que muitas vezes também é dolorosa para eles. 



40

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ia
ni

re
 A

ng
ul

o 
O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
  -

   
N

om
ea

r o
 in

om
in

áv
el

lhe dava um sabor distinto que era apreciado na época, sem saber que era tóxico. Não 
é que o vinho fosse ruim, mas o recipiente em que foi servido e guardado era. No caso 
de práticas abusivas, encontramos algo semelhante. Não que haja “maçãs podres”, mas 
que nossas “cestas” sejam capazes de apodrecê-las e transformar um vinho que, em 
princípio, não deveria ser mau, em um vinho venenoso. 

Estudos eclesiásticos e também independentes mostraram que o problema do abuso 
reside nos modos de governança. O Papa Francisco insiste em repetir, de uma forma 
ou de outra, que o clericalismo está na raiz dessas situações. Por mais enganoso que 
o nome possa ser, o clericalismo não afeta apenas aqueles que receberam o ministério 
da ordem. Trata-se de uma focalização do poder sobre determinados indivíduos e a 
forma como este poder é vivenciado. Trata-se de uma atitude da qual ninguém no poder 
encontra-se isento. 

Precisamos nos perguntar que protocolos existem para responder a uma Irmã que sofre 
abuso de poder e consciência dentro da própria instituição, se eles são eficazes e se os 
tomadores de decisão podem manter a objetividade necessária para lidar com eles. Nos 
frequentes apelos por mudanças de comunidade, de província ou mesmo de saída do 
Instituto, é sempre a vítima que perde e é forçada a uma mudança que deixa o agressor 
impune. Desta forma, ela é novamente vitimizada por uma instituição que não soube 
como enfrentar o manipulador. 

Como temos dito desde o início, o problema do abuso tem um caráter estrutural. 
Se quisermos explicar com uma imagem, é o efeito do chumbo no vinho. Estudos 
arqueológicos mostraram que os restos humanos do Império Romano contêm níveis 
muito altos de chumbo, que é um elemento venenoso e muito prejudicial à saúde. Isto 
se deve ao costume romano de servir e beber vinho em recipientes de chumbo, o que 



41

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ia
ni

re
 A

ng
ul

o 
O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
  -

   
N

om
ea

r o
 in

om
in

áv
el Temos a tendência de pensar que somente aqueles que têm responsabilidades de 

governo numa Congregação têm poder. Essas pessoas têm poder, sem dúvida, mas 
também os tesoureiros, formadores, diretores de obras, agentes pastorais, catequistas... 
Na realidade, a lista é inumerável porque todos nós temos um certo grau de poder 
sobre os outros, portanto ninguém é libre de administrá-lo, excluindo, dominando ou 
manipulando. 

Na Vida Religiosa, como tal, há um terreno fértil para abusos de poder e consciência. 
Esta afirmação não implica que elas ocorrem per se, mas que nesta vocação existem 
circunstâncias que são muito mais propícias a eles do que em outras áreas ou em outras 
formas de seguir Jesus Cristo. A seguir explicaremos brevemente estes elementos que 
se inter-relacionam e facilitam tais situações abusivas. Para isso, vamos dividi-los em 
elementos próprios da Vida Religiosa, elementos próprios de indivíduos e elementos que 
dizem respeito à dinâmica de grupos. 

1.   Elementos próprios da Vida Consagrada

Um dos elementos característicos desta vocação é que uma de suas mediações 
carismáticas para o seguimento de Cristo é o voto de obediência. Ou seja, a exigência 
comum de obediência a Deus de todo cristão, em nosso caso, é mediada pela pessoa 
que assume o serviço da autoridade. A consequência mais óbvia deste fato é que os 
Institutos de Vida Religiosa estão organizados de forma hierárquica, já que há aqueles 
que têm responsabilidade sobre os outros, e esta é uma porta aberta ao clericalismo, 
no sentido amplo do qual estávamos falando. Ao fazer uma clara diferença entre os 
membros do Instituto, há a possibilidade de que aquilo que chamamos de mediação 
possa facilmente degenerar num espaço de abuso. 

Todos nós temos nossa parcela de poder e, por isso, podemos usá-la para crescer 
ou de forma abusiva, mas a própria estrutura da Vida Religiosa dá poder a uns sobre 
outros. Embora o Código de Direito Canônico declare a necessidade de que as tarefas 
de governo sejam limitadas no tempo, a própria Congregação para Institutos de Vida 
Consagrada e Sociedades de Vida Apostólica (CIVCSVA) afirmou claramente que é muito 
comum perpetuar tais responsabilidades3. Isto é feito contornando os limites temporais 
estabelecidos pelas constituições, alternando de um escritório para outro ou de uma 
comunidade para outra. Isto impede a necessária mudança de perspectivas, olhares e 
orientações nas instituições e é uma pobreza notória que o espírito do Código de Direito 
Canônico procura evitar. 

Precisamos nos perguntar o que precisamos fazer para possibilitar as transferências, 
para reconhecer os dons das Irmãs e para aumentar suas capacidades de liderança 
construtiva. A sabedoria por trás da exigência de limitar no tempo as responsabilidades 
do governo não é apenas para evitar abusos de poder, mas também para evitar 
perspectivas monolíticas e favorecer a riqueza que uma mudança de perspectiva sempre 
implica. Nesta perspectiva, qual é a prática concreta de rotação em nossos institutos e 
como podemos melhorá-la?

Junto com a alternância necessária, também vale a pena lembrar que a tarefa dos 
superiores é restrita à missão da congregação, ou seja, afeta o ambiente externo dos 
indivíduos. Quem assume o serviço da autoridade tem a responsabilidade de zelar pelo 
bem comum, de cuidar da missão institucional, de gerar uma atmosfera propícia ao 
seguimento de Cristo e ao desenvolvimento humano e de fé de cada membro, porém nada 



42

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ia
ni

re
 A

ng
ul

o 
O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
  -

   
N

om
ea

r o
 in

om
in

áv
el

O problema é que o que não 
nomeamos, não só não desaparece, 
como paradoxalmente lhe damos 
mais domínio. Precisamos dar-lhe 
o status de cidadania e reconhecer 
esse anseio, a fim de permitir que 

seja evangelizado. 

de fazer um “relato da oração”, a exigência de que os membros em votos temporários 
“acompanhem” sua superiora, ou a concentração de serviços de superiora e mestra de 
noviças numa pessoa.

Outro elemento característico da Vida Religiosa é o processo de formação. As pessoas 
que entram em nossas instituições passam algum tempo conhecendo e se preparando 
para viver esta vocação. Este é um período particularmente delicado, porque o desejo 
de aprender e fazer a vontade de Deus significa desligar todos os sistemas de alerta e 
proteção que se tem. As pessoas que entram em nossos Institutos o fazem confiando 
nas formadoras indicadas pela Congregação, o que é uma condição para que o processo 
formativo ocorra e, ao mesmo tempo, a possibilidade de que essa mesma confiança 
possa ser traída, pois o que é transmitido pelas formadoras como tal é aceito como 
normal, quer seja ou não. Também não é difícil para as jovens em proceso de formação 
partilhem com suas formadoras o ámbito de suas consciências. 

que diga respeito ao âmbito da consciência ou da intimidade é de sua responsabilidade. 

A maneira espiritual pela qual esta tarefa tem sido referida ao longo do tempo facilita 
uma certa confusão entre a responsabilidade de um superior e uma certa “maternidade 
espiritual” que é perigosa e propícia a abusos de poder e de consciência. De fato, o 
Código de Direito Canônico tem o cuidado de proibir a pessoa que assume o serviço de 
autoridade de induzir de alguma forma a manifestação da consciência (can. 630§5). Além 
disso, o voto de obediência implica em entregar a vontade, mas não a consciência, nem 
a inteligência, suas crenças ou a intuição do Espírito. 

A obediência fundamental da qual os superiores são mediadores é a Deus, e Ele nos fala 
através da consciência (GS 16), portanto nenhum pedido pode envolver o reino de nossa 
intimidade. Certas práticas comuns na Vida Religiosa podem facilmente levar a abusos 
de consciência. Exemplos são o costume de “conversas/colóquios com a superiora”, 



43

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ia
ni

re
 A

ng
ul

o 
O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
  -

   
N

om
ea

r o
 in

om
in

áv
el O objetivo de qualquer processo formativo não é outro senão ajudar a pessoa a 

desenvolver todas as suas capacidades humanas e de crença, ganhando autonomia e 
liberdade interior. Por esta razão, algo está errado quando encontramos membros no 
proceso de formação que são infantis e dependentes do que sua formadora pensa, diz ou 
faz. Estamos numa fase em que não é difícil a normalização de relações manipuladoras 
e de práticas abusivas. 

Outro elemento característico da Vida Religiosa é que nos sentimos chamadas em torno 
de um carisma compartilhado pelos membros do Instituto. Após o Concílio Vaticano II 
e o apelo lançado para que a vida religiosa se renovasse, desenvolveu-se uma teologia 
do carisma. O carisma, por definição, é um dom do Espírito Santo e, portanto, tem um 
dinamismo intrínseco que é o oposto de uma percepção rígida, delimitada e fixa no 
tempo. Além disso, os carismas institucionais são enriquecidos pelos carismas pessoais 
dos membros do Instituto, de modo que ser fiel ao legado carismático é necessariamente 
ser criativo e enriquecê-lo com os dons de cada membro. 

Apesar deste aspecto dinâmico dos carismas, na prática eles são muitas vezes vividos 
como fixos e imutáveis. O entendimento de que o legado carismático é algo estático e 
claramente delimitado pode implicar dois riscos que facilitam as práticas abusivas. 

Primeiro, esta experiência carismática traz consigo uma percepção de ameaça. Como 
ele não pode mudar, o carisma deve ser protegido e os superiores se tornam os 
principais guardiões e depositários do mesmo. Assim, não é difícil que os responsáveis 
pelo instituto acabem sendo entendidos como os salvadores do legado espiritual e 
que, desta forma, sua compreensão do carisma seja canonizada como a única válida e 
verdadeira, tornando ilegítima qualquer outra forma de entendê-lo. Em segundo lugar, 
uma percepção fossilizada do carisma leva facilmente a uma ideologia inquestionável 
capaz de justificar tudo e de sequestrar as consciências. 

Outro elemento característico da Vida Religiosa é a vida comunitária. Nesta vocação, 
vivemos com pessoas que não escolhemos e talvez nunca escolhêssemos. Não estamos 
unidas por laços de sangue, nem por gostos, e às vezes nem mesmo pela mesma ideia do 
que esta maneira concreta de seguir Jesus Cristo implica. Apesar de tudo isso, sabemos 
e nos sentimos chamadas por Deus para compartilhar nossa vida diária. Fazer parte 
de um grupo com o qual vivemos juntas exige que tenhamos uma série de dinâmicas 
psicológicas e de grupo que não são essenciais em outras vocações cristãs e que, para 
obter clareza, abordaremos na última seção. 

2.  Elementos próprios dos indivíduos

No âmbito eclesial muitas vezes erramos do lado da ingenuidade, talvez especialmente 
na Vida Religiosa. Às vezes não percebemos a distância que separa os ideais que 
expressamos em nossos discursos de nossas decisões diárias. Nem sempre estamos 
conscientes da infinita capacidade de auto-engano que os seres humanos têm. É preciso 
muito autoconhecimento e autenticidade para dizer a si mesmo as verdades sem colocar 
panos quentes sobre a verdade. Esta inconsciência não nos isenta da responsabilidade 
que lhe está associada. Não colocar em palavras as verdadeiras razões de nossas ações, 
que estão escondidas atrás de discursos politicamente corretos, é um dos maiores 
pecados, mesmo que não haja muitas confissões para isso. 
Na maioria dos casos, não é uma questão de hipocrisia, de pensar algo e dizer o 
contrário, mas de ignorar e desconsiderar as dinâmicas reais que impulsionam nossas 



44

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ia
ni

re
 A

ng
ul

o 
O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
  -

   
N

om
ea

r o
 in

om
in

áv
el ações e que não se encaixam tão bem em nossos discursos religiosos. Esta inconsciência 

é mais evidente no desejo de poder, que todos os seres humanos compartilham, embora 
na esfera eclesial não seja verbalizada. Segundo a tradição evangélica, o próprio Jesus 
Cristo foi tentado pela ânsia de poder, mas na Igreja ela está escondida e não tem nome. 
Parecemos ter a ilusão de que querer viver em serviço ou falar de “lavar os pés” faz 
desaparecer o desejo de poder, mas isto não é verdade. 

Esta tendência à negação aumenta na Vida Religiosa Consagrada feminina porque 
integramos uma auto-imagem que atribui força e poder aos homens e valores como a 
doçura e a submissão às mulheres. Se já pode ser difícil reconhecer a presença de um 
desejo de poder no âmbito eclesial, é ainda mais complicado quando nosso imaginário 
inconsciente sobre quais valores devem caracterizar uma mulher que rejeita o poder. O 
problema é que o que não nomeamos, não só não desaparece, como paradoxalmente 
lhe damos mais domínio. Precisamos dar-lhe o status de cidadania e reconhecer esse 
anseio, a fim de permitir que seja evangelizado. 

Junto a este desejo de poder que todos compartilhamos, precisamos levar em conta 
certas tendências psicológicas que facilitam o abuso de poder e de consciência, tanto 
por parte dos agressores quanto das vítimas. Sem necessariamente subir ao nível de 
um distúrbio de personalidade, aqueles com certa tendência ao narcisismo têm uma 
facilidade particular para usar o poder do cargo de forma abusiva. 

A necessidade de gerar admiração, arrogância e falta de verdadeira auto-medição os 
leva a sobrepujar aqueles que podem ofuscá-los e cercar-se com aqueles que podem 
facilmente manipular. São pessoas que acham difícil descobrir as necessidades dos 
outros e validar os sentimentos dos outros, assim como reconhecer seus próprios erros 
e assumir a culpa. São muitas vezes pessoas encantadoras, até mesmo carismáticas, que 
sabem se conformar com o que se espera deles e são rápidas a reconhecer as fraquezas 
daqueles que os rodeiam. 

Nós tendemos a caricaturar os agressores porque é mais fácil para nós imaginá-los como 
monstros terríveis e pessoas cruéis, mas os piores agressores parecem exatamente o 
oposto. Aqueles que são admirados e que ninguém acreditaria ser capaz de maltratar 
os outros são muito mais perigosos do que aqueles que abusam grosseiramente de sua 
esfera de poder. 

Também temos muitas vezes dificuldade de entender a psicologia da vítima. Pensamos 
que isso só acontece com pessoas fracas ou que têm alguma dificuldade objetiva que 
tentamos aglomerar no rótulo “vulneráveis”. Tendemos a não perceber que somos todos 
vítimas potenciais, porque todos são suscetíveis a serem maltratados e, pensando que 
estamos sendo atendidos, a serem feridos. No entanto, esta possibilidade universal de 
ser manipulado aumenta de acordo com as circunstâncias, especialmente quando se 
tem certas feridas na história. Assim, aqueles que experimentaram relações tóxicas ou 
abusivas são mais propensos a cair de novo nelas. 

Nossa incapacidade de nos colocarmos no lugar das vítimas se reflete quando nos 
perguntamos por que elas não fizeram nada para evitá-lo. Muitas vezes não conseguimos 
entender o que é chamado de síndrome do desamparo aprendido, do qual muitas vítimas 
sofrem. A frustração e o desamparo, sentidos quando nos encontramos numa situação 
abusiva, podem nos levar a desistir de fazer qualquer coisa, porque em algum momento 
experimentamos que nada poderia ser feito. Este aprendizado está tão profundamente 
gravado que este desamparo e impotência é assumido e os leva a não agir para evitar 



45

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ia
ni

re
 A

ng
ul

o 
O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
  -

   
N

om
ea

r o
 in

om
in

áv
el o sofrimento, convencidos de que não há nada que eles possam fazer. Se ao menos 

estivéssemos ganhando em sensibilidade e intuíssemos a complexidade das experiências 
de uma vítima, que não faz o que quer, mas o que pode. 

Para a vítima, diante de uma situação de abuso de poder ou de consciencia, é fundamental 
que a tenha uma rede de apoio que lhe permita de enfrentar e reagir. Infelizmente, na 
vida comunitária isso não acontece com tanta frequência como deveria ser.

3.  Elementos próprios das dinâmicas de grupos

A psicologia de grupo nos mostrou que existem dinâmicas e estruturas comunitárias que 
favorecem as práticas abusivas. Seguindo a imagem que usamos acima, poderíamos nos 
perguntar o que faz um grupo humano se tornar aquele chumbo capaz de envenenar 
o vinho. Há questões que têm a ver com a situação sociológica em que vivemos. O 
sociólogo Zygmunt Bauman definiu esta sociedade como uma sociedade líquida há muito 
tempo. Simplificando muito, este autor mostrou que estamos vivendo em tempos que se 
caracterizam pela ausência de certas e firmes realidades, onde os critérios sobre o que é 
válido e o que não é, são tão díspares que reina a incerteza. 

Enquanto em outros tempos a identidade era quase um dado adquirido, agora cada 
um é forçado a construir o sua. E, neste contexto, o grupo de pertencimento é vivido 
a partir desta necessidade de descobrir e justificar quem cada um de nós é. Em meio 
à incerteza que a sociedade nos lança, uma certa segurança psicológica é procurada 
em identidades rígidas, mesmo que o oposto de líquido seja sólido. Experimentamos a 
incerteza com grande dificuldade e às vezes é mais fácil renunciar ao risco de liberdade 
de pensamento, de discernimento e de não se ter clareza sobre qual passo concreto a 
ser dado. É fácil preferir respostas claras e assumir as decisões de outras pessoas que 
evitam o risco de cometer erros. 

A ascensão do fundamentalismo político e de um certo estilo de movimentos e instituições 
eclesiais se deve a razões sociológicas e psicológicas, pois responde ao anseio de uma 
segurança inabalável, de uma identidade inabalável e de um controle sobre um mundo 
que é percebido como incerto. Há uma proliferação de grupos que se caracterizam por 
serem muito fechados em si mesmos, com uma forte identidade e ideologia de grupo, 
e onde o conceito de autoridade é muito forte e centrado nos líderes. Os dados das 
investigações sobre abusos de todo tipo, as muitas intervenções eclesiásticas em novas 
congregações e os escândalos que envolvem os fundadores mostram que esta não é a 
forma mais saudável de formar um grupo humano, porque “apodrece maçãs”. 

Além destas implicações da situação social, é importante levar em conta a influência de 
outros sobre nós. Nem sempre estamos conscientes de nossa necessidade de fazer parte 
de algo e como isso nos orienta para a conformidade com o grupo ao qual pertencemos. 
O grupo, em maior ou menor grau, nos influencia direta ou indiretamente e nos leva 
a fazer o que não faríamos por impulso pessoal, não importa o quanto pensamos que 
o escolhemos. Além disso, ele nos oferece modelos que somos encorajados a imitar, 
mesmo sem verbalizá-los explicitamente. Esta influência, em si, não é negativa, pois 
pode encorajar e fomentar o crescimento pessoal, mas também pode degenerar em 
sistemas perversos. 

A psicologia social tem comprovado o papel do contexto de grupo na ativação e 
desativação seletiva dos valores morais de cada um. Existem várias estratégias para 
encorajar a aprovação individual do sistema e para banalizar as ações errôneas, como a 



46

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ir.

 Ia
ni

re
 A

ng
ul

o 
O

rd
or

ik
a,

 E
SS

E 
  -

   
N

om
ea

r o
 in

om
in

áv
el história nos tem mostrado repetidamente. Fazer alguns se sentirem superiores a outros, 

treinamento, ideologia ou sigilo são alguns dos muitos recursos utilizados para este fim. 
Com todo respeito, também podemos reconhecer esta dinâmica nos institutos de Vida 
Religiosa, pois temos anos de formação, uma espiritualidade que pode ser objetivada 
como ideologia e é fácil adquirir um certo sentimento de superioridade em relação a 
outras vocações.

Devemos desconfiar de certas convicções na Vida Religiosa, tais como acreditar que as 
decisões da comunidade são, por si só, as decisões certas ou supervalorizar a unidade. 
Não devemos esquecer como é fácil manipular um grupo. Como em outras áreas, como 
na política, os estudos psicológicos explicam o que pode levar uma comunidade religiosa 
a escolher um líder com tendências psicológicas que podem levar a atitudes abusivas.

Uma certa visão idílica, fantasiosa, leva facilmente à tirania da unidade, confundindo isto 
com uniformidade, onde não há uma experiência saudável de diversidade, o direito à 
dissidência se perde e há uma tendência para uma única forma de pensar. 	 N e s t a 
tirania de unidade, a pressão dos colegas é fundamental. Para forçar esta situação há 
muitas maneiras, sutis ou não, de dissolver qualquer voz que difere do que é considerado 
normativo ou de deixar de lado aquelas vozes que são considerados notas dissonantes 
para o todo. Nessas situações de maus tratos, o silêncio dos bons transforma todos 
em vítimas e carrascos, gerando uma rede tóxica de relacionamentos e transformando 
qualquer expressão de desacordo ou censura ao sistema em um ato heróico. 

Trata-se de um espiral de silêncio que transforma os espectadores em cúmplices e 
vítimas. O mal é assim normatizado, justificado e torna-se “um problema de outra 
pessoa”. Desta forma, a vida  parece mais simples e não há perigo para aqueles que se 
atrevem a questionar o status quo. A comunidade pode ser cúmplice e vítima de uma 
dinâmica abusiva normatizada, pois todos acabam desistindo de ser quem são para não 
pagar o preço pesado que isso implica. 

Sem dúvida, muitos outros elementos também entram em jogo, interligados entre si e 
capazes de nos conduzir a situações em que não queremos estar. Precisamos de sistemas 
de controle que sejam eficazes para tratar, resolver e prevenir comportamentos abusivos, 
colocando-se a favor das vítimas. Teremos a Vida Religiosa que todos construímos juntos, 
que possamos aproveitar esses “sinais dos tempos” para gerar estruturas que tornem as 
mulheres que entram em nossas Congregações mais livres e mais alinhadas com o que 
Deus sonha de nós. 

1	 Estas páginas são uma versão abreviada e simplificada de meu artigo «A presença inominada. Abuso de 
poder na Vida Consagrada», publicado em Teologia e Vida. Acesso em: http://ojs.uc.cl/index.php/tyv/article/
view/32715/34801.

2	 Francisco, Carta do Santo Padre Francisco ao Cardeal Reinhard Marx, Arcebispo de Munchen und Frei-
sing (10/06/2021). Acceso online: https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2021/docu-
ments/20210610-cardinale-marx.html.

3	 A denuncia no nº 22 do documento Para vinho novo, odres novos  (2017).



47

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2

MUDANÇAS DO DIREITO PENAL CANÔNICO 
E ABUSOS

P. Benoit Malvaux, SJ

1.	 Introdução

A revisão do Livro VI do Código de Direito Canônico sobre direito penal e suas 
consequências em termos de abuso é uma questão complexa, que tentarei apresentar 
da forma mais clara possível. Inicialmente, proponho situar esta revisão no quadro da 
evolução das mentalidades da Igreja em matéria de direito penal. Em seguida, apresentarei 
as novas normas relativas aos abusos e as penalidades pelas quais são sancionados. Por 
fim, apresentarei algumas breves reflexões pessoais sobre a implementação do novo 
sistema.

Em primeiro lugar, gostaria de salientar que a revisão do Livro VI do Código de Direito 
Penal Canônico reflete uma mudança radical na forma como a Igreja considera o direito 
penal. Com uma leve caricatura, poder-se-ia dizer que, na época do Concílio, o direito 
canônico, e mais ainda seu ramo penal, era considerado contrário ao mandamento do 
amor, a ponto de certos teólogos proporem que se suprimisse o direito penal da ordem 
do direito canônico. Esta proposta não teve sucesso, pois o código de 1983 inclui um 
livro VI dedicado ao direito penal. No entanto, a mentalidade predominante, mesmo no 
início da década de 1990, quando estudei direito canônico, era de que o direito penal só 
deveria ser usado em casos de extrema necessidade. Como resultado, quase nunca foi 
implementado.

As coisas começaram a mudar a partir dos anos 90, quando eclodiram os primeiros 
escândalos de abuso sexual de menores por clérigos. Diante do horror de tais atos, 
aos poucos foi se dando conta de que o direito penal tinha seu lugar dentro da ordem 
canônica, e que a aplicação de penas aos autores de abuso sexual de pessoas inocentes 
se justificava, em especial para restaurar a justiça e reparar o escândalo. O escândalo já 

O Pe. Malvaux é doutor em Direito Canônico pela Universidade Saint 
Paul (Ottawa) e lecionou direito canônico e eclesiologia em várias 
universidades; atualmente é docente na Universidade  Gregoriana. Ele 
foi superior de uma comunidade em Bruxelas de 1997 a 2002 e dirigiu 
o Instituto  Instituto Internacional Lumen Vitae.

A conferência foi apresentada em octubro de 2021 no webinar de 
Direito Canônico organizado das UISG -USG.



48

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  M
ud

an
ça

s 
do

 d
ire

ito
 p

en
al

 c
an

ôn
ic

o não era que a Igreja punisse, mas que os crimes ficassem impunes. Foi uma verdadeira 
revolução copernicana.

No entanto, as coisas não mudaram da noite para o dia. Não preciso me deter na 
tentação das autoridades eclesiásticas de reprimir os casos, mas mesmo quando a 
autoridade quis punir o autor do crime de abuso sexual, ela se viu impotente, porque já 
não estávamos acostumados a sancionar na Igreja. Foi para ajudar os responsáveis ​​da 
Igreja a entrar nesta nova dinâmica que, a partir de 2001, foi promulgado o motu proprio 
Sacramentorum sanctitatis tutela, que transferia para a Congregação para a Doutrina da Fé 
a competência para julgar um certo número de crimes , incluindo crimes de abuso sexual 
de menores cometidos por clérigos, a fim de ajudar os pastores a reagir adequadamente. 
Foi um processo que levou muito tempo - você não muda práticas profundamente 
enraizadas com uma varinha mágica, mas ele foi crescendo, à medida que as revelações 
se multiplicavam e a necessidade de reagir era cada vez mais premente. A partir de 2007, 
pareceu necessário não se limitar a acrescentar leis adicionais às presentes no Código, 
mas reformar o próprio Código, mais precisamente o seu livro VI relativo ao direito penal. 
2007 – 2021: esta reforma do Livro VI levou tempo. Isso pode ser explicado por diferentes 
razões sobre as quais não me deterei aqui, mas acho que foi uma sorte, porque durante 
todos esses anos a Igreja não parou de evoluir e expandir o escopo do direito penal 
em termos de abuso. Se tivéssemos revisado o Livro VI em dois ou três anos, teríamos 
sido rápidos demais e não teríamos nos beneficiado de toda a evolução que ocorreu na 
Igreja nos anos 2010. Os redatores do novo livro VI puderam assim levar em conta esses 
desenvolvimentos e integrá-los em seu projeto de revisão. Ao mesmo tempo, a revisão 
do direito penal não poderia ser adiada indefinidamente, sob o pretexto de que as coisas 
ainda precisavam mudar. É, portanto, no dia 8 de dezembro que o novo Livro VI entrará 
em vigor.

Não vou apresentar aqui todo o novo livro VI do código, mas gostaria de destacar três 
características de sua revisão. Em primeiro lugar, algumas modificações refletem a 
consciência de que eu falava há pouco, de que o direito penal é útil para o bem do povo 
de Deus, que sofre e se escandaliza com a impunidade de que gozam os autores de 
certos delitos. Nesse sentido, a nova versão do livro VI é mais severa que a versão de 
1983. Um bom exemplo é o cânon 1341, que trata da aplicação de penas. Para resumir, 
onde a versão de 1983 insiste na importância de tentar tudo antes de punir, a nova 
versão insiste na obrigação de punir tão logo não haja outros meios de restabelecer a 
justiça. A implementação do direito penal já não é um procedimento excepcional, ao qual 
se recorre com relutância quando não há realmente como fazer de outra forma, mas ela 
se impõe logo que se verifique que uma solução amigável não permite restabelecer a 
justiça e reparar os danos.

Outro avanço trazido pela revisão do Livro VI foi assegurar maior coerência do direito 
penal canônico e, particularmente, maior coerência entre as normas particulares e o 
título sob o qual elas aparecem.   

Finalmente, os autores da reforma procuraram tornar o direito penal mais eficaz, 
especificando a(s) pena(s) aplicável(eis) em caso de delito. O legislador de 1983 recorria 
muitas vezes à noção de pena justa, que teoricamente era muito boa (em si, justifica-
se perfeitamente aplicar uma pena justa), mas não ajudava na prática a aplicação da 
pena, na medida em que era não se sabe em que consistia a justa pena em questão. Na 
nova versão do Livro VI, o legislador especificou repetidamente qual pena aplicar, o que 
facilitará a implementação do direito penal canônico.



49

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  M
ud

an
ça

s 
do

 d
ire

ito
 p

en
al

 c
an

ôn
ic

o

anos. Este cânon 1395 §2 raramente foi aplicado nos anos que se seguiram à entrada 
em vigor do código de 1983, seja porque as autoridades eclesiásticas encobriram o caso 
para salvaguardar a boa reputação da Igreja, ou porque relutaram em impor sanções, 
dada à mentalidade “anti-canônica” que mencionei anteriormente. As coisas começaram 
a mudar a partir da década de 1990, e o motu proprio Sacramentorum sanctitatis tutela 
de 2001 não apenas tornou a Congregação para a Doutrina da Fé competente para o 
abuso sexual de menores por clérigos, mas ampliou o campo de aplicação do cânon, 
estendendo-o ao abuso sexual de menores de 16 anos. 

Em 2010, as novas regras para a aplicação do motu proprio vão mais longe, acrescentando 
o crime de abuso sexual de pessoas geralmente sem uso da razão e o crime de posse 
ou divulgação de imagens pornográficas de menores de 14 anos. Posteriormente, serão 
acrescentadas outras disposições, em particular o motu proprio Vos estis lux mundi de 2019 

2.   A apresentação das normas

Após esta breve apresentação geral da revisão do Livro VI do Código, chego à apresentação 
das normas que tratam especificamente dos delitos de abuso.

Antes de mais nada, lembro o que a versão atual do código de 1983 prevê sobre essa 
questão. O cânon fundamental aqui é o cânon 1395 § 2, que diz que o clérigo que 
cometeu um delito contra o sexto mandamento do Decálogo, seja o delito cometido 
com violência ou com ameaças ou publicamente, ou com menor de dezesseis anos, ser 
punido com penas justas, incluindo, se o caso o exigir, a demissão do estado clerical. 
Em outras palavras, o código prevê como delito punível canonicamente o abuso sexual 
cometido por um clérigo (portanto, um bispo, um padre ou um diácono) a qualquer 
pessoa com violência ou ameaças (estupro, por exemplo) ou publicamente (com um 
atentado à moralidade pública), ou mesmo o abuso sexual de um menor de dezesseis 



50

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  M
ud

an
ça

s 
do

 d
ire

ito
 p

en
al

 c
an

ôn
ic

o sobre a obrigação de clérigos e religiosos de denunciar abusos sexuais de que tenham 
conhecimento à autoridade eclesiástica competente. No entanto, em vez de continuar a 
multiplicar as normas paralelamente ao código de 1983, pareceu-nos preferível integrar 
estas normas numa nova versão do código, aproveitando a revisão do livro VI do código 
que estava em curso desde 2007.

3.	 As modificações no conteúdo do direito penal 

Antes de apresentar as alterações de conteúdo do direito penal feitas na nova versão 
do Livro VI em relação aos abusos na Igreja, chamo a atenção para o fato de que o 
cânon relativo ao abuso sexual de menores por clérigos mudou de lugar dentro do Livro 
VI. O atual C. 1395 §2 encontra-se no Título V do Livro VI, que trata dos delitos contra 
obrigações especiais. Na versão revisada do código, este delito será c. 1398 §1 1º, que 
se encontra no título VI do livro, relativo aos delitos à vida, à dignidade e à liberdade 
humanas.  Essa mudança reflete uma feliz evolução do ângulo pelo qual apreendemos 
o delito de abuso sexual de menores. No código de 1983, era considerado sobretudo 
uma violação do voto de castidade, se o clérigo fosse religioso, ou mais geralmente do 
sexto mandamento do Decálogo, no caso do clérigo diocesano. O problema essencial 
era que o clérigo não havia cumprido suas obrigações. Na versão revisada do Livro 
VI, o crime passa a ser considerado do ponto de vista da vítima, cuja vida e dignidade 
foram seriamente prejudicadas. O problema não é mais principalmente que o clérigo 
não respeitou suas obrigações, mas que prejudicou seriamente os outros. A mudança 
do cânone sobre o abuso sexual de menores por parte dos clérigos está, portanto, em 
sintonia com a evolução das mentalidades na sociedade e na Igreja, que agora coloca a 
preocupação com a vítima em primeiro plano.

No que diz respeito ao conteúdo das novas normas, estas operam um certo número de 
extensões da noção do delito de abuso. Algumas delas incorporam extensões já operadas 
por leis específicas que se sucedem desde 2001. Outras são verdadeiras inovações, 
inclusive em relação a essas leis. Para maior clareza da apresentação, proponho examinar 
sucessivamente as extensões relativas ao objeto do crime, depois as extensões relativas 
ao autor do crime, e por último as extensões relativas às vítimas do crime.

Quanto ao objeto do delito, uma primeira prorrogação é operada pelo novo cânon 1398 
§1 2º, que estabelece o delito que consiste em um clérigo a recrutar ou conduzir um 
menor ou uma pessoa que habitualmente carece do uso da razão ou de uma pessoa 
a quem a lei reconhece proteção semelhante para realizar ou participar de exibições 
pornográficas reais ou simuladas. Trata-se de uma nova disposição, que leva em conta 
a evolução das práticas e da tecnologia. Assim, o clérigo que incitar um menor a se 
filmar no celular se masturbando, ainda que não o esteja abusando diretamente dele, 
sexualmente, pode ser punido com a privação de seu cargo ou outras penas, que podem 
ir até a demissão do estado clerical .

A Propósito deste novo cânone, chamo sua atenção para um problema específico de 
sua tradução para o inglês. Esta tradução fala do clérigo que «  grooms or induces a 
minor to expose himself pornographically or to take part in pornographic exhibitions » 
“alicia ou induz um menor a se expor pornograficamente ou a participar de exibições 
pornográficas”. A palavra «grooming», até onde sei, pode se referir a uma conversa do 
tipo sexual com um menor. Por exemplo, conversar com ele sobre seus órgãos sexuais 
ou convidá-lo para falar sobre como ele se masturba. Não é isso que está em questão 
aqui. 



51

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  M
ud

an
ça

s 
do

 d
ire

ito
 p

en
al

 c
an

ôn
ic

o

O direito penal é útil para o bem do povo 
de Deus, que sofre e se escandaliza com 
a impunidade de que gozam os autores 
de certos delitos. Nesse sentido, a 
nova versão do livro VI é mais severa 

que a versão de 1983.

de um clérigo baixar imagens pornográficas de menores ou transferir tais imagens está 
agora integrado ao código como uma infração punível com privação do cargo e outras 
penas justas, possivelmente incluindo a demissão do estado clerical.

Uma terceira grande modificação em relação ao objeto do delito é o novo § 3 do cân. 
1395 que, além da ofensa ao sexto mandamento cometida com violência ou ameaças, já 
presente no código de 1983, dispõe que  « serão impostas penas justas, incluindo, se o caso 
assim o exigir, a demissão do estado clerical, o clérigo quem, por abuso de autoridade, 
infringir o sexto mandamento do Decálogo ou obrigar alguém a praticar ou se submeter 
a atos sexuais.» Esta é uma modificação muito importante, que faz eco ao escândalo 
causado pela multiplicação de revelações de abuso sexual de adultos por clérigos que 
se aproveitaram de seu status para fazê-lo. Até agora, tais atos eram condenáveis, mas 
não constituíam crimes em si. A partir de agora, não será assim. Um clérigo que abusa 

A tradução do cânone para os outros idiomas (“reclutar” em espanhol, “reclutare” em 
italiano, “recruter” em francês) mostra claramente que se trata aqui do fato de recrutar 
um menor para participar de sessões pornográficas.

O n.º 3 do mesmo novo cânon 1398 §1 introduz no Código outro crime novo em relação 
ao Código de 1983, mas que não é absolutamente novo, uma vez que este crime já tinha 
sido estabelecido pelas normas de aplicação de Sacramentorum sanctitatis tutelares, de 
2010. É o fato de um clérigo guardar, exibir ou divulgar de qualquer forma e por qualquer 
meio imagens pornográficas, adquiridas de forma imoral, de menores ou pessoas 
geralmente afetadas por um uso imperfeito da razão. O texto do novo cânone é um 
pouco diferente do texto das normas de 2010 – em particular, a exibição de imagens 
pornográficas foi adicionada e agora são imagens pornográficas de qualquer menor, 
enquanto as normas de 2010 falavam sobre menores de quatorze anos de idade. O fato 



52

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  M
ud

an
ça

s 
do

 d
ire

ito
 p

en
al

 c
an

ôn
ic

o sexualmente de um adulto sobre quem exerce autoridade legal pode ser punido – pense, 
por exemplo, em um mestre de noviços que abusa sexualmente de um noviço. Menos 
óbvio para mim é o caso de um clérigo que abusa de sua autoridade espiritual (por 
exemplo, um guia espiritual que abusa sexualmente da jovem que acompanha). Pode 
ser bom que o legislador dê uma interpretação autêntica da noção de autoridade, para 
que saibamos mais precisamente em que medida se aplica o novo cânon 1395 §3.

A propósito, terá notado que o legislador não manteve a expressão « abuso de pessoa 
vulnerável », que se encontra, por exemplo, no motu proprio Vos estis lux mundi. Sem 
dúvida, ele levou em conta as críticas expressas em relação a essa noção subjetiva (como 
se pode definir a vulnerabilidade de uma pessoa?) enquanto a noção de autoridade da 
qual se abusa é mais objetiva.

O fim do mesmo §3 do novo cânon 1395 introduz outro novo delito, o fato de um clérigo 
obrigar alguém a praticar ou a se submeter a atos sexuais. Nessa hipótese, como entendo 
esse novo padrão, o clérigo que cometeu o delito não está diretamente envolvido no 
abuso sexual, mas usa sua autoridade ou sua força para obrigar uma ou mais pessoas 
a praticar ou sofrer atos sexuais . Poder-se-ia imaginar assim o caso de um mestre de 
noviços que obrigasse dois de seus noviços a terem relações sexuais entre eles.

4.   O que há de novo na versão revisada do Livro VI do código

Estas são as várias novidades da versão revisada do Livro VI do código em relação ao 
objeto do delito de abuso. São agora considerados pelo código de direito canônico 
como delitos, para resumir, o recrutamento por um clérigo de um menor para exibições 
pornográficas, a preservação, exibição ou divulgação de imagens pornográficas de 
menores, a ofensa ao sexto mandamento por um clérigo que abusa de sua autoridade, 
e o fato de obrigar alguém a praticar ou sofrer atos sexuais.

Vejamos agora os casos de ampliação do âmbito de aplicação da lei penal em relação 
ao autor do delito de abuso. A novidade fundamental aqui, não só em relação ao código 
de 1983, mas também em relação às leis posteriores, encontra-se no c. 1398 § 2º, que 
estabelece que o membro (implícitamente não clérigo) de um instituto de vida consagrada 
ou de uma sociedade de vida apostólica e qualquer fiel que goze de dignidade ou exerça 
um ofício ou função na Igreja que cometa um delito abrangido pelo cânon 1398 §1 ou 
pelo cânon 1395 §3 serão punidos com penas de limitação de exercício ou privação de 
cargo ou outras penas. Há também um avanço aqui, na medida em que o código de 1983 
só previa o delito no caso de um clérigo. O religioso não clerical, a freira ou o leigo em 
responsabilidade pastoral que abusasse sexualmente de um menor poderia ser sujeito 
a medidas disciplinares (incluindo a demissão do instituto, no caso do religioso ou da 
religiosa), mas não poderia ser objeto de uma pena canônica estritamente falando. 

A partir de agora, essas pessoas podem ser punidas com uma das penas previstas no 
cânon 1336 §§ 2-4 (nomeadamente, a proibição de exercer um cargo ou a privação de 
um cargo) ou outras penas conforme a gravidade do delito. O legislador inclui aqui outra 
repreensão dirigida ao direito penal vigente, que tratava apenas dos clérigos. Também 
podemos ver aqui uma ilustração da mudança no ângulo de consideração do crime, de 
que falei anteriormente. 

Considerando a violação de uma obrigação em primeiro lugar, o abuso sexual pode ser 
considerado mais grave se cometido por um ministro ordenado do que por um leigo. Por 
outro lado, se colocarmos a vítima em primeiro plano, essa distinção não tem mais razão 



53

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  M
ud

an
ça

s 
do

 d
ire

ito
 p

en
al

 c
an

ôn
ic

o

pastoral, e não apenas por clérigo, bem como o abuso sexual por abuso de autoridade 
de qualquer pessoa, e não apenas menores. Para mim, essas são as mudanças mais 
significativas.

No entanto, pode-se perguntar sobre as consequências práticas dessa reforma. Em 
alguns casos, ela pode ser mais simbólica. Estou pensando, por exemplo, na extensão da 
ofensa aos religiosos não-clericais. Deve-se saber que, até agora, o religioso não clerical 
que abusar de menor ou cometer outro ato condenável, como o download de arquivos 
de pornografia infantil, já pode estar sujeito a medidas administrativas ou disciplinares 
por parte de seu superior, que podem incluir a revogação do cargo, a proibição de realizar 
determinados atos (por exemplo, entrar na internet), etc. A partir de agora, ele também 
pode estar sujeito a penalidades equivalentes. Simbolicamente, isso pode ter peso - não 
estou mais sujeito a uma medida administrativa, mas estou condenado a uma pena, mas 
o resultado concreto será o mesmo: se sou destituído do cargo por medida administrativa 
ou se sou condenado a pena de privação do cargo, não posso mais exercer este cargo.

Ainda, no que diz respeito aos religiosos ou mais amplamente aos consagrados, será 
preciso ver as repercussões das modificações da lei penal em relação à demissão do 
instituto. Você sabe que, segundo o atual cânon 695, o religioso que cometer um dos 
delitos mencionados nos cânones 1395, 1397 e 1398 deve ser exonerado do instituto, 

de existir. Para a vítima, o abuso sexual não é em si menos grave porque é cometido por 
um religioso ou por um leigo em responsabilidade pastoral.

Termino ampliando o campo de aplicação do direito penal para o abuso em relação 
à vítima do delito. A maior parte das « novidades » aqui são, de fato, a integração no 
código de disposições já introduzidas por leis específicas desde 2001. Assim, o delito 
de abuso sexual já não diz respeito apenas ao abuso de menor de dezesseis anos, mas 
ao abuso de qualquer menor. Uma pessoa que geralmente tem um uso imperfeito da 
razão, isto é, que sofre de uma deficiência mental, é equiparada a um menor. Essas duas 
extensões do delito haviam sido operadas pelas normas de aplicação da Sacramentorum 
sanctitatis tutela, em 2001 ou em 2010. Por outro lado, o cânon 1398 §1 1º e 2º introduz 
um terceiro tipo de vítima possível, o que é uma verdadeira novidade: a pessoa a quem 
a lei reconhece uma proteção análoga à dos menores e das pessoas habitualmente 
privadas do uso da razão. 

Devo admitir que não sei o que o legislador quer dizer com isso. Mas abre a porta para 
o reconhecimento, no futuro, de outras categorias de vítimas cujo abuso sexual por 
um clérigo, uma pessoa consagrada ou um leigo em responsabilidade pastoral será 
considerado crime.

Indiretamente, outra ampliação da noção de vítima é efetuada pelo novo cânon 
1395 §3 sobre a ofensa ao sexto mandamento por abuso de autoridade. Neste caso, 
independentemente da idade da vítima, o clérigo ou o consagrado ou o leigo em 
responsabilidade pastoral que usa sua autoridade para abusar sexualmente de uma 
pessoa comete um delito de acordo com o direito canônico.

Estas, ao que me parece, são as principais mudanças introduzidas pela nova versão do 
Livro VI no que diz respeito aos delitos de abuso. As mudanças mais significativas, para 
mim, são em primeiro lugar o fato de considerar o abuso sexual de menores como uma 
ofensa à vida e à dignidade humana e mais como uma ofensa ao voto de castidade, 
trazendo assim ao primeiro plano a vítima. Em seguida,  o fato de considerar como 
delito o abuso sexual de menor por religioso não clerical ou leigo em responsabilidade 



54

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  M
ud

an
ça

s 
do

 d
ire

ito
 p

en
al

 c
an

ôn
ic

o salvo, no caso do cânon 1395 §2, se o superior julgar tal disposição em contrário ser 
feita para a emenda do membro, a restauração da justiça e a reparação do escândalo. 
No caso de um religioso, clérigo ou não clérigo, que tenha abusado sexualmente de um 
menor, o superior tem assim alguma margem de manobra. Em princípio, deve demitir 
o religioso do instituto. No entanto, ele pode sentir que existem outras maneiras de 
restaurar a justiça e reparar o escândalo, especialmente quando os fatos são antigos e 
o religioso já é idoso. Nesse caso, pelo menos na Companhia de Jesus, o jesuíta não é 
demitido, mas submetido a medidas restritivas.

Espera-se que o legislador não esqueça de adaptar o cânon 695 à nova numeração 
do livro VI. Relembro que a demissão do instituto não é uma pena – o Livro VI não a 
menciona, mas  trata-se de uma medida administrativa de governo. A revisão do Livro VI, 
portanto, não terá consequências a esse respeito. É isso que me faz dizer que a extensão 
da noção de crime aos abusos cometidos por religiosos não clericais tem sobretudo um 
significado simbólico.

Por outro lado, a extensão do delito ao abuso sexual de adultos por abuso de autoridade 
terá consequências mais práticas, pelo menos para os clérigos. Até agora, o clérigo que 
usava sua autoridade para abusar sexualmente de uma pessoa adulta podia estar sujeito 
a medidas disciplinares, mas não era possível demiti-lo do estado clerical. Isso agora será 
possível.

Então é possível, mas será efetivamente assim? Esta é outra questão que me coloco 
sobre esta reforma, nomeadamente a da sua implementação. Com efeito, não basta 
estabelecer que tal comportamento é criminoso e pode ser punido com tal ou qual pena, 
é necessário também que essas penas possam ser aplicadas. No entanto, deve-se notar 
que, até agora, a legislação relativa à competência da CDF não mudou. A Congregação 
para a Doutrina da Fé não é, portanto, competente para os novos crimes introduzidos 
no Código. Quando um Ordinário recebe uma denúncia relativa a um desses novos 
delitos, deverá realizar uma investigação preliminar, para estabelecer a probabilidade 
do delito, e depois decidir abrir um processo judicial, perante o tribunal diocesano, ou 
perante um tribunal administrativo, perante o mesmo ordinário. Com efeito, é o mesmo 
procedimento que existe para o delito de abuso sexual de menor por clérigo, só que, se a 
investigação preliminar permitir estabelecer a probabilidade do delito, não é o Ordinário 
quem decide instaurar uma julgamento, mas ele encaminha o processo para a CDF, 
para que ela decida sobre o restante do procedimento. Pela minha experiência como 
procurador da Companhia de Jesus, posso testemunhar que fomos muito ajudados 
pela obrigação de enviar os arquivos ao CDF, tanto para ter uma política coerente nesta 
matéria, como também para tratar os arquivos de forma eficaz.

Se a implementação das novas normas penais ficar a cargo dos Ordinários e Tribunais 
diocesanos, corre-se o risco de que permaneça letra morta em muitos lugares, seja 
por falta de motivação, seja por falta de competência dos Ordinários e dos Tribunais 
diocesanos. Pessoalmente, pergunto-me, portanto, se não seria bom estender a jurisdição 
da CDF a esses novos delitos, de modo a promover a implementação da nova legislação.



55

U
IS

G
 - 

Bo
lle

tt
in

o 
n.

 1
79

, 2
02

2

A VIDA NA UISG

Do escritório da Secretária Executiva

É difícil acreditar que estamos já há um ano da Assembleia de maio, que foi um evento 
maravilhoso, contando com a participação presencial de 510 superioras gerais e outras 
174 on-line. Foi uma grande aventura transmitir os trabalhos em 14 línguas e ter Irmãs 
participando e compartilhando on-line, enquanto outras trabalhavam ao redor das 
mesas no Ergife, em Roma. Somos gratas ao ofício de comunicações e aos supervisores 
de tecnologia da UISG por esta realização. O tema “Abraçar a Vulnerabilidade numa 
Caminhada Sinodal” e as palestras foram muito apreciados. Sabemos que os assuntos 
abordados foram utilizados na preparação de Capítulos Gerais e continuam a ser uma 
rica fonte de reflexão para as congregações. A sessão final da Assembleia da UISG foi 
realizada on-line em 11 de julho. Mais uma vez, houve muito boa participação on-line, 
tendo como foco o Documento Conjunto da USG/UISG, que foi apresentado ao Escritório 
do Sínodo em nome das duas Associações. Ir. Gemma Simmonds, CJ, Ir. Maria Cimperman, 
RSCJ, e Pe. Orlando Torres, SJ, apresentaram os pontos chave do texto e os participantes 
responderam às seguintes perguntas:

1.	 O que você quer afirmar no documento?
2.	 O que pode estar faltando/necessário dar maior ênfase?
3.	 Como membros da UISG, como podemos levar adiante o Documento Final?

A partilha foi muito rica e será útil à medida que avançarmos no processo sinodal. Desde 
então, o Documento de Trabalho para a Etapa Continental: Ampliar o espaço de sua Tenda 
(Is 54,2) foi lançado. Ele está disponível no site do Sínodo em 5 línguas. https://www.
synod.va/en/highlights/working-document-for-the-continental-stage.html

Para continuar registrando eventos relacionados ao Sínodo em 2 de novembro, a UISG 
e a USG realizaram um webinar no site e on-line no qual o Pe. Giacomo Costa, SJ, Ir. 
Nathalie Becquart, XMCJ, compartilharam reflexões sobre o processo de redação do 
documento e seu conteúdo geral. Em seguida, Ir. Nadia Coppa, ASC, e Ir. Dolores Lahr, 
CSJ, apresentaram algumas reflexões a partir das perspectivas da UISG e da Resposta 
Conjunta apresentada pelas duas Associações. Ir. Emili Turu, FMS, moderou a sessão e Ir. 
Pat Murray, IBVM, ofereceram algumas palavras conclusivas. Se você perdeu esta sessão, 
ela está disponível no YouTube através do site da UISG.



56

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
A 

 V
id

a 
na

 U
IS

G Em junho, foi realizada uma reunião muito bem sucedida com Irmãs Teólogas, em 
Nemi, contando com a participação de 20 Irmãs. Elas fazem parte de um grupo de Irmãs 
teólogas mais jovens que se reuniram durante o período do Covid e escreveram sobre 
a vida religiosa através da lente de sua disciplina particular. Durante suas sessões, elas 
se encontraram com o Cardeal Braz de Aviz e Ir. Jolanta Kafka, RMI, - a então Presidente 
da UISG. Durante o tempo em que estiveram juntos, eles se concentraram em refletir 
como as Irmãs teólogas podem contribuir para a reflexão sobre a vida consagrada no 
contexto de hoje. O grupo de coordenação formado por Maria Cimperman, RSCJ, Gemma 
Simmonds, CJ, Julia Prinz, VDMF, Paula Jordao, VDMF, e Pat Murray, IBVM, reuniram-se 
recentemente para avaliar todo o processo, a fim de avançar com um segundo grupo 
em 2023. Se vocês têm Irmãs teólogas, abaixo de 60 anos, que gostariam de indicar para 
fazer parte do novo grupo, por gentileza, entrem em contato com Ir. Paula Jordao, VDMF 
em: formation@uisg.org.

A comunidade UISG em Caltanissetta completou sua missão em junho. O projeto Migrantes 
da UISG foi lançado em 2015, no 50º aniversário da fundação da UISG. Seu objetivo 
fundador era o de construir pontes entre os migrantes - que estavam chegando à Sicília 
em grande número - e a população local. Durante os últimos dois anos chegaram poucos 
migrantes novos, e o serviço é agora um serviço de integração - ajudando os migrantes 
que se estabeleceram em Caltanissetta a florescer em sua nova casa. Esta é a missão da 
Igreja local e, portanto, não houve substituição das Irmãs, sendo a comunidade UISG, 
em Lampedusa, o foco do projeto intercongregacional, neste momento. A Irmã Florence 
de la Villeon, RSCJ, acompanha os membros da comunidade e os visita regularmente, 
mantendo contato com as pessoas com quem colaboramos nos locais anteriores - 
Ramacca, Agrigento e Caltanissetta. Entretanto, uma segunda fase do Projeto Migrantes 
da UISG foi lançada, com foco no estabelecimento de uma rede internacional de Irmãs 
que trabalham com migrantes e refugiados em diferentes partes do mundo e ao longo 
de múltiplas fronteiras. Esta nova iniciativa, a exemplo da primeira, é liderada pela Sra. 
Carmen Bandeo, SSpS, que está envolvida no projeto da Sicília desde seus primeiros dias 
e que ela mesma passou um tempo em uma comunidade, SSpS, perto de um centro 
de migrantes na Grécia. As Irmãs neste serviço compartilharão as melhores práticas e 
identificarão os recursos espirituais e práticos que precisam para sustentá-las neste 
importante trabalho. Muito obrigada às congregações que têm apoiado este trabalho 
durante os últimos sete anos, com pessoal e com suporte financeiro.  

Outros momentos importantes a serem lembrados incluem a presença de três Irmãs 
no Fórum Econômico Mundial em Davos, em maio. Ir. Mary John Kudiyiruppil, SSpS, 
Ir. Ruth del Pilar Mora, FMS, e Ir. Pat Murray IBVM partilharam uma mensagem muito 
simples com representantes de governos e líderes empresariais - se você quiser trazer 
uma mudança substancial e sistêmica, é preciso desenvolver parcerias com religiosas que 
conhecem as necessidades no chão da vida. Falar com e para as pessoas que não têm voz, 
mas especialmente apoiar aquelas que se sentem marginalizadas sem força para fazer 
ouvir a sua voz, faz parte do nosso modo de vida profético. 

Tivemos o prazer de receber a Irmã Mary John Kudiyiruppil, SSpS, na UISG, como 
Secretária Executiva Associada em abril de 2022.

A Sra. Gabriella Bottani, CMS, entregou a liderança da Talitha Kum à Sra. Abby Avelino, 
MM. Durante estes últimos oito anos, Sr. Gabriella liderou o desenvolvimento da Talitha 
Kum numa rede mundial de redes em todos os continentes (mais de 90 no total). Temos 



57

U
IS

G
 - 

Bo
le

tim
 n

. 1
79

, 2
02

2
A 

 V
id

a 
na

 U
IS

G uma enorme dívida de gratidão para com ela. Várias reuniões significativas de membros 
da Talitha Khum foram realizadas este ano - em setembro na Bolívia; em outubro na 
Tailândia; em novembro em Portugal e Nairobi. Ir. Gabriella foi homenageada por sua 
liderança anti-tráfico pela Fundação Conrad N. Hilton, na reunião em Nairóbi. Ir. Pat 
Murray, IBVM, recebeu o Prêmio de Liderança Excepcional 2022, da LCWR, em agosto, 
pelo trabalho de sua vida ajudando a construir a paz e a justiça na Irlanda do Norte, Sul 
do Sudão e através de iniciativas atuais na UISG.

Finalmente, o pessoal da UISG, desfrutou de dois primeiros dias de um programa de 
desenvolvimento de pessoal que teve a duração de um ano. As Irmãs Pat e Mary e John 
têm estado ocupadas com vários Embaixadores junto à Santa Sé que têm manifestado 
interesse em apoiar aspectos do trabalho das Irmãs. Duas reuniões muito interessantes 
foram realizadas recentemente na UISG: uma com oficiais do FBI e do Departamento 
de Estado dos EUA e a outra com oficiais da Academia Militar Holandesa. O primeiro 
queria discutir a proteção das Irmãs em áreas de conflito porque cada vez mais pessoas 
religiosas são vistas como alvos “fáceis” pelos sequestradores. Infelizmente temos visto 
o sofrimento que anos de cativeiro e até mesmo de tortura causaram às Irmãs, padres 
e irmãos religiosos. Parece importante desenvolver protocolos congregacionais para 
incidentes que podem acontecer em áreas de conflito. Os militares holandeses quiseram 
aprender como as Irmãs vivem e trabalham em áreas de conflito, suas experiências 
diárias e o que as sustenta. Ir. Mary John falou sobre a experiência atual das Irmãs de 
sua congregação na Ucrânia e na Polônia; Ir. Florence de la Villeon compartilhou sua 
experiência nos campos de refugiados no norte de Uganda, Ir. Abby falou sobre as Irmãs 
que vivem em áreas onde o tráfico é endêmico e Ir. Pat falou sobre suas experiências na 
Irlanda do Norte e no Sul do Sudão. Eles se interessaram particularmente pela perspectiva 
de fé que nossa vida nos sustenta. Em nosso próximo número, compartilharemos 
experiências das Irmãs que participaram da COP-27. 

À medida que nos aproximamos do Advento e da Quaresma, vamos rezar pelo povo da 
Ucrânia:

Deus Amoroso,
rezamos pelo povo da Ucrânia,
por todos aqueles que sofrem ou têm medo,
para que sintam que você está próximo a eles e os protegerá.
Rezamos pelos líderes mundiais,
para que suas escolhas sejam orientadas pela compaixão, força e sabedoria.
Rezamos pelo mundo
para que, neste momento de crise,
possamos chegar de forma solidária
a nossos irmãos e irmãs necessitados.
Que possamos caminhar em seus caminhos
para que a paz e a justiça
tornem-se uma realidade para o povo da Ucrânia
e para todo o mundo.
Amém. 

(CAFOD-UK)



58

Sr. Nadia Coppa, ASC (Italia) 
Adorers of the Blood of Christ

Sr. Mary Teresa Barron, OLA (Irlanda)
Sisters of Our Lady of the Apostles

Sr. Roxanne Schares, SSND (USA)
School Sisters of Notre Dame

Sr. Theodosia Baki, TSSF (Cameroun)  
Tertiary Sisters of St. Francis 

Sr. Graciela Francovig, FI (Argentina)  
Hijas de Jesus  

Sr. Theresa Purayidathil, EF (India)  
Daughters of the Church 

Sr. M. Jose Gay Miguel, CMT (España)   
Teresian Missionary Carmelites

Sr. Miriam Altenhofen, SSpS (Germany)   
Missionary Servants of the Holy Spirit 

Sr. María Rita Calvo Sang, ODN (España)
Order of the Company of Mary Our Lady

Sr. Antonietta Papa, FMM (Italia)  
Missionaries Daughters of Mary

Sr. Dolores Lahr, CSJ (USA)
Sisters of St. Joseph of Chambéry

Sr. Patricia del Carmen Villaroel Garay, SSCC (Chile)
Sisters of the Sacred Hearts of Jesus and Mary  

Sr. Anna Josephina D’Souza, SAC (India)
Missionary Sisters of the Catholic Apostolate (Pallottines)

Sr. Patricia Murray, IBVM (Irlanda) 
Institute of the Blessed Virgin Mary (Loreto Sisters)

PRESIDENTA

VICE-PRESIDENTA

SUBSTITUTAS

SECRETARIA 
EXECUTIVA

CONSELHO DIRECTIVO DA UISG (2022-2025)



59

 Ir. Patricia Murray, ibvm 
Secretária Executiva 
segretaria.esecutiva@uisg.org - 06 684002 36
 
Ir. Mary John Kudiyiruppil, SSpS
Vice-Secretária Executiva
vice.segretaria@uisg.org
 
Rosalia Armillotta 
Assistente da Secretária Executiva 
ufficio.segreteria@uisg.org - 06 684002 38
 

Aileen Montojo 
Administradora Financeira 
economato@uisg.org - 0668.400.212
 
Sr. Sunitha Luscious, zsc 
Assistente da Administradora Financeira
amministrazione@uisg.org - 0668.400.249
 
Miriam Coco 
Assistente da Administradora Financeira 
economato@uisg.org
 
Patrizia Balzerani 
Secretária para os membros da UISG 
assistente.economato@uisg.org - 06 68.400.248
 

Patrizia Morgante 
Responsável de Comunicação 
comunicazione@uisg.org - 06 684002 34
 
Sr.  Thérèse Raad, sdc 
Assistente de Comunicação 
assistente.comunicazione@uisg.org - 0668.400.233
 
Miriam Di Bartolo 
Assistente de Comunicação 
assistente.comunicazione@uisg.org
 
Antonietta Rauti 
Coordinadora do Boletim UISG 
bollettino@uisg.org - 06 684002 30

SECRETARIADO

FINANÇAS

COMUNICAÇÃO

PESSOAL DA UISG



60

 Ir. Abby Avelino, mm 
Coordinadora Talitha Kum 
coordinator@talithakum.info - 06 684002 35
 
Ir. Mayra Cuellar, mb 
Equipa de Coordenação Internacional Talitha Kum 
info@talithakum.info
 
Ir.  Mary  Niluka Perera, rgs 
Catholic Care for Children International 
ccc@uisg.org - 0668.400.225
 
Ir.  M.  Cynthia Reyes, sra 
Programa de Formadoras UISG 
formators.programme@uisg.org - 0668.400.227
 
Ir. Paula Jordão, fmvd 
Coordenadora de Formação 
formation@uisg.org - 0668.400.245
 
Giulia Oliveri 
Gestora de Subsídios 
gm@uisg.org - 0668.400.229
 
Sr. Carmen Elisa Bandeo, SSpS 
Rede Internacional de Migrantes e Refugiados 
rete.migranti@uisg.org
 
Giulia Cirillo 
Irmãs para a Incidência Global (Advocacy) 
advocacy.comms.coordinator@uisg.org
 
Conselho de Direito Canónico 
canoniste@uisg.org - 0668.400.223
 

Ir. Florence de la Villeon, rscj 
Coordinadora de Serviços técnicos 
sicily@uisg.org -  0668.400.231
 
Svetlana Antonova 
Assistente Técnica de Serviços Gerais 
assis.tec@uisg.org - 0668.400.250
 

PROJECTOS

SERVIÇOS

PESSOAL DA UISG



61

Riccardo Desai 
Assistente Técnico para computadores e tecnologia online 
tecnico@uisg.org - 0668.400.213

 
Nawojka Mocek-Gallina 
Assistente de Comunicação 
assistente.comunicazione@uisg.org
 
Marion Lugagne Delpon 
Secretária Talitha Kum 
secretariat@talithakum.info

CONSULTORES 
EXTERNOS

PESSOAL DA UISG


