
LIDERAZGO 
INTERCULTURAL: 

POTENCIALES 
Y RETOS

 Número 179 - Diciembre 2022



Presentación	 3

Interculturalidad, liderazgo and votos: “carga” o riqueza	 5
Hna. Patricia Murray, IBVM

Desafíos potenciales para la interculturalidad 
en la sociedad africana y la vida religiosa	 18

Hna. Jane Wakahiu, LSOSF

La sinodalidad en la Iglesia católica	 30
Hna. Anne Béatrice Faye, CIC

Nombrar lo innombrado.
¿Qué propicia los abusos de poder y conciencia en la Vida Consagrada?	 38

Ianire Angulo Ordorika, ESSE

Cambios del derecho penal canónico y el abuso	 47
P. Benoit Malvaux, SJ

La Vida  de la UISG	 55

Consejo Directivo de la UISG (2022-2025)	 58

Staff de la UISG	 59

	

LIDERAZGO INTERCULTURAL: 
POTENCIALES Y RETOS

Número 179, 2022Boletín UISG



3

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2

Interculturalidad, Sinodalidad, Abuso de Poder, son los temas que hemos querido abordar 
en este Boletín nº 179. 

Son temas que desafían a la vida consagrada a estar presente, solidaria, profética allí 
donde las mujeres y los hombres buscan una salida a sus pobrezas y a sus miedos. 

Son también ámbitos que ofrecen a los líderes de las congregaciones religiosas la 
oportunidad de caminar juntos, en armonía y sinergia, para aportar una contribución 
eficaz y una propuesta alternativa a las cerrazones y egoísmos que se abren paso cada 
vez más en nuestras sociedades, y para ser un signo de testimonio evangélico, una 
transparencia de Dios en la construcción del Reino.

Interculturalidad, liderazgo y votos: “carga” o riqueza
Hna. Patricia Murray, IBVM 
En medio de la creciente diversidad en la vida religiosa, el liderazgo debe preguntarse: 
“¿entre nosotros, hay hermanos y hermanas que susurren e incluso griten ‘no puedo 
respirar, no podemos respirar’ porque se sienten culturalmente marginados? ¿No 
estamos llamados a examinar las implicaciones radicales de lo que significa vivir como 
una comunidad intercultural? ¿Cómo deben los líderes liderar un análisis del significado 
de los votos en el mundo multicultural de hoy? ¿No estamos llamados a “descubrir la 
dignidad de la diferencia y celebrarla?” Si podemos demostrar al mundo que nosotros, 
que somos culturalmente diversos, podemos vivir y trabajar juntos, entonces podemos 
ser un signo profético de esperanza en el mundo de hoy.”

Desafíos potenciales para la interculturalidad en la sociedad africana 
y la vida religiosa
Hna. Jane Wakahiu, LSOSF 
Al identificar las dinámicas de la vida intercultural, es vital comprender y reconocer la 
cultura no solo como lo que nos hace diferentes, sino como el denominador común, 
porque ninguna persona carece de cultura. Sin duda, la formación intercultural ayudará 
a los religiosos a aprender formas de cultivar relaciones saludables y construir juntos 
comunidades interculturales, pero el aprendizaje por sí solo no transformará estas 
comunidades. Se requerirá que los miembros de las comunidades tengan intencionalidad, 
tolerancia a la ambigüedad y a los errores, un canal para desahogar las frustraciones sin 
sentirse juzgados, la corrección adecuada y la escucha atenta, el aliento y la compasión.

PRESENTACIÓN



4

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
Pr

es
en

ta
ci

ón La sinodalidad en la Iglesia católica 
Hna. Anne Béatrice Faye, CIC
Hoy, la voz de la Iglesia se compone de muchas voces diferentes y el Sínodo es un tiempo 
de gracia donde el mensaje unificado y coherente es la diversidad y la pluralidad. En 
otras palabras, la sinodalidad consiste en discernir cómo el Espíritu se mueve a través 
y con el Cuerpo de Cristo, para que podamos seguir cumpliendo nuestra misión de 
evangelización en el mundo. En este contexto, este Sínodo es relevante para discernir las 
reformas necesarias en la Iglesia.

Nombrar lo innombrado.
¿Qué propicia los abusos de poder y conciencia en la Vida Consagrada?
Ianire Angulo Ordorika, ESSE
En la VC, como tal, se da un caldo de cultivo muy propicio para que se produzcan abusos 
de poder y de conciencia. Esta afirmación no implica considerar que se produzcan per se, 
sino que en esta vocación confluyen unas circunstancias que lo propician mucho más que 
en otros ámbitos o en otros modos de seguir a Jesucristo. A continuación explicaremos 
brevemente estos elementos que se interrelacionan y facilitan tales situaciones abusivas. 
Para ello, los dividiremos en elementos propios de la VC, elementos propios de los 
individuos y elementos que atañen a la dinámica de grupos. 

Cambios del derecho penal canónico y el abuso
P. Benoit Malvaux, SJ
La revisión del libro VI del Código de derecho canónico sobre el derecho penal y sus 
consecuencias en materia de abuso es un tema complejo que voy a intentar presentar 
de la forma más clara posible. En primer lugar, voy a situar esta revisión en el marco de 
la evolución de la mentalidad en la Iglesia en relación al derecho penal. A continuación, 
presentaré las nuevas normas relativas a los abusos y a las penas con las cuales son 
sancionados. Finalmente, ofreceré algunas breves reflexiones personales sobre la 
implementación del nuevo sistema. 



5

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2

La Hna. Patricia Murray, IBVM, es miembro del Instituto de la 
Santísima Virgen María (Hermanas de Loreto). Es una educadora que 
ha trabajado como miembro de la Peace Education y Presidenta de 
la Comisión Episcopal de Irlanda de Justicia y Paz. Fue miembro del 
Consejo general de su congregación y la primera Directora ejecutiva 
de Solidaridad with South Sudan, un nuevo modelo de presencia 
misionera intercongregacional. Actualmente es la Secretaria 
ejecutiva de la Unión Internacional de Superioras Generales (UISG). 
Tiene los estudios universitarios de MEd (TCD-Dublín), y un MA 
(Teología) y DMin de Catholic Theological Union de Chicago. 

Hna. Patricia Murray, IBVM

INTERCULTURALIDAD, LIDERAZGO Y VOTOS: 
“CARGA” O RIQUEZA

Este artículo fue publicado en el libro: Lazar T. Stanislaus, SVD/Christian Tauchner, 
SVD (eds.), Becoming Intercultural. Perspectives on Mission, Delhi: ISPCK/Steyler 

Missionswissenschaftliches Institut 2021, pp. 153-170.

Una extraordinaria confluencia de acontecimientos está actualmente remodelando 
nuestro mundo. El panorama social y cultural está cambiando, a medida que una nueva 
conciencia se está extendiendo por todo el mundo. Hace años, Alvin Toffler comentó 
que la humanidad se enfrentaba a un salto cuántico hacia adelante con la más profunda 
transformación y restructuración social de todos los tiempos. Dijo que “sin reconocerlo 
claramente, estamos comprometidos en la construcción de una nueva civilización 
excepcional desde la base.”1 Lo que está sucediendo ahora es, ciertamente, parte de 
esta transformación. Los religiosos no viven al margen del contexto actual –todo esto 
afecta a quiénes somos y en quiénes nos estamos convirtiendo como consagrados y 
consagradas. Solo si nos comprometemos a analizar críticamente nuestras vidas a la luz 
de estos “signos de nuestro tiempo” podremos juzgar si la inculturación, el liderazgo y los 
votos son un inconveniente o una riqueza. 

A principios de 2020 una nueva infección vírica llamada covid-19, o despectivamente, 
“la gripe china;” o “la gripe Kung,” empezó a extenderse desde Wuhan, China. Los 
comentaristas sociales señalaron que “allí donde va una pandemia, la xenofobia nunca 



6

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. P

at
ric

ia
 M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
 In

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad
, l

id
er

az
go

 y
 v

ot
os se queda atrás… Después de todo, la enfermedad fomenta el miedo, el cual a su vez 

fomenta la discriminación.”2 Varios estudios ofrecen una clara evidencia de que los grupos 
étnicos negros minoritarios sufren un mayor riesgo de morir por Covid-19 que los grupos 
de etnia blanca. Los expertos señalan al racismo como la causa fundamental de esta 
diferencia porque “restringe el acceso a la educación y las oportunidades de empleo.”3 
Además estos factores “conducen hacia circunstancias socioeconómicas todavía más 
pobres que, a su vez, dan lugar a una salud muy débil.”4 por tanto, la gente negra o de 
otros grupos étnicos minoritarios trabajan mayoritariamente en “trabajos esenciales,” 
viven en lugares abarrotados con los consecuentes problemas de salud que se derivan, 
lo cual los pone ante una situación de riesgo muy elevado. 

El mundo experimentó una sacudida todavía mayor por el asesinato sin sentido de 
George Floyd el 25 de mayo de 2020, en Minneapolis, USA. A medida que surgían y se 
reproducían las imágenes, vimos morir a un hombre: “boca abajo en el suelo, atrapado 
debajo de un coche y encima de él a otro hombre, un hombre vestido de uniforme, su 
piel era más clara que la del hombre que yacía en el suelo… su rodilla apretando el cuello 
del hombre más oscuro… El hombre en el suelo se quedó en silencio, sin respiración.”5 
Estos 8 minutos y 46 segundos impulsaron a millones de personas a ocupar las calles 
proclamando: “No puedo/No podemos respirar”; “La vida de los negros es importante.” 
representaban personas de todas las edades, géneros, etnias, razas y religiones unidas 
en solidaridad, ira y dolor con este hombre, pero también con todas las personas que 
sufren discriminación, estereotipos, racismo, xenofobia y exclusión de todo tipo. 

El incremento de la movilidad, los viajes transnacionales, un mercado globalizado, 
refugiados que huyen de guerras y conflictos, inmigrantes buscando mejores 
oportunidades, han mostrado el peor rostro de la exclusión. Ahora es necesaria la 
transformación y conversión personal de actitudes, símbolos y sistemas. Estos hechos 
globales han ubicado un espejo en los rostros de nuestra sociedad global y en la vida 
religiosa contemporánea. Recientemente Jayne Helmlinger CSJ, reconociendo su 
propia complicidad con el racismo por tener el privilegio de ser de los blancos, llamaba 
a las religiosas a emprender “la peregrinación a tierra de racismo… pero no salir con 
demasiada rapidez, sino volviendo de nuevo a una zona de comodidad y la protección.”6 
En todo el mundo, el foco está centrado claramente en cómo se gestiona la diferencia y 
la diversidad. Es un desafío que debe ser afrontado por la totalidad de la sociedad, pero 
también por el liderazgo en la vida religiosa. 

Un documento reciente del Vaticano destaca los enormes cambios que se están dando 
allí donde “las congregaciones femeninas han pasado de contextos casi totalmente 
monoculturales al multiculturalismo.”7 El rostro de la vida religiosa refleja un “laberinto 
de culturas.”8. Los religiosos y religiosas jóvenes viven en comunidades multiculturales 
o participan en redes de comunión y apoyo mutuo que son “cultural, étnica, teológica 
y eclesiológicamente diversas.”9 Esta reciente evolución en y a través de muchas 
congregaciones “ha hecho que el desafío de integrar culturas diferentes sea todavía más 
agudo”10 El mismo documento señala que algunos institutos se encuentran ahora en 
una situación difícil de gestionar: por una parte, no muchas docenas de miembros de 
edad avanzada están atados a tradiciones culturales e institucionales clásicas –algunas 
veces alteradas–; y por otra parte, un gran número de miembros jóvenes procedentes 
de diversas culturas que tiemblan, que se sienten marginados y que ya no aceptan roles 
subordinados.11 

Esto revela la des-occidentalización de la vida consagrada siguiendo el paso del proceso 
de globalización.12 Dice que lo que es esencial “no es preservar las formas”, sino la buena 
disposición para “con continuidad creativa



7

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. P

at
ric

ia
 M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
 In

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad
, l

id
er

az
go

 y
 v

ot
os  repensar la vida consagrada como memoria evangélica de un estado permanente de 

conversión.”13 Durante un reciente encuentro en línea el líder de una congregación 
religiosa planteó la siguiente pregunta: “¿cómo es la vida religiosa cuando no tiene la 
superposición de la civilización occidental?”14 ¿Cómo deberíamos entender los votos 
desde una perspectiva distinta? Muchos líderes se están educando a sí mismos sobre 
distintos aspectos de la cultura con el objetivo de poder liderar bien y con sabiduría. 

El aumento de miembros de nuevas culturas junto al descenso de vocaciones procedentes 
de fuentes tradicionales ha cambiado la composición cultural de las congregaciones 
religiosas. Los miembros más recientes pueden experimentar prejuicios abiertos o 
encubiertos, generalizaciones, juicios estereotipados y malentendidos mutuos. Esto 
puede agravarse todavía más como consecuencia de la brecha generacional o las 
diferencias de personalidad. Las críticas a personas concretas o a grupos a menudo 
pueden circular de manera clandestina creando una atmósfera poco saludable. Puede 
haber miedo a ser dominado por el grupo mayoritario. Si se percibe que los recursos de 
la congregación como el poder, el dinero, las relaciones de solidaridad con las familias 
de los miembros y la hospitalidad se distribuyen de forma desigual, la confianza se ve 
afectada profundamente. A pesar de estas experiencias, las conversaciones sobre las 
diferencias se dan muy raramente; temas como el racismo y los prejuicios casi nunca se 
tratan abiertamente. Los miembros practican una doble aproximación: “En presencia de 
los miembros de la ‘otra’ cultura, enfatizamos lo positivo…, pero cuando estamos con los 
miembros de la propia cultura, todo lo negativo (sobre la otra cultura) emerge.”15 En la 
conocida por todos, imagen del iceberg de la cultura, el 9% de lo que constituye la cultura 
está bajo la superficie. Los líderes necesitan tener en cuenta que procesos conscientes e 
inconscientes existen culturalmente tanto a nivel personal como a nivel de organización. 

¿Cómo ejercer el liderazgo en medio de esta creciente diversidad cultural? Los líderes 
necesitan orientar conversaciones más profundas que exijan un cambio radical de mente 
y de corazón. Si la vida religiosa está para reflejar las enormes trasformaciones culturales 
que se están produciendo tanto en nuestro mundo como en las congregaciones, hay 
una creciente necesidad de poner atención en la antropología de las diversas culturas 
y aprender el lenguaje de la cultura. Está claro que “se hace cada vez más necesario un 
ministerio para el liderazgo que pueda pedir una verdadera sinodalidad fomentando 
un dinamismo de sinergia”. 16 En medio de la creciente diversidad en la vida religiosa, el 
liderazgo debe preguntarse: “¿entre nosotros, hay hermanos y hermanas que susurren e 
incluso griten ‘no puedo respirar, no podemos respirar’ porque se sienten culturalmente 
marginados? ¿No estamos llamados a examinar las implicaciones radicales de lo que 
significa vivir como una comunidad intercultural? ¿Cómo deben los líderes liderar un 
análisis del significado de los votos en el mundo multicultural de hoy? ¿No estamos 
llamados a “descubrir la dignidad de la diferencia y celebrarla?” 17 Si podemos demostrar 
al mundo que nosotros, que somos culturalmente diversos, podemos vivir y trabajar 
juntos, entonces podemos ser un signo profético de esperanza en el mundo de hoy.”

Liderazgo en un mundo multicultural
Entonces, ¿cómo podemos liderar en medio de una creciente diferencia y diversidad? 
Los teóricos de las organizaciones afirman que los líderes que emprenden un camino 
de comprensión y desarrollo personal, pueden transformar, no solo sus propias 
capacidades, sino también las de los miembros de sus organizaciones.18 Los líderes 
transformadores son personas capaces de “identificar su núcleo más interno o su yo 
más elevado que los guía de forma efectiva a través de los tiempos turbulentos.”19 Sin 
embargo, sin un proceso personal que desarrolle la capacidad de percepción, para el 
aprendizaje, la interiorización, el sentido explícito y la construcción de significado este 
liderazgo transformador es imposible.20 Donde hay un liderazgo, debe haber una visión, 



8

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. P

at
ric

ia
 M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
 In

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad
, l

id
er

az
go

 y
 v

ot
os

todo aquello que hace un gran grupo de personas único. Se ha comparado al aire que 
respiramos, del cual realmente solo nos damos cuenta cuando está ausente. La cultura 
se parece a “un conjunto de normas según el cual las cosas funcionan o simplemente 
“son” de forma concreta en una sociedad, país u organización.”23 La cultura puede ser 
estudiada externamente (etic) o internamente (emic).24 La identidad cultural de una 
persona se desarrolla en el tiempo y ha sido definida como “la identificación y aceptación 
percibida en un grupo que tiene un sistema compartido de símbolos y significado, así 
como normas/reglas de conducta.”25 Esto significa que una persona puede funcionar 
de forma adecuada en la cultura, entendiendo los sistema de símbolos, y creyendo y 
siguiendo las normas. 

Las personas insertas en culturas distintas reaccionan de forma diferente al mismo 
conjunto de circunstancias, porque previamente internalizaron concepciones de lo que 
es normal y de lo que es apropiado. Por tanto, no hay una forma única de reaccionar, y a 

una articulación de un propósito “que vale más que el resto de la propia vida.”21 ¿Los 
hombres y las mujeres líderes en las congregaciones religiosas están llamados a motivar 
a sus miembros a los valores y actitudes del Evangelio que son necesarios hoy en 
nuestro mundo intercultural? Deben incluir la empatía, la apertura al otro, el intercambio 
y el enriquecimiento mutuos, la hospitalidad, el encuentro y la acogida al extraño, la 
inclusión, el respeto por el otro, la comprensión y la celebración de la diferencia, y el 
desarrollo de una profunda conexión, Cuando estas actitudes florecen en los miembros 
de una congregación, a su vez estas influirán en el alcance del ministerio. Pero primero 
los líderes deben iniciar un camino de descubrimiento personal. Solo entonces podrán 
desafiar a otros a “comprometerse a vivir de manera similar... defendiendo una nueva 
forma de liderar en nuestra cultura.”22 

Uno de los primeros desafíos para el liderazgo es comprender las dinámicas de la 
cultura. Se trata de una tarea muy compleja, como pelar una cebolla. La cultura describe 



9

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. P

at
ric

ia
 M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
 In

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad
, l

id
er

az
go

 y
 v

ot
os

Comprender y respetar la cultura de 
otra persona es afirmar su identidad y 
reconocer su dignidad. Cuando el respeto 
y la comprensión mutuas se cuidan, se 
crea confianza y apertura, se enriquece 
la comunicación intercultural y nace una 
comunidad verdaderamente intercultural.

Algunas veces este proceso se ha reducido a un intercambio superficial de comida, 
de símbolos o de la celebración de la fiesta nacional de los miembros. Para ser real, el 
proceso debe implicar el intercambio a nivel mucho más profundo. Esto significa hacer 
“más explícita la reciprocidad esencial del proceso de inculturación tanto a nivel personal 
como a nivel social.”28 Significa abrirse a escuchar juntos los sentimientos, miedos y 
luchas de cada uno, abordando las tensiones y desigualdades culturales reales. Implica 
aprender cómo expresar los sentimientos negativos y los malentendidos entre ellos. 

El misiólogo, Aylward Shorter nos invita a empezar nuestro aprendizaje intercultural 
creyendo primero “…en el carácter positivo de las otras culturas,” y seguidamente 
alimentando “el deseo de ser enriquecidos por ellas.” Finalmente, debemos “acoger a los 
que provienen de otras culturas y darles (nuestra) confianza sin reservas.29” Comprender 
y respetar la cultura de otra persona es afirmar su identidad y reconocer su dignidad. 
Cuando el respeto y la comprensión mutuas se cuidan, se crea confianza y apertura, 

medida que comparten con personas de diferentes culturas, tienen que ir aprendiendo 
continuamente las respuestas culturales apropiadas para los nuevos conocidos. 

Cualquier revisión de un escrito contemporáneo sobre interculturalidad destaca que 
este término abarca la “la teología, la práctica y la espiritualidad del diálogo profético.”26 
A nivel práctico, el misiólogo Anthony Gittins ha escrito extensamente sobre cómo de 
una comunidad formada por muchas culturas, la interculturalidad genuina solo surgirá, 
cuando sea creada una nueva cultura a través de intercambios intencionados, honestos 
y creativos por parte de todos los miembros. Además, una comunidad religiosa necesita 
“dar testimonio público de la posibilidad real de que personas de diferentes culturas 
y lenguas, pero con una misma fe y visión, son capaces de sobrevivir y crecer con un 
objetivo más allá de su capricho o comodidad, sino una señal del Reino y del Reino de 
Dios.”27 Para participar en el proceso de interculturalidad una persona debe abrirse a ser 
transformado por las personas de otras culturas. 



10

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. P

at
ric

ia
 M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
 In

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad
, l

id
er

az
go

 y
 v

ot
os se enriquece la comunicación intercultural y nace una comunidad verdaderamente 

intercultural.

El desafío intercultural de la vida de los votos 

Los líderes deben empezar preguntándose cómo nuestro mundo multicultural 
globalizado está remodelando la teología de la vida religiosa. ¿Están surgiendo nuevas 
visiones sobre la vida de los votos? Antes del Concilio Vaticano vida religiosa de los votos 
se veía en términos de compromiso personal, “Nadie que mire hacia atrás, después de 
poner la mano en el arado, es apto para el Reino de Dios.”30 La cultura congregacional 
de los votos privilegiaba “Yo-ismo” (la cultura del individualismo), aunque los miembros 
vivían en comunidad. Citas de la Biblia como “El que ama a padre o madre más que a 
mí, no es digno de mí; el que ama a hijo o hija más que a mí, no es digno de mí”31 se 
usaron para construir sistemas y estructuras que creaban distancia entre los religiosos 
con votos y sus familias, comunidades locales y el resto del mundo. Se consideraba la 
vida consagrada como una forma de retirarse del mundo. El Vaticano II creó una nueva 
conciencia de que la Iglesia y por extensión la vida religiosa debe estar “en, con y para 
el mundo, participando de sus luchas por la transformación de la humanidad.”32 Las 
congregaciones iniciaron un proceso de renovación preguntándose cómo “la iniciativa 
emprendedora, la creatividad y la santidad de sus fundadores y fundadoras” podrían 
responder “a los signos de los tiempos que surgen en el mundo de hoy”.33 Sin embargo, 
el proceso de renovación y adaptación no ha sido fácil.

No temamos reconocer honestamente cómo, a pesar de una serie de cambios, el viejo 
marco institucional sigue luchando para dar paso a nuevos modelos de una forma decisiva. 
Quizás toda la constelación de lenguajes y modelos, valores y deberes, espiritualidad e 
identidad eclesial a la que estábamos acostumbrados, todavía no nos ha abandonado 
completamente para dar paso a la prueba y estabilidad del nuevo paradigma nacido de 
la inspiración y la práctica postconciliar. 34

Hay una renovada llamada a la reflexión sobre lo que se exige hoy para que los religiosos 
sean presencia profética y testimonio contracultural inspirados por los valores evangélicos. 
Hay una creciente conciencia de que los votos vividos en comunidad (nosotros o una 
colectividad en términos culturales) puede ser un testimonio profético significante. 
Por medio de sus votos los religiosos se dedican a la persona de Cristo y, personal y 
comunitariamente se comprometen a la transformación de todos los aspectos de la vida 
humana. Sandra Schneiders demuestra cómo los votos están centrados específicamente 
en tres dimensiones importantes de la vida personal: posesiones, afectividad y poder 
que, simultáneamente, son las tres áreas mayores de la interacción humana que 
estructura el mundo (economía, vida social y política). Ya hemos visto cómo estos tres 
ámbitos impactan en las diferentes culturas contribuyendo a la pobreza, la exclusión y la 
discriminación. Por lo tanto, una teología contemporánea de los votos debe subrayar “el 
potencial de los votos para capacitar a los religiosos para desempeñar un rol significante 
en la transformación de muchas estructuras del mundo”35, concretamente, en la creación 
de una nueva forma intercultural de vivir juntos. 

El voto de pobreza: El voto de pobreza es un compromiso para dar testimonio de 
una forma alternativa de vivir en un mundo donde existe una clara división entre una 
economía de la abundancia y una economía de la escasez. Hay dos dimensiones del voto 
de pobreza –uno social y otro personal.36 La dimensión social exige a las congregaciones 
religiosas que contribuyan a “a la reestructuración de la situación económica a escala 
mundial.”37 Esto se consigue poniendo al servicio los recursos que puedan satisfacer 
las necesidades de los materialmente desfavorecidos, participando en su defensa en 



11

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. P

at
ric

ia
 M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
 In

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad
, l

id
er

az
go

 y
 v

ot
os nombre de los pobres y exigiendo un cambio estructural. 

La dimensión personal exhorta a los religiosos dar testimonio de la “libertad y sencillez 
interior” y “la libertad evangélica vivida por Cristo que nos enriquece a través de su 
pobreza”38 Este voto nos invita a una relación equilibrada con los bienes materiales, 
reconociendo todas las cosas como un regalo de Dios; por tanto, “nosotros los religiosos 
no tenemos derecho a más de lo que necesitamos cuando otro está en necesidad.”39 Invita 
a una profunda conversión del corazón que cambiará el comportamiento en relación 
con los bienes materiales y las posesiones. Los religiosos deben denunciar el egoísmo, 
la explotación, la dominación y “modelar una forma de compartir la vida a través de la 
distribución de los bienes.”40 El voto invita al servicio responsable y a la solidaridad global. 
Se vive con actitudes y comportamientos que dan testimonio de “alegría y agradecimiento, 
desprendimiento de corazón, trabajo bien hecho, confianza en la providencia, respeto y 
solidaridad con el pobre.”41 La hospitalidad y acogida radical son los sellos de este voto 
al que nos hemos comprometido. Debe mostrar que en la mesa hay una silla para cada 
persona sin importar cuál es su cultura o etnia, su edad o su género, su religión o su 
creencia política, porque todos son bienvenidos.

Hoy, muchos religiosos provienen de contextos y culturas donde millones de personas 
luchan contra la pobreza absoluta. Las familias pueden vivir en la pobreza mientras 
sus hijos e hijas que han profesado el voto de pobreza están bien provistos de todo. 
Estos religiosos tienen acceso a recursos y oportunidades que de otro modo no serían 
posibles. La pertenencia a la comunidad religiosa puede dar a una persona acceso a una 
“formación intelectual y profesional y un estilo de vida que son fruto de una preparación 
casi occidental.”42 Los miembros de la familia no entienden que la persona consagrada 
no tenga acceso libre a los bienes materiales de su congregación religiosa. Ellos tienen 
expectativas de que los religiosos los ayudarán económicamente o los ayudarán a 
encontrar benefactores. Sin embargo, ser religiosos no los absuelve de sus obligaciones 
familiares. Debería quedar claro que es la comunidad, y no la persona individualmente 
la que está respondiendo a lo que culturalmente se espera de un miembro de la familia 
cuando alguien muere o cuando se celebra un acontecimiento importante en ella. 

Los líderes deben guiar una reflexión con los miembros sobre esta tensión entre la 
pobreza como una realidad vivida y la pobreza como un voto al que nos comprometemos. 
Sandra Schneiders señala que la verdadera diferencia “entre el verdaderamente pobre 
y las personas que eligen el estilo de vida pobre está, concretamente, en que estas 
últimas lo eligen, y pueden abandonar esta elección, si las cosas se ponen demasiado 
difíciles.”43 Ella cree que solo cuando nuestra posibilidad de optar desaparece, podemos 
experimentar la solidaridad con los pobres, “no la solidaridad consciente de elegir las 
privaciones, sino la solidaridad real de los compañeros de sufrimiento en un mundo 
que nosotros no podemos controlar y no podemos cambiar.”44 Los líderes deben ayudar 
a los miembros a analizar cómo responder adecuadamente en los distinto contextos 
culturales a las necesidades del entorno de manera que hagan creíble la vivencia del voto 
de pobreza. 

El voto del celibato: El celibato consagrado se considera un don Dios para la persona 
y, por extensión para la Iglesia y el pueblo entre los cuales los religiosos viven y sirven. 
Por medio del voto de celibato, la persona se compromete para toda la vida, dando 
significado a su relación personal con Dios y su disponibilidad para promover el Reino de 
Dios. Sacrificar la opción de casarse no es fácil, pero concede a los religiosos la libertad 
para comprometerse totalmente a un servicio socialmente transformador. Sin embargo, 
en algunos contextos culturales, aunque el celibato ha existido desde hace siglos, esta 
consagración se hacía a la divinidad, al que ejercía el poder o a los espíritus. La vida es vista 



12

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. P

at
ric

ia
 M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
 In

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad
, l

id
er

az
go

 y
 v

ot
os

La comprensión de las dinámicas 
del poder y las complejas dinámicas 
de la comunicación intercultural 
son clave para el crecimiento de 
relaciones en una comunidad 

religiosa multicultural. 

La esencia del voto de castidad exhorta a la apertura a “relaciones interpersonales y 
comunitarias por medio de una afectividad que ha sido radicalmente sanada, purificada 
y liberada.”46 La oración personal y comunitaria ayuda a desarrollar la capacidad para 
crear relaciones incluso con aquellos con los que no tenemos una afinidad inmediata.47 
El celibato por el bien del Evangelio invita a la inclusividad y a la diversidad cuando se 
establecen relaciones. Es un compromiso a vivir la vida de amor expansivo e inclusivo a la 
humanidad. Esto no sucede de forma natural, sino que se convierte en un desafío especial 
en algunas partes del mundo donde las diferencias culturales han causado división y 
hostilidad. Fomentar relaciones mutuas enriquecedoras a través de muestras diferencias 
es una profunda expresión profética contracultural del Reino de Dios. La mayoría de 
las personas que han crecido en un determinado grupo “han asimilado sus reglas y 
expectativas… y se han convertido en relativamente etnocéntricos.”48 La capacidad de una 
persona de incluir a otros, depende de la capacidad de comprometerse en conversaciones 
honestas sobre temas como el etnocentrismo, el racismo, la discriminación, los prejuicios 
y los estereotipos, así como otras barreras que nos impiden ponernos en los zapatos del 
otros. Además, una comunidad religiosa cuyos miembros han hecho el voto de celibato 

como un don de Dios y una garantía de la continuidad del grupo por lo que “la persona 
que rechazaba transmitirla o quien era incapaz de transmitir la vida era considerado 
un inútil en la cadena de la evolución.”45 Cada cultura tiene su propia comprensión de 
la fecundidad y de ser fructífero, y para algunas, el compromiso de un hijo sacerdote, 
o un hijo o una hija religioso puede plantear grandes dificultades. Por una parte, está 
el tema de la continuidad de la familia o la tribu; y, por otra, la obligación futura de los 
hijos de cuidar a sus padres y miembros de la familia, entendida de forma amplia, en su 
vejez. Si bien estas obligaciones se han ido debilitando debido al contacto con los valores 
occidentales, siguen siendo responsabilidades culturales profundamente arraigadas 
entre los religiosos y religiosas jóvenes que se incorporan a la vida religiosa. Cualquier 
análisis del voto de castidad debe tratar estas cuestiones sobre la vida, la fecundidad y 
dar fruto, y las obligaciones familiares y, ¿cómo estas se reinterpretan en la vida religiosa 
contemporánea? 



13

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. P

at
ric

ia
 M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
 In

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad
, l

id
er

az
go

 y
 v

ot
os

vivir en la sensibilidad de comunión de nuestro sentir y querer ser Iglesia.”52 El modelo 
participativo que ha surgido desde entonces reconoce la igualdad fundamental de todos 
y “un sentido creciente de la inalienable responsabilidad personal.”53 Ahora, cuando las 
personas son designadas para un específico rol de liderazgo en la comunidad religiosas, se 
entiende esta posición como “provisional, temporal, de alcance limitado, funcional y sobre 
todo, “secular” en el sentido de no-sacralizado.”54 Este cambio de modelo pone el acento 
en la colegialidad en la búsqueda de la voluntad de Dios en y a través del discernimiento 
personal y comunitario. Este cambio de modelo pone el acento en la colegialidad en la 
búsqueda de la voluntad de Dios en y a través del discernimiento personal y comunitario. 
El voto de obediencia ahora se entiende como “una entrega a la libertad y no a la 
sujeción o servidumbre.”55 Hacer un voto de obediencia compromete a la persona a “una 
búsqueda personal de libertad y santidad en el contexto de una comunidad.”56 Exige que 
cada miembro se abra a compartir sus propias convicciones y puntos de vista a través del 
discernimiento. Sin embargo, es importante saber que en ciertas culturas y contextos el 
ejercicio de la autoridad “todavía muestra una tendencia hacia la concentración vertical 
del ejercicio de la autoridad, a nivel local y a niveles superiores.”57 Cuando los líderes 

necesita disponer de flexibilidad “para ampliar sus fronteras y tener en consideración 
la experiencia y contexto de otros grupos.”49 Esto significa salir fuera de nuestra zona 
de seguridad y ampliar nuestras fronteras. La inclusión es complicada, presenta varios 
niveles, exige tiempo… implica muchísima reflexión y escucha hacia los demás.50 Jesús 
se preocupó por la inclusión de los débiles, de los marginados y excluidos. Él pidió 
continuamente a sus seguidores que conectaran con el Dios de la compasión cuya 
misericordia y amorosa bondad dejar espacio para cada uno y para todos. Este es un 
aspecto fundamental del voto de celibato.

El voto de obediencia: Nuestra comprensión de la obediencia ha cambiado radicalmente 
desde el Vaticano II. Antes del Concilio, las congregaciones estaban estructuradas de forma 
jerárquica, de modo que algunos miembros “eran considerados intrínseca, personal y 
relativamente superiores a los demás.”51 A pesar de esto es importante señalar que “lo que 
funcionó en un contexto relacional piramidal y autoritario ya no es ni deseable ni posible 



14

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. P

at
ric

ia
 M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
 In

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad
, l

id
er

az
go

 y
 v

ot
os piensen en implicar a los miembros en el discernimiento, deben tener en cuenta cómo 

funcionen las relaciones y la participación en las diferentes culturas. Esto puede influir 
en cómo los líderes realicen su liderazgo y cómo los miembros participen en los procesos 
de discernimiento. Geert Hofstede ha demostrado cómo algunas culturas presentan 
una “distancia muy grande del poder” con una estructura marcadamente autoritaria y 
jerárquica. En ellas, la gente cree que el poder y la influencia están concentrados en las 
manos de unos pocos y están muy centralizados. Los miembros se sienten cómodos 
manteniendo una distancia entre los que ejercen el poder y la influencia, y aquellos que 
son gobernados. Se respeta a una persona de un elevado estatus y “hay un modelo de 
dependencia de los superiores que impregna todos los contactos humanos, y el software 
mental que tienen los miembros contiene una fuerte necesidad de dicha dependencia.”58 
La obediencia hacia los superiores es muy valorada. Los miembros de culturas con una 
“distancia muy grande del poder” muestran tanto respeto por los que ejercen el poder 
que puede resultarles difícil ofrecer otras alternativas. Además, cualquier pérdida de 
prestigio o el sentimiento de vergüenza pueden impedir la comunicación y el desarrollo 
de la relación.
En otras culturas donde la gente siente que ellos son relativamente iguales y tienen 
los mismos derechos, se sienten incómodos con la desigual distribución del poder. Si 
se convierten en miembros de congregaciones con una estructura que presenta una 
“distancia muy grande del poder” es probable que sean considerados discutidores cuando 
ofrecen sugerencias que difieren de las de aquellos que ejercen la autoridad. Las culturas 
que presentan “una distancia pequeña del poder” los miembros creen que la función 
del liderazgo es facilitar la participación de tantos como sea posible, con el objetivo de 
construir un consenso o alcanzar un compromiso. Los miembros se sienten libres de 
ofrecer sugerencias y expresar públicamente su oposición a los planes y proyectos que 
se están considerando. Saber el modo como la distancia cultural de poder ha dado forma 
a modelos de participación es esencial si los líderes y los miembros van a crear procesos 
donde toda persona puede participar libremente, sin ser juzgada

Al hablar sobre el discernimiento, el Papa Francisco subrayó el hecho de que “el 
discernimiento es una opción valiente” y “educar en el discernimiento significa “exponerse” 
uno mismo, a salir del mundo de sus convicciones y prejuicios para abrirse a comprender 
cómo Dios está hablándonos hoy, en este mundo, en este tiempo, en este momento.”59 
Hacer esto juntos significa entender cómo la cultura afecta las dinámicas actuales 
de comunicación para evitar malentendidos. Los que estudian la interculturalidad 
han demostrado cómo los miembros de contextos culturales pequeños o grandes se 
comunican de maneras diferentes. Edmund Hall60 ha denominado comunicación o 
mensaje de contexto cultural alto como “aquel en que la mayor parte de la información 
está tanto en el contexto físico o interno de la persona, mientras que muy poca información 
está en las partes codificadas, explícitamente transmitidas en el mensaje.”61 

Al comunicar a otra persona algo que está en su mente, una persona de contexto cultural 
de una distancia muy grande del poder podría permanecer silenciosa y taciturna; pero, 
por su parte, espera que su interlocutor interprete qué es lo que está comunicando, así 
que además no explicará grandes detalles. Por el contrario, un contexto de comunicación 
de baja distancia es directo. La información está explícita en el código y los mensajes 
verbales son “elaborados, muy específicos, detallados y redundantes.”62 Además en 
algunas culturas, si se ignoran o se trivializan las opiniones que se ofrecen, se experimenta 
pérdida de prestigio y vergüenza. Si los líderes y miembros no comprenden las complejas 
dinámicas de la comunicación intercultural, entonces el discernimiento comunitario se 
hace difícil. Tenemos que reconocer que todos tenemos un papel que desempeñar en 
el discernimiento de la verdad colectiva. Un grupo que discierne permite que la verdad 
renazca “desde el vientre de la totalidad”63 reconociendo que todos deben ayudar a dar 
forma a esa verdad. 



15

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. P

at
ric

ia
 M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
 In

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad
, l

id
er

az
go

 y
 v

ot
os Riqueza o “carga”

Cualquier consideración sobre la interacción entre interculturalidad, liderazgo y votos 
debe reconocer dónde hay florecimiento humano (las riquezas que implica) y dónde se 
encuentran las áreas problemáticas (las responsabilidades que se encuentran). Cada 
vez parece más claro que el liderazgo es clave del crecimiento personal y comunitario 
que puede darse cuando los votos son analizados a través de la lente de la cultura. Sin 
embargo, primero, el líder debe realizar un camino personal, el cual implica estudio y 
reflexión desde una perspectiva intercultural y teológica. Si se rehúye este análisis, es 
probable que el liderazgo continúe presentando la comprensión de la vida consagrada 
surgida desde una perspectiva cultural etnocéntrica dominante. El significado de los 
votos parecerá inmóvil en el tiempo e irrelevante en los nuevos contextos culturales. 
El significado más profundo de valores culturales tan preciados como la hospitalidad 
sin límites, las responsabilidades filiales y comunitarias, la reciprocidad y la solidaridad 
práctica deben ser continuamente contextualizados e integrados en la vida de votos. 
De este modo el rico significado de la vida de votos continuamente es rearticulada en 
nuevas realidades. Examinar los votos a través de la lente de la cultura ofrece nuevas 
invitaciones para una conversión personal y comunitaria; crea un intercambio mutuo 
enriquecedor para los miembros de las congregaciones y mejora el impacto profético de 
la vida personal y comunitaria en relación con los contextos locales y globales. Sin esta 
reflexión y reinterpretación continuada, la vida religiosa podría estar en peligro de perder 
su vitalidad. El resultado podría conducir a una pérdida de significado y significación y la 
imposición continua de la comprensión histórica y prácticas que suponen una carga a los 
nuevos miembros. 

El liderazgo desempeña un rol importante facilitando el desarrollo de comunidades 
interculturales proféticas. Una consideración más profunda de la complejidad de la 
cultura puede ayudar a los miembros a reinterpretar el significado de la vida de los votos 
desde una perspectiva intercultural. Diversos estudios indican que actualmente la mayor 
conciencia cultural se produce por medio de la práctica de ensayo y error y no por medio 
de un serio estudio de la cultura. Estos estudios también señalan que el conocimiento 
inexacto obtenido por ensayo y error, a menudo puede dar resultados negativos que 
conducen a malentendidos y conflictos. Los líderes deben asegurarse de que la educación 
para la vida y el ministerio intercultural debe realizarse en ambas etapas de la formación, 
la inicial y la continua. Con esta conciencia, los miembros pueden comprometerse 
en conversaciones honestas sobre estos temas críticos. Gracias a ellos aumenta la 
comprensión interpersonal, se desarrollan relaciones mutuamente enriquecedoras y, 
como consecuencia, se enriquece el discernimiento comunitario. Donde no se dan este 
conocimiento y estos procesos, los miembros continuarán relacionándose de forma 
etnocéntrica, sin darse cuenta de los errores cometidos, el daño causado y perdiendo 
oportunidades de crecimiento. 

Como conclusión, los líderes deben comprender cómo las diferencias culturales afectan 
la forma en que los miembros se relacionan con las personas que desempeñan la 
autoridad. Donde existe esta comprensión, los líderes adaptan sus enfoques cuando se 
implican en la comunicación personal y en grupo y desarrollan procesos que promueven 
la máxima participación de los miembros de diferentes culturas. La comprensión de las 
dinámicas del poder y las complejas dinámicas de la comunicación intercultural son clave 
para el crecimiento de relaciones en una comunidad religiosa multicultural. Los miembros 
con un conocimiento cultural e intuición adecuados son capaces de construir puentes 
de reciprocidad, que se convertirán en testimonio profético en sociedades marcadas 
por la división. A medida que los miembros de las congregaciones religiosas se abren y 
escuchan a los demás, se dan cuenta de que todos “están convocados a la misma mesa 



16

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. P

at
ric

ia
 M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
 In

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad
, l

id
er

az
go

 y
 v

ot
os en la que Dios nos alimenta no solo con la comida y los espíritus familiares, sino también 

con la comida y los espíritus nuevos y todavía no probados de la revelación más reciente 
de Dios.”64 En una entrevista con un periodista, en el año 2007, el Papa Francisco señaló 
que “la fidelidad siempre es un cambio, un florecimiento, un crecimiento.” Efectuar el 
cambio en una organización requiere un cambio cultural. En primer lugar, el liderazgo 
debe dar nombre al cambio cultural y, seguidamente, actualizarlo. La creciente naturaleza 
multicultural de la vida religiosa llama a un cambio en la imaginación y la comprensión 
a todos los niveles. El liderazgo con visión implicará a todos los miembros a “seguir las 
luces existentes en el grupo hasta el límite con el mañana, más que a preservar el ayer.”65

1	 lvin Toffler, The Third Wave (New York: Bantam Books, 1981), 10.
2	 Yasmen Serham y Timothy McLoughlin, “The Other Problematic Outbreak: As the Coronavirus spreads 

across the globe so does racism,” The Atlantic, 13 marzo 2020.
3	 Ibid.
4	 Ibid.
5	 Isabel Wilkerson, “America’s Enduring Caste System,” New York Times, 1 junio 2020.
6	 Hna. Jayne Helmlinger CSJ, “Vulnerability, Borders and the Long Notes of Religious Life,” Discurso de la pre-

sidenta de LCWR, en línea, 12 agosto 2020.
7	 New Wine in New Wineskins, The Consecrated Life and Its Ongoing Challenges since Vatican II (Vatican City: 

Libreria Editrice Vaticana, 2017), #7.
8	 Marie Chin RSM, “Towards a New Understanding of Cultural Encounter in Our Communities,” Horizon, In-

vierno 2003, 16.
9	 Mary Pellegrino CSJ, “Opening Space for an Emerging Narrative of Communion,” Discurso de la presidenta 

de LCWR, 10 agosto 2017.
10	 New Wine in New Wineskins, #13.
11	 Ibid.
12	 Ibid.
13	 Ibid.
14	 Hna. Antoinette Gutzler MM, Comentario hecho durante el encuentro de los miembros de la Constelación 

US_C3 de la UISG, encuentro Zoom, 14 agosto 2020.
15	 Patricia Murray ibvm, Becoming a Multicultural International Institute, MA Thesis (Chicago: Catholic Theolo-

gical Union, 2005).
16	 Vino nuevo en odres nuevos, #8.
17	  Anthony J. Gittins, Living Mission Interculturally: Faith, Culture and the Renewal of Praxis (Collegeville, MN: 

The Liturgical Press, 2015), 10.
18	 David Rooke y William R. Torbert, “Seven Transformations of Leadership,” Harvard Business Review. www.

hbr.org.
19	 K. Muff et Al. Management Education for the World (Cheltenham: Edward Elgar, 2013), 32.
20	 Joseph M. Lozano Soler, “Leadership, The Being Component: Can the Spiritual Exercises of St. Ignatius Con-

tribute to the Debate on Business Education,” Journal of Business Ethics, Vol.145, n.º 4, 11/2017, 795-809.



17

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. P

at
ric

ia
 M

ur
ra

y,
 IB

VM
   

-  
 In

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad
, l

id
er

az
go

 y
 v

ot
os 21	 Chris Lowney, Pope Francis: Why He Leads. The Way He Leads (Chicago: Loyola Press, 2013), 9.

22	 Ibid., 9.
23	 Ingmar Torbjörn, “Cultural Barriers as a Social Construct: An Empirical Validation” en Young Yun Kim y Wil-

liam Gudykunst ed., Cross Cultural Adaptation: Current Approaches (Newbury Park, California: Sage Publi-
cations, 1988), 48.

24	 La cultura externa es la parte consciente de la cultura. Es la parte que podemos ver, saborear y oír. Consiste 
en creencias y valores reconocidos. Se aprende explícitamente y se cambia fácilmente. Sin embargo, esto 
constituye sólo una pequeña parte de la cultura. La mayor parte es la parte interna, y consiste en creencias 
inconscientes, modelos de pensamiento y mitos que afectan todo lo que hacemos y vemos. Se aprende 
implícitamente y es muy difícil de cambiar. (Eric Law)

25	 Mary Jane Collier & Milt Thomas, “Cultural Identity: An Interpretive Perspective” en Theories in Intercultural 
Communication, ed., Young Yun Kim y William B. Gudykunst (Newbury Park, Beverly Hills, Ca: Sage Publica-
tions, 1988), 112.

26	 Roger Schroeder, “Interculturality and Prophetic Dialogue,” Verbum SVD, 54, n.º 1, (2013); 8-21.
27	 Gittins, Living Mission Interculturally, 9.
28	 Robert Kisala SVD, “Formation for Intercultural Life and Mission,” Verbum SVD, 50 n.º 3 (2009), 335.
29	 Aylward Shorter, Celibacy and African Culture (Nairobi: Paulines Publications Africa, 1998), 13.
30	 Lucas 9,62.
31	 Mateo 10,37.
32	 Sandra M. Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life,” Journeying Resources, 14-27. Wa-

shington, DC: Leadership Conference of Women Religious, 1977, 14.
33	 Juan Pablo II, Exhortación apostólica postsinoldal, Vita Consecrata (25 marzo 1996), 37.
34	 New Wine in New Wineskins, #9.
35	 Schneiders, “A Contemporary Theology of Religious Life,” 19.
36	 Sandra M. Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,” C21 Resources (Fall, 2014), 18.
37	 Ibid.
38	 Rev. Prof. Guilllaume Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,” The 

Catholic Voyage: African Journal of Consecrated Life, vol. 16, 2019, 24.
39	 Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life,” 19.
40	 Ibid.
41	 Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,” 24.
42	 Ibid.
43	 Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,” 19.
44	 Ibid, 19.
45	 Kimpoy-Pombo, “The Inculturation of Religious Life Today in Sub-Saharan Africa,” 27.
46	 Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows,” 21.
47	 Edward Kinerk SJ, “The Vows,” The Way. Campion Hall Brewer St. Oxford, 66.
48	 Anthony J. Gittins, Gifts and Strangers: Meeting the Challenge of Inculturation (New York: Paulist Press, 

1989), 33.
49	 Eric H.F. Law, Inclusion: Making Room for Grace (St. Louis, Missouri: Chalice Press, 2000), 26.
50	 Ibid.
51	 Sandra M. Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows”, 22.
52	 New Wine in New Wineskins, #24.
53	 Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows,” 23.
54	 Ibid. 22.
55	 Ibid. 23.
56	 Ibid. 24.
57	 New Wine in New Wineskins, #19.
58	 Geert Hofstede et al, Cultures and Organizations: Software of the Mind, (New York: McGraw Hill, 2010), 32.
59	 Papar Francisco, Encuentro con los seminaristas, Vatican News, 16 marzo 2018.
60	 Edward T. Hall, Beyond Culture (New York: Anchor Press, 1977).
61	 Hall, Beyond Culture, 91.
62	 Fred E. Jandt, Intercultural Communication: An Introduction, 3ª edición (Sage Publications Inc.: Thousand 

Oaks, 2001), 220.
63	 Ibid.
64	 Gerdenio Manuel SJ, “Little Brown Brother,” Studies in the Spirituality of Jesuits, noviembre 2001, 33/5, 27.
65	 Joan Chittister OSB, “LCWR Outstanding Leadership Award Acceptance Remarks,” 4 agosto 2007, Kansas 

City, MO.



18

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2

La hermana Jane Wakahiu, LSOSF, es miembro del instituto de las 
Hermanitas de San Francisco en Kenia. Es la directora ejecutiva de 
African Sisters Education Collaborative (ASEC), una organización 
sin fines de lucro dedicada a facilitar la educación de las religiosas 
en África. Antes de unirse a ASEC, realizó su doctorado en la 
Universidad de Marywood, donde también enseñó a nivel de 
pregrado y posgrado. La Hna. Jane tiene una amplia experiencia 
docente y administrativa adquirida como líder de una escuela 
secundaria en Kenia y como líder de organizaciones de mujeres.

La conferencia fue impartida en el taller sobre Interculturalidad 
realizado el 25 de junio de 2022 en la UISG.

Hna. Jane Wakahiu, LSOSF

DESAFÍOS POTENCIALES PARA LA 
INTERCULTURALIDAD 

EN LA SOCIEDAD AFRICANA Y LA VIDA RELIGIOSA

Contexto cultural e intercultural 

Soy consciente de que África no es un continente monocultural ni homogéneo. De hecho, 
cada país presenta una variedad de diversidad de prácticas culturales, lenguas, color 
de piel y sistema de creencias. Para ilustrar esta diversidad, piense en la población y los 
orígenes étnicos de su país. Nigeria, por ejemplo, tiene aproximadamente una población 
de 214 millones de habitantes1 con más de 250 grupos étnicos, y Egipto cuenta con 
105 millones de habitantes2 y más de 80 grupos étnicos. La rica diversidad cultural y 
lingüística también está presente en las instituciones, congregaciones y comunidades 
religiosas de cada nación. Cada persona de estas comunidades es única y lleva consigo 
experiencias culturales, valores y talentos que ayudan a crear un montaje de hermosas 
perspectivas e interdependencias. Esa diversidad también puede traer desafíos, conflictos 
y estereotipos. Las invito a hacer una pausa durante un minuto, reflexionar e identificar los 
tipos de diversidad que usted reconoce en su comunidad –origen étnico, racial, edad y límites. 
¿Qué desafíos ha experimentado en sus interacciones con gente y culturas diversas? 

Reconociendo mis limitaciones personales culturales

Entro en este diálogo consciente de mi origen, experiencias y limitaciones. Nací y crecí 
en Kenia, donde asistí a la escuela antes de mis estudios universitarios. Me encontré con 



19

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. J

an
e 

W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
af

ío
s 

po
te

nc
ia

le
s 

pa
ra

 la
 in

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad una diversa gama de personas, estudiantes y profesores en mi escuela, en la Iglesia y 
comunidades locales donde viví. Estas interacciones fueron formando mis percepciones: 
cómo interpreto las realidades en mi vida. Mirando hacia atrás, todavía reconozco en mi 
pensamiento un trasfondo destacado de estereotipos inconscientes sobre comunidades 
étnicas/tribales. Recuerdo que algunas tribus fueron etiquetadas según infundados 
estereotipos de debilidades, considerándolos ruidosos, perezosos e incapaces de 
controlar su ira. Otras tribus fueron etiquetadas positivamente: se decía que eran 
trabajadoras, profesionales y ricas, y muy probablemente podrían ser investigadores y 
jueces. Estos niveles diferenciaban e identificaban la “otredad” de grupos específicos. 
Etiquetas semejantes a estas también pueden estar presentes en nuestras comunidades 
religiosas; por ejemplo, cuando las personas introducen con sumo cuidado sus orígenes 
(este, oeste, norte o sur), se quieren asegurar de su prestigio, de tener aliados y evitar 
confusión alguna sobre sus orígenes. Injustamente, estas etiquetas pueden determinar 
quién forma parte del “grupo interno” y del “grupo externo”; por ejemplo, quién podría 
ser elegido, o no, para una oferta de trabajo o una promoción. 

A lo largo de mi vida, he tenido la oportunidad de vivir y trabajar en una gran variedad de 
lugares y con muchas personas de diversas etnias, orígenes nacionales, rangos de edad y 
grupos raciales. En los últimos veinte años, he vivido en dos comunidades internacionales 
con miembros procedentes de Croacia, Estados Unidos, Corea, India, Indonesia, Polania y 
Kenia. También he viajado mucho y he vivido en muchas comunidades en África, Europa, 
América Latina y Estados Unidos. Si bien estas experiencias me han enriquecido, no puedo 
considerarme una experta en interculturalidad. Sin embargo, mis viajes y alojamiento me 
han ayudado a relacionarme con otros de una forma única y a crecer en mi comprensión 
intercultural. A través de mi itinerario de vida, he desarrollado algunas ideas sobre el 
compromiso armonioso y el buen trabajo con personas y grupos de diversas culturas. De 
hecho, todavía sigo en proceso, y creo que ustedes, también.

Definiendo términos

Primero me gustaría definir algunos términos que se usan de forma indistinta pero que 
tienen varios significados: multicultural, internacional e intercultural.

Estos son términos interrelacionados pero distintos que usaré insistentemente en esta 
conversación. La “vida intercultural” es diferente a las comunidades internacionales o 
multiculturales. Internacional se aplica a personas de otras nacionalidades que viven 
juntas. Y multicultural significa personas que viven juntas que no se diferencian por su 
origen nacional, sino por su cultura u origen cultural. 

Por sí mismas, las palabras internacional y multicultural no explican adecuadamente 
la calidad intencional de las relaciones y los compromisos que se fomentan en estas 
comunidades; las palabras simplemente definen el contexto. Sin embargo, el término 
“vida intercultural” permite captar el matiz de un trabajo interior y profundo del espíritu 
que transforma la vida de los miembros de la comunidad hacia el reconocimiento, aprecio 
y vida en armonía entre ellos.

Jesús, maestro de cultura e interculturalidad
A lo largo de los encuentros culturales, somos invitados a aprender a estar atentos a 
nuestros propios prejuicios implícitos. Tenemos la oportunidad de resistirnos a la 
interpretación de acontecimientos –y otras experiencias y circunstancias de las personas 
de nuestro entorno– desde la perspectiva de nuestra propia cultura y experiencia. Geert 
Hofstede, un reconocido investigador sobre la cultura en las organizaciones, explica que 



20

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. J

an
e 

W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
af

ío
s 

po
te

nc
ia

le
s 

pa
ra

 la
 in

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad “la cultura es el software de la mente.” A través de la cultura interpretamos las experiencias 
de los demás; miramos a los demás a través de nuestras propias lentes culturales y, a 
menudo, los etiquetamos y encasillamos en las casillas que hemos creado en nuestras 
propias mentes. Al hacer esto, cerramos la puerta a la oportunidad de construir 
relaciones y a conocer a las personas como individuos. Lamentablemente, esto ocurre 
con demasiada frecuencia en nuestras comunidades y en nuestros lugares de trabajo; y 
se prolonga aún más a través de conversaciones políticas locales, nacionales, regionales 
y globales.
Tenemos mucho que aprender de la historia de Jesús en Marcos 2,1-12. Se trata del 
retorno de Jesús a Cafarnaúm y la curación de la mano de paralítico. Este pasaje de 
las Escrituras explica que una multitud de gente se reunió para escuchar a Jesús, y un 
hombre paralítico fue llevado y bajado por la azotea ante él con la petición de que lo 
curara. Escucha la siguiente conversación y piensa si hay este tipo de conversaciones en 
su Instituto: 

“Viendo Jesús la fe de ellos, dice al paralítico: “Hijo, tus pecados te son perdonados.” 
Estaban allí sentados algunos escribas que pensaban en sus corazones: “¿Por qué éste 
habla así? Está blasfemando. ¿Quién puede perdonar pecados, sino Dios sólo?” Pero, 
al instante, conociendo Jesús en su espíritu lo que ellos pensaban en su interior, les 
dice: “¿Por qué pensáis así en vuestros corazones? ¿Qué es más fácil, decir al paralítico: 
Tus pecados te son perdonados, o decirle: Levántate, toma tu lecho y anda?” 		
	 Mc 2,5-9 

Los maestros de la ley encontraron maldad en las acciones de Jesús, incluso en un acto de 
compasión como era el dar nueva vida al hombre paralítico; estaban más preocupados 
por las prácticas culturales que por la verdadera benevolencia. Y aunque se había 
reunido mucha gente, ellos no formaban una comunidad intercultural cohesionada. Más 
bien, tenían una mentalidad centrada en sus diferencias. ¿Cuáles son las berreras que 
confrontamos cuando miramos a los que son diferentes en nuestras comunidades? Piense 
en las referencias a la edad, al describir a los jóvenes como una nueva generación con 
mínima formación o sin experiencia.

Como religiosos, nuestro testimonio profético nos invita a reconocer y abrazar 
las diferencias de los demás a través de la acción; sin embargo, en ocasiones, nos 
quedamos cortos a la hora de encarnar el verdadero espíritu de la interculturalidad. La 
interculturalidad se refiere a interacciones equitativas entre las diversas culturas, de tal 
forma que esas interacciones generan el intercambio de expresiones culturales a través 
del diálogo y el respeto mutuo.3 A través de dichas interacciones y encuentros, se desarrolla 
un proceso dinámico para la co-construcción de una nueva cultura. Esto sucede a través 
de la negociación de significados, actitudes y perspectivas. Las conversaciones permiten 
a los miembros encontrar y construir puntos en común, y a expresar sus identidades 
sin juicios o temor. El resultado son relaciones sanas y vivificantes, no la asimilación de 
algunas culturas por la cultura dominante. 

Como religiosos, estamos inherentemente muy bien situados para crecer en 
interculturalidad a través de las virtudes de la fe, la humildad y el amor; y abrir nuestros 
corazones a una comprensión más profunda de los diversos encuentros. A0 través de 
nuestras acciones, y con una sutil conciencia y reconocimiento de la dignidad de toda 
persona, podemos fomentar el sentido de reciprocidad –un estímulo para que en nuestras 
comunidades se den y reciban unos de otros– y construir relaciones positivas. Nuestra 
apertura nacida de nuestro profundo respeto a la dignidad de cada persona, nos lleva a 
confiar en el “otro”. Con esa confianza, la transformación intercultural empieza a echar 
raíces en una comunidad multicultural o internacional, y ayuda a sembrar relaciones 
hermosas y vivificantes.



21

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. J

an
e 

W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
af

ío
s 

po
te

nc
ia

le
s 

pa
ra

 la
 in

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad

de la mujer no satisfice a Jesús, porque la transformación se da al identificar y superar 
el trasfondo cultural subyacente. Jesús cruza la barrera cultural subyacente en la región 
que separaba a judíos y samaritanos. Además, Jesús explica a la mujer que Dios le está 
ofreciendo el agua vivificante que salva todas las barreras y diferencias. 

Para transformar nuestras comunidades multiculturales o internacionales en verdaderas 
comunidades “interculturales”, debemos dar nombre a las diferencias que percibimos: 
incluiremos desafíos, estereotipos, conflictos, poder y otras barreras que nos impiden 
construir puentes hacia relaciones significativas en nuestros encuentros. En definitiva, 
gracias a la comunicación intercultural, la mujer samaritana no se siente amenazada por 
la invitación de Jesús; por lo tanto, se implica en la conversación, y esa conversación da 
lugar a su conversión, a una relación fraterna que va creciendo y hasta convertirla en una 
verdadera discípula de Jesús. 

Esto se aprecia con claridad en las Escrituras. Cuando Jesús se encuentra con la mujer 
samaritana, entra en diálogo con ella y la invita hacia él: “Dame de beber.” La respuesta 
de la mujer samaritana muestra sus prejuicios sobre las diferencias culturales; ella es 
muy consciente de la “otredad” de Jesús.

La razón de su respuesta se explica en Juan 4,9-10 

 “La mujer samaritana le dijo: ¿Cómo tú, siendo judío, me pides a mí de beber, que soy 
mujer samaritana? Porque judíos y samaritanos no se tratan entre sí. Respondió Jesús 
y le dijo: Si conocieras el don de Dios, y quién es el que te dice: Dame de beber; tú le 
pedirías, y él te daría agua viva.” 

En este encuentro, Jesús muestra humildad al dar el primer paso e invitar a la mujer 
samaritana a darle agua. En ese gesto, Jesús desarrolla la comunicación intercultural. 
Fíjense en la gran valentía, esencial para dar el primer paso y romper la barrera. El “no” 



22

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. J

an
e 

W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
af

ío
s 

po
te

nc
ia

le
s 

pa
ra

 la
 in

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad

Desafíos de la interculturalidad en África 

Como se ha dicho anteriormente, África es rica en cultura y prácticas. La cultura 
se desarrolla a través de la interacción humana y es creada y mantenida gracias a la 
comunicación humana.5 Defino cultura como un sistema organizado de creación de 
significado que establece el contexto para todo lo que la persona tiene y hace como 
miembro de la sociedad. Tradicionalmente, la cultura de los grupos étnicos/tribales estaba 
centrada alrededor de la familia, expresada en el arte, la música y la literatura oral. Los 
filósofos africanos, como John Mbiti explican que los africanos veían la vida como un gran 
todo y que la religión impregnaba todos los aspectos de la vida. Independientemente 
de la influencia del modernismo en África, hoy, la religión juega un papel fundamental 
en la vida social, económica y política del pueblo.6 Así mismo, los proverbios africanos 
como “hace falta una aldea para educar a un niño” también iluminan la riqueza de esta 
cultura, los aspectos comunitarios y el valor de los niños y la familia. El trabajo académico 
del arzobispo Desmond Tutu destaca las relaciones significativas que existen en las 
comunidades africanas, para lo cual usa un término común en muchos países africanos: 
Ubuntu. Tutu define ubuntu como la creencia de que “una persona es una persona a través 
de las otras personas, interpretándolo de modo que mi humanidad está atrapada, ligada 
íntimamente a la tuya. Y cuando yo te deshumanizo, inevitablemente, me deshumanizo a 
mí mismo.”7 Ubuntu ejemplifica el verdadero humanismo y la relacionalidad y, por tanto, 
proporciona una base fundamental para la interculturalidad. 

Sin embargo, a pesar de esa ventaja, abundan los desafíos. Me gustaría hablar aquí de 
nueve de los desafíos críticos que prevalecen en nuestra sociedad y comunidades.

Primero, el desafío del dominio tribal. Si los africanos encarnan ubuntu, ¿por qué 
algunos miembros de la comunidad son clasificados como grupo externo? Curiosamente, 
los grandes grupos étnicos/tribales asumen la autoridad en el liderazgo y el poder en 
la política, las iglesias, las organizaciones y las congregaciones. La cultura dominante 
asume y minimiza las prácticas de los grupos étnicos minoritarios. Esta dominación da 
lugar al malestar, alienación y resentimiento. Si bien esto se suele percibir como propio 
del ámbito social o político, también se da en los Institutos religiosos. Por ejemplo, en 
los Capítulos del Instituto, la representación del grupo minoritario tiende a ser mínima o 
inexistente, y la presión para el liderazgo casi siempre está en relación con los orígenes 
étnicos o geográficos. La constante elección de líderes del mismo grupo étnico –el cual 
propusiera su programa concreto para la totalidad de la congregación– podría tener un 
impacto negativo para la congregación. Como consecuencia, algunos líderes se niegan a 
dimitir al finalizar su mandato capitular, del mismo modo que algunos líderes políticos se 

¿Qué prácticas culturales nos separan entre nosotras en nuestras comunidades? ¿Qué 
estereotipos siguen perpetuados en nuestras comunidades? ¿Qué pasos dar para salvar las 
barreras de la conciencia y prácticas interculturales en nuestras comunidades? 

El reconocido erudito intercultural P. Anthony Gittins explica que la vida intercultural es 
un proceso de conversión basado en la fe y a lo largo de la vida. Gittins escribe bellamente 
que “la vida intercultural depende del compromiso de los miembros y apoyo mutuo para 
que las personas adopten y generen un compromiso positivo, apertura al aprendizaje, 
la escucha y la voluntad al cambio.4” Este proceso es el trabajo del espíritu que se mueve 
en y alrededor de los miembros de la comunidad para intencionadamente abrirse y 
hacerse vulnerables, escuchar y actuar para avanzar hacia una transformación personal 
y comunitaria. 

Ahora vamos a ver algunos de los desafíos que inhiben la vida intercultural. 



23

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. J

an
e 

W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
af

ío
s 

po
te

nc
ia

le
s 

pa
ra

 la
 in

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad perciben a sí mismos como irremplazables, independientemente de tener constituciones 
y procesos de transición en vigor. Estamos invitados a abastecernos de diferentes tipos 
de liderazgo. 

Voy a partir de la definición de liderazgo de Robert K. Greenleaf, que estudió una 
variedad de congregaciones, seminarios y sistemas de liderazgo de la iglesia. Greenlaf 
acuñó el término “liderazgo de servicio”: un tipo de liderazgo que surge del deseo de la 
persona de servir, cuidar y conocer las diversas necesidades de los demás.8 El liderazgo 
de servicio empieza como un sentimiento natural de la persona que quiere servir, y 
que, seguidamente, hace la elección consciente de aspirar al liderazgo. ¿Es este el tipo 
de liderazgo que vemos en nuestras comunidades? ¿Qué motiva a los líderes en nuestras 
comunidades? ¿Ha sido testigo de problemas con los líderes del Instituto que quieren 
permanecer en el liderazgo para siempre, o que creen que el liderazgo debería permanecer 
en su grupo étnico/tribal? 

Segundo, el desafío de los prejuicios intencionales o implícitos. Los prejuicios en 
los nombramientos o asignación de servicios, los estudios superiores y los proyectos 
lucrativos prevalecen en las comunidades y la sociedad africana en general, y también 
son comunes en la administración política y en las iglesias. A veces, puede parecernos 
que el favoritismo y el nepotismo sean aceptables en estos ámbitos. A menudo, los 
nombramientos se hacen siguiendo las líneas étnicas o la amistad, y no la capacidad, 
el talento y el servicio de la persona a la misión del Instituto de una diócesis. Algunas 
personas elegidas como líderes describen la oportunidad de servir como “nuestro tiempo 
para comer, dejamos que ellos esperen su turno.” La vida intercultural intencionada invita 
a los miembros a abrazar el verdadero discernimiento en las elecciones y las acciones de 
un instituto. ¿Qué alianzas étnicas existen en su Instituto? ¿Cuál es el proceso seguido en el 
nombramiento para el trabajo apostólico o estudios superiores? ¿Quiénes forman parte del 
grupo interno y del grupo externo en sus comunidades? 

Tercero, el desafío de los nuevos miembros. He interactuado con hermanas que me 
han explicado los desafíos experimentados en el proceso de incorporación de nuevas 
jóvenes para entrar en los institutos de vida religiosa. Se puede apreciar una tendencia 
hacia aquellas que parecen adecuada para servir como promotoras vocacionales o 
formadoras al representar culturas, etnias o grupos tribales específicos. Si bien la 
incorporación de jóvenes procedentes de diversos grupos étnicos es beneficioso para 
los Institutos, algunos servicios, organizaciones y casas de formación están dominadas 
por determinados grupos étnicos. A veces, hay incluso una marginación intencionada 
hacia algunos grupos minoritarios a la hora de incorporar nuevos miembros, de modo 
que se asegure una proporción mayor de miembros pertenecientes a ciertas regiones 
geográficas, etnias u orígenes raciales preferidos. Y si en la formación entran mujeres de 
diversas tribus, es bien sabido que nunca llegarán a pronunciar sus votos. No es porque no 
tengan vocación, sino que los prejuicios estás implícitos de antemano. Jóvenes de diversas 
minorías étnicas o nacionalidades que desean entrar en la vida religiosa son tratadas 
como grupo externo, y con demasiada frecuencia, acaban yéndose. ¿Existen procesos 
para incorporar y representar la diversidad en la casa de formación? La representación es 
una cosa, pero ¿hay un compromiso intencionado en el servicio de la vida intercultural o solo 
se insiste en la asimilación?

Cuarto, el desafío de la asimilación: Los misioneros de occidente aplicaron el modelo 
de asimilación para formar a los religiosos africanos; incluidas las oraciones, comidas 
y costumbres del instituto, etc. Hasta el día de hoy, el modelo de la asimilación ha sido 
aplicado de forma general en los institutos religiosos: todos asimilan las prácticas de 



24

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. J

an
e 

W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
af

ío
s 

po
te

nc
ia

le
s 

pa
ra

 la
 in

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad la cultura dominante. En la formación, todos deben modificar su comportamiento, 
adaptarse a las convenciones de la comunidad. Las personas con diverso origen o 
grupos sociales que entran en comunidades que perpetúan una cultura dominante 
tratan de comportarse de la forma específica aceptada por la etnia de la comunidad o 
geografía dominante. Si bien esto podría crear algún sentido de cohesión, también puede 
perpetuar estereotipos; como por ejemplo, la creencia de que determinados atributos, 
características y comportamientos son típicos de los miembros de un grupo particular de 
personas que no forma parte del modelo dominante. Las condiciones sociales y globales 
cambiantes están invitando a los institutos religiosos a revisar algunas de sus prácticas 
en relación a los nuevos miembros que se incorporan, que suelen ser más maduros. 
con experiencia y con la necesidad de ser integrados en las comunidades. Para que los 
institutos religiosos puedan atraer y mantener a los miembros es importante estudiar 
estrategias para acoger, alimentar y apoyar a los diversos miembros. De esta forma, se 
asegura la vitalidad de esas comunidades y se fomenta la solidaridad. Esto podemos 
alcanzarlo si los miembros buscan que todos experimenten su pertenencia al grupo a 
todos los niveles. Debemos trabajar para construir relaciones que hagan que todas las 
personas se sientan en paz física y psicológicamente, para que ellas sepan que pueden 
ser ellas mismas y hablar libremente sin represalias. 

Quinto, el desafío del poder. El poder fácilmente puede corromper a las personas, 
como es evidente en el ámbito político. La vida intercultural nos invita a reflexionar sobre 
cómo usamos el poder en nuestros institutos o ministerios de forma que sirvamos a 
quienes lideramos, y cómo utilizamos y compartimos los recursos. ¿Se utiliza el poder 
para permitir que otros aprovechen sus propias y únicas fortalezas? ¿Se asignan recursos 
para desarrollar las capacidades, crear una red entre los miembros y apoyar a todos para 
que tengan aquello necesario para para alcanzar las metas del Instituto y el bienestar 
de todos? O, ¿se usa el poder como una herramienta para intimidar o tratar a algunos 
injustamente? ¿Mantenemos prejuicios en nuestras acciones? En nuestra posición de 
poder, ¿buscamos empoderar a otros para que actúen en nombre propio y sientan 
que controlan sus vidas y experiencias, de modo que esto le dé sentido de esperanza y 
posibilidad?

Sexto, el desafío del conflicto. En la sociedad humana, los conflictos son inevitables. Sin 
embargo, es esencial buscar con profundidad las causas subyacentes del conflicto y las 
mejores estrategias para mitigarlo antes de que este ocurra. Pienso en los numerosos 
conflictos de África: Sudán del Sur, Congo, Mali, y muchos otros países y regiones. 
Estos conflictos emanan de problemas de poder, luchas por el liderazgo, diferencias 
culturales, apatía y recursos. La incapacidad para salvar las diferencias culturales y la 
resistencia a compartir el poder alimentan el conflicto. Los conflictos son usados como 
un modo para intimidar a quienes tienen opiniones políticas diferentes y como pretexto 
para la persecución religiosa; infunden miedo, desahucian a los pobres de sus tierras 
y empobrecen las comunidades. Las etiquetas y la victimización de los grupos étnicos 
pueden perpetuar estereotipos que fomenten la diferencia del “otro”, es decir, provocar 
que algunos grupos se sientan inferiores a otros. Además, esto puede dar lugar al miedo 
y al odio que alimentarán, incluso más, el conflicto. 

Ruanda, por ejemplo, es un país cristiano con un 80% de cristianos. De estos, el 45% son 
católicos y el 35% de diversas denominaciones protestantes. Pero, Ruanda se despedazó 
en un genocidio en 1994: las comunidades étnicas fueron diezmadas y muchos pobres 
que no entendían el trasfondo cultural perdieron la vida. Si el Evangelio de Cristo era 
proclamado y estaba centrado verdaderamente en el corazón de las personas, ¿por qué 
ocurrió el genocidio? En 2017, el Papa Francisco pidió oficialmente perdón por el papel 



25

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. J

an
e 

W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
af

ío
s 

po
te

nc
ia

le
s 

pa
ra

 la
 in

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad

El camino hacia la vida intercultural 
expone nuestra vulnerabilidad y 
nos llama a abrazar la humildad, 
la misericordia y el corazón puro, y 

convertirse en pacificadores.

Séptimo, el desafío de la vejez. Hace no muchos años, visité un país situado en África 
central. Permanecí en una casa de huéspedes con muchas hermanas que procedían de 
varios países de África y Europa. Conocí a una misionera de Europa que parecía angustiada 
y herida. Me acerqué a ella y me empezó a contar su historia molesta y de rechazo. 
Ella había servido en ese país durante 45 años, había establecido muchos hospitales y 
desempeñado su servicio en altos cargos como directora del Hospital. Estaba angustiada 
porque acababa de ser destituida de forma abrupta y –para ser franca, brutalmente– 
de su puesto de líder. Después de tanto tiempo, ahora la nueva líder provincial ya no 
necesitaba sus servicios; ahora era “vieja” a los 70 años. Ni se le permitió entregar sus 
responsabilidades o celebrar los 45 años de servicio. No estaba preparada para dejar su 
servicio activo, y mucho menos para regresar a su país de origen en Europa. Si bien hay 
mucho más en esta historia, este tipo de acciones son comunes en Institutos y lugares 
de trabajo. La vida intercultural, que se aplica no solo al origen étnico y a la lengua, sino 
también a la edad, nos llama a acompañar a los que envejecen a través del diálogo.

de la Iglesia en el genocidio de 1994, afirmando que en Ruanda, los “pecados y fallos de 
la Iglesia y sus miembros habían desfigurado el rostro del catolicismo.”9 

Justo hace un año, un sacerdote de la diócesis de Rumbek fue acusado de desempeñar 
un papel en el asesinato a tiros del P. Christian Carlassare tras su nombramiento como 
obispo electo de Rumbek10. En Kenia, un sacerdote Guyo Waqo fue encarcelado durante 
27 años por haber asesinado al obispo Luigi Locati, por entonces obispo de la diócesis 
Isiolo, Kenia.11 Estos tres ejemplos muestran las corrientes subterráneas del odio, la 
indiferencia, las luchas de poder y los recursos. El resultado en los tres casos ha sido la 
pérdida de vidas humanas. ¿Cómo conducir la ira, el odio, la frustración, la apatía y el 
conflicto en los institutos religiosos? La vida intercultural presenta una oportunidad para 
la introspección; una forma de reconocer que nosotros también somos el “otro” desde 
la perspectiva de aquellos que son diferentes de nosotros. En un compromiso de vida 
intercultural, estas personas son aquellas con las cuales vivimos, trabajamos y rezamos. 



26

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. J

an
e 

W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
af

ío
s 

po
te

nc
ia

le
s 

pa
ra

 la
 in

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad

Octavo, el desafío de la vida de votos. A diferencia de la sociedad contemporánea, los 
roles tradicionales de las mujeres africanas eran el matrimonio, el cuidado de los niños 
y la atención de la casa. No había otros roles alternativos, como sucede hoy en día. Así 
que a las mujeres se les enseñó a procurar el alimento y cuidar la familia y el hogar. 
Posteriormente, los encuentros misioneros ofrecieron una alternativa de vida para las 
mujeres: entrar en la vida religiosa e incluso trabajar fuera de casa. Por medio de la 
educación, las jóvenes entendían la vida religiosa como una llamada: la persona realiza 
un discernimiento y toma la decisión como respuesta a la conversión interior y a un deseo 
de dar su vida por amor y servicio. Esta es la acción creativa de Dios. Solo Dios puede 
conceder a una persona la capacidad de vivir una vida de unión con Cristo: es una forma 
de vida única y consagrada. La llamada de Dios va más allá de la etnia, el estatus social 
o la división política; la dignidad de cada persona de responder a la vocación debería 
ser respetada. Los misioneros hicieron sacrificios significativos; construyeron también 
una nueva narrativa cultural en conflicto con algunas prácticas africanas, de modo que 
rompieron con algunas expectativas tradicionales y cambiaron el rol de la mujer en la 

Podemos aprender de la invitación del profeta Isaías:

“Venid ahora, y razonemos –dice el Señor– aunque vuestros pecados sean como la 
grana, como la nieve serán emblanquecidos; aunque sean rojos como el carmesí, 
como blanca lana quedarán.

¿Cómo tratamos a nuestros ancianos después de años de servicio? ¿Cómo tratamos a aquellos 
que están luchando y en peligro de ser rechazados por nuestros ministerios debido a la edad 
u a otros desafíos? El diálogo proporciona una comprensión común y ayuda a definir 
enfoques para abordar los problemas. El 26 de julio de 2021, el Papa Francisco, mientras 
celebraba el día de los abuelos y de los ancianos, dijo de forma elocuente: “Personas 
mayores no son “sobras de la vida” para desechar; más bien, continúan siendo un alimento 
precioso para las familias, los jóvenes y las comunidades.” 



27

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. J

an
e 

W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
af

ío
s 

po
te

nc
ia

le
s 

pa
ra

 la
 in

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad sociedad al incluir la posibilidad de abrazar la vida religiosa y una educación. Hoy, hay 
una tendencia al conflicto entre la vida religiosa y la vida de los votos: no debería haber 
términos intermedios. Incluso después del proceso de formación, algunas personas 
consagradas no comprenden totalmente el sacrificio y la forma de vida que como 
religiosos deben seguir y están comprometidos. La llamada al discipulado y la vida de los 
votos en su totalidad. La opción de no casarse y vivir los votos de castidad, obediencia y 
pobreza es una opción consciente; con expectativas claras. Esto puede ser una realidad 
muy difícil para algunos. La interculturalidad –que valora a todas las personas sea cual sea 
su llamada– tiene el poder de ayudarnos a hacer frente a los desafíos como comunidad, 
cuando nos abrimos al diálogo para conversas libremente sobre los desafíos y las luchas 
que las personas experimentan y nos dejamos guiar a través del discernimiento y la 
toma de decisiones consciente y estudiada. 

Noveno, el desafío de las prácticas tradicionales. La Iglesia y el sínodo de los obispos 
continúan alentando a la inculturación de las tradiciones religiosas, lo cual permite a 
los africanos vivir la fe en su contexto cultural. En su exhortación apostólica, La alegría 
del Evangelio, el Papa Francisco escribió: “En las manifestaciones cristianas de un pueblo 
evangelizado, el Espíritu Santo embellece a la Iglesia, mostrándole nuevos aspectos de la 
Revelación y regalándole un nuevo rostro.” Por medio de la inculturación, la Iglesia 
“introduce a los pueblos con sus culturas en su misma comunidad,” porque “toda cultura 
propone valores y formas positivas que pueden enriquecer la manera de anunciar, concebir y 
vivir el Evangelio” (Evangelii Gaudium, 116). 

Aunque son claras las enseñanzas de la Iglesia, a veces hay ciertos desajustes y otros 
problemas en torno a algunas prácticas culturales. Un informe del Departamento de 
EE.UU de 2018 reveló que en el norte de Ghana miles de mujeres con sus hijos se 
quedaron sin hogar después de ser acusadas de brujería. Entre 2000-2500 mujeres 
adultas y más de 1000 niños se albergan en más de seis campos esparcidos en la región.12 
Tradicionalmente, la brujería y los encantamientos estaban profundamente arraigados en 
algunas prácticas culturales africanas. Es importante prestar atención a dichas prácticas 
y cómo se discuten en las comunidades religiosas, ministerios y entre las personas a las 
que se sirve. Hay veces en que las conversaciones sobre dichos temas han fracturado 
comunidades y estereotipado a miembros de ciertos grupos étnicos. Para asegurarnos 
sobre la coherencia de dichas prácticas con las enseñanzas de la Iglesia, es necesario 
profundizar sobre cuáles son relevantes para ser integradas en las ceremonias litúrgicas 
y religiosas. Hay muchos desafíos que impactan a nuestra sociedad, así como también 
oportunidades –vamos a hacer una pausa, mirar, observar y escuchar intensamente. 

 

¿Hacia dónde vamos?

En resumen, la vida intercultural intencional es un desafío, y no solo porque la diversidad 
étnica es compleja; incluso los institutos con miembros del mismo país compuestos por 
los mismos grupos étnicos a veces tienen dificultades para vivir juntos. A menudo, tales 
dificultades surgen de cuestiones como el dinero, el poder, la superioridad percibida, 
los estereotipos y el menosprecio de los demás, y los temas que están en la raíz de 
estos problemas rara vez se discuten, dando lugar al sufrimiento silencioso de muchos 
miembros. Los institutos religiosos han hecho esfuerzos para reunir juntos a los 
miembros de diferentes nacionalidades y culturas para la formación inicial o continua 
con la esperanza de que esto resolviera el desafío intercultural. Pero siendo realistas, en 
este entorno, no es raro encontrar un grupo étnico dominante: priorizando la lengua, 
comida, música y otras prácticas dictadas por esa cultura dominante, lo cual provoca que 
otras culturas no sean importantes o sean invisibles. Como resultado, los miembros de la 



28

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. J

an
e 

W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
af

ío
s 

po
te

nc
ia

le
s 

pa
ra

 la
 in

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad minoría suelen sentirse cada vez más angustiados y alienados, y el silencio se convierte en 
la norma. Por lo tanto, no se logran las consecuencias previstas de crear una comunidad 
internacional o multicultural; en cambio, los miembros desarrollan actitudes negativas 
que dan lugar a una falta de compromiso.

El simple hecho de reunir a personas de diversos orígenes no crea necesariamente 
una comunidad intercultural. Por ejemplo, los estudiantes en un internado, residencia 
universitaria o participantes en una conferencia no se convierten repentinamente en 
conocedores de la interculturalidad en virtud de la proximidad con los demás. La verdadera 
comunidad intercultural emana de un proceso de discernimiento intencional que permite 
a los miembros desarrollar su persona, alienta y facilita el diálogo y crea una atmósfera 
de apertura al aprendizaje. La comunidad intercultural fomenta la dignidad individual, 
mejora la inclusión y la justicia, y valora los talentos, el trabajo duro, la consideración, 
las aportaciones y las ideas de las otras personas. Es una comunidad donde la creencia 
predominante es que los pensamientos, puntos de vista y perspectivas de otras personas 
son importantes; donde la escucha activa y la búsqueda de comprensión es la norma; 
donde la confianza y el respeto se desarrollan, y todos se sienten como en casa, acogidos.

Para terminar, quiero volver a las enseñanzas de Jesús como el punto de partida principal 
en nuestro camino hacia la interculturalidad. En el sermón de la montaña, Jesús revela a 
través de las bienaventuranzas la ley del amor:

“Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos alcanzarán misericordia. 
Bienaventurados los limpios de corazón, porque ellos verán a Dios. Bienaventurados 
los pacificadores, porque ellos serán llamados hijos de Dios. Bienaventurados los que 
padecen persecución por causa de la justicia, porque de ellos es el reino de los cielos.” 
Mt 5, 7-9. 

El camino hacia la vida intercultural expone nuestra vulnerabilidad y nos llama a abrazar 
la humildad, la misericordia y el corazón puro, y convertirse en pacificadores. Es un 
camino de desaprender lo que siempre hemos considerado como verdad absoluta, de 
aprender y volver a aprender, este camino exige apertura, docilidad y benevolencia.

Si estamos en posición de autoridad, poder y liderazgo, haremos bien en recordar la 
enseñanza de Jesús en Mt 25,35: “Fui forastero y me recogisteis”. Jesús pronuncia estas 
palabras con un corazón abierto y es sensible a las necesidades del “otro”. Recuerden, a 
los que son considerados como “otros” en nuestras comunidades y lugares de trabajo, 
podemos ayudarlos a encontrar el hogar o volver a casa. La vida intercultural exige 
discernimiento, compromiso intencional, diálogo en las comunidades desde perspectivas 
diversas, comprensión sobre la idoneidad de las aspirantes, y la disposición y voluntad 
de adaptarse y aprender de los demás. Es una maravillosa oportunidad para ayudar a las 
personas a aceptar la diferencia, desarrollar una variedad de visiones del mundo y una 
capacidad de análisis social.

Además, ubuntu es una herramienta poderosa para fortalecer una comunidad, 
comunicarse y formar una identidad de grupo que gira en torno a la reciprocidad, la 
empatía, la generosidad y el compromiso de todos los miembros. Gittins advierte que, 
como religiosos, la fe no puede expresarse sin nuestros atributos culturales. De hecho, 
los atributos culturales son parte de lo que somos. Una comunidad intercultural debería 
valorar la identidad cultural de cada persona como un don.

Por lo tanto, al identificar las dinámicas de la vida intercultural, es vital comprender y 
reconocer la cultura no solo como lo que nos hace diferentes, sino como el denominador 
común, porque ninguna persona carece de cultura. Sin duda, la formación intercultural 
ayudará a los religiosos a aprender formas de cultivar relaciones saludables y construir 



29

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. J

an
e 

W
ak

ah
iu

, L
SO

SF
   

-  
 D

es
af

ío
s 

po
te

nc
ia

le
s 

pa
ra

 la
 in

te
rc

ul
tu

ra
lid

ad juntos comunidades interculturales, pero el aprendizaje por sí solo no transformará estas 
comunidades. Se requerirá que los miembros de las comunidades tengan intencionalidad, 
tolerancia a la ambigüedad y a los errores, un canal para desahogar las frustraciones sin 
sentirse juzgados, la corrección adecuada y la escucha atenta, el aliento y la compasión.

Finalmente, debe existir la conciencia colectiva implícitamente declarada de que este 
es un camino de sanación y acompañamiento para todos. Esto es lo que ayudará a 
iniciar conversaciones vitales que fomenten las relaciones fraternales, la solidaridad 
entre nosotros, la vida comunitaria sana, un ambiente de apoyo y, sobre todo, a centrar 
nuestra vida en Dios, que camina con nosotros en este camino. No estamos solos, Jesús 
nos prometió: “yo estoy con vosotros todos los días, hasta el fin del mundo. Amén.” Amén. 
Mt 28,20. 

1	 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/nigeria-population
2	 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/egypt-population
3	 UNESCO: https://en.unesco.org/creativity/interculturality
4	 Anthony Gittins & Gerald A. Arbuckle (2015). Living Mission Interculturally: Faith, Culture, and the Renewal 

of Praxis. Collegeville, Minnesota, Liturgical Press.
5	 Wakahiu, J. 2015. Foundations of religious Institutes and Impact of Technology Innovation on Sisters in Af-

rica: A Sociocultural Approach. In Voices of Courage: Historical, Sociocultural, and Educational Journeys of 
Women Religious in the East and Central Africa.

6	 Mbiti, John. 1999. African Philosophy and Religions. p.15
7	 Tutu, Desmond. 2000. No future without hope.
8	 Greenleaf, 1998.
9	 E-International Relations: https://www.e-ir.info/2020/08/09/accepting-the-unacceptable-christian-church-

es-and-the-1994-rwandan-genocide/
10	 America Magazine: https://www.americamagazine.org/faith/2021/04/28/attackers-shoot-italian-bishop-e-

lect-south-sudan-240548
11	 Standard Chartered: https://www.standardmedia.co.ke/national/article/2001419925/luigi-locati-murder-

priest-who-killed-bishop-sentenced-to-12-years-in-jail
12	 Global Sisters Report: https://www.globalsistersreport.org/news/ministry/news/women-accused-witch-

craft-ghana-find-refuge-outpost-run-sisters



30

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2

La Hna. Anne Béatrice Faye, CIC, es religiosa de la Congregación de 
la Inmaculada Concepción de Castres. Graduada en Filosofía por la 
Universidad “Cheik Anta Diop” en Dakar (Senegal), se interesa por 
las cuestiones referentes a la promoción de la mujer en el contexto 
africano. Es profesora de Filosofía y miembro de la Asociación de 
Teólogas Africanas (ATA).

La conferencia fue presentada en Diciembre de 2021 en un Workshop 
organizado por la Comisión JPIC de las dos uniones UISG-USG.

Hna. Anne Béatrice Faye, CIC

LA SINODALIDAD EN LA IGLESIA CATÓLICA

1.	 Lo que he visto y oído: entre observaciones y preguntas

Como punto de partida, señalamos tres (3) observaciones:

Primera observación: 

En algunas Iglesias locales, asistimos a la desaparición casi total de las generaciones 
menores de cincuenta años de la vida de las parroquias. Una diversidad de opiniones y 
creencias constituye el telón de fondo de algunas iglesias locales hoy. No hay respuestas, 
pero hay intentos de respuesta, a veces sorprendentes, por parte de algunas iglesias 
locales. Se habla entonces de apertura en materia moral, de arraigo de la identidad o de 
la cooptación a distintos niveles de los laicos en el ejercicio de las funciones ministeriales. 
Pero, ¿es esto suficiente? Como hemos visto, ni la valentía de San Juan Pablo II ni la 
perspicacia intelectual de Benedicto XVI fueron suficientes para volver a poner a la Iglesia 
en el juego de la gran historia. La realidad del mundo contemporáneo es que la autoridad 
de la Jerarquía en el plano espiritual ha sido barrida por la historia.
En su búsqueda de sentido, el hombre contemporáneo ya no acepta respuestas desde 
arriba. La religiosidad contemporánea destaca la importancia de los recorridos personales 
en la búsqueda de sentido de cara a la oferta de la institución eclesiástica. Por lo tanto, 
es necesario colocar en el centro la búsqueda personal de la fe de la persona. Sólo 
desde este nuevo centro será posible regenerar una fuerte necesidad de pertenencia e 
identidad católica.

Segunda observación:

En cambio, en otras Iglesias locales, es más bien la vitalidad de su juventud, hay un 
burbujeo de iniciativas, de movimientos diversos y variados con sus desafíos de los que: 



31

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. A

nn
e 

Bé
at

ric
e 

Fa
ye

, C
IC

   
-  

La
 s

in
od

al
id

ad
 e

n 
la

 Ig
le

si
a 

Ca
tó

lic
a - el reto de la identidad 

- el reto del encuentro con el otro, 
- el reto de la diversidad sociocultural 

- y el reto de dar al mundo un mensaje y unas acciones adecuadas y adaptadas al contexto 
cambiante de las crisis contemporáneas. Pienso especialmente en las Iglesias de África, 
que conozco mejor.

Tercera observación: 

Por último, toda la Iglesia está llamada a tomar conciencia de la necesidad y la urgencia de 
integrar la dimensión ecuménica y del dialogo con otros creyentes y no creyentes. Esta es 
una de las perspectivas de la sinodalidad, que integra el modo en que el Pueblo de Dios 
camina con toda la familia humana. Por lo tanto, la mirada se detendra en el estado de 
las relaciones, del diálogo y de las posibles iniciativas comunes con los creyentes de otras 
religiones, con las personas alejadas de la fe, así como con lugares y grupos sociales 
específicos, con sus instituciones (el mundo de la política, la cultura, la economía, las 
finanzas, el trabajo, los sindicatos y las asociaciones empresariales, las organizaciones no 
gubernamentales y la sociedad civil, los movimientos populares, las minorías de diversa 
índole, los pobres y los excluidos, etc.).
De estas observaciones surgen cuatro preguntas que comparto con ustedes y que 
pueden ser ampliadas. 
La primera se refiere a nosotros mismos: ¿qué estamos haciendo? ¿Desde dónde 
actuamos y hablamos? ¿A qué nos llama hoy el Espíritu Santo? 
La segunda toca la situación de la Iglesia en el mundo actual. ¿Por qué un sínodo sobre 
la sinodalidad en la Iglesia Católica? ¿En qué consiste la innovación? 
La tercera cuestión se refiere al poder jerárquico y religioso en la Iglesia. 
¿Se trata de aumentar la popularidad de la Iglesia implicando a los laicos en el ejercicio 
del poder «jerárquico»?  ¿Basta hoy con el «poder religioso» para encontrar el sentido 
último de su vida? ¿Será cambiando el rostro del poder, es decir, haciéndolo más laico o 
más femenino, como lograremos que la Iglesia vuelva a ser popular? 
Por último, la cuarta pregunta nos lleva al tema de nuestra intervención: ¿Qué es lo que 
más necesita la Iglesia hoy? ¿Necesita más sacerdotes o la restauración de la legítima 
autonomía de los fieles laicos, individualmente o en asociación? «¿A qué otros pasos nos 
invitan a dar el Espíritu para crecer como Iglesia sinodal? ¿Cómo podemos conseguir que 
este Sínodo no parezca un proceso burocrático y desencarnado? ¿Cuál es el objetivo de 
esta gigantesca consulta a todos los católicos? Estas son las preguntas a las que intenta 
responder el documento preparatorio del sínodo, indicando sobre todo cómo proceder 
concretamente, sin omitir responder a las críticas. 
Ciertamente, hay otras preguntas que todavía se nos plantean a nosotros y a la Iglesia en 
la actualidad. El reto es escuchar la voz de todo el pueblo de Dios, de los que no tienen 
voz en nuestras comunidades y de todos los que no comparten nuestra fe. ¿Puede la 
sinodalidad ser una respuesta de la Iglesia a todas estas interpelaciones? Esto es lo que 
intentaremos ver. 

2. La sinodalidad, un intento de respuesta de la Iglesia  

La cuestión de la sinodalidad en la Iglesia católica traslada el eje del catolicismo de las 
parroquias y otros «lugares» intraeclesiales hacia la «calle», hacia lo profano, hacia los 
más pobres, hacia la vida cotidiana. Al convocar el sínodo sobre la sinodalidad, el Papa 
Francisco nos invita a entrar en un proceso de apertura y escucha mutua. Para él, es 



32

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. A

nn
e 

Bé
at

ric
e 

Fa
ye

, C
IC

   
-  

La
 s

in
od

al
id

ad
 e

n 
la

 Ig
le

si
a 

Ca
tó

lic
a un proceso para permitir que cada uno exprese su experiencia, sus sentimientos y 

sus pensamientos. Llama a toda la Iglesia a buscar un nuevo modelo, que supere las 
relaciones desiguales de superioridad y subordinación, comprometiéndose en un diálogo 
que construya nuevos cauces y estructuras eclesiales para el tercer milenio.
Hoy, la voz de la Iglesia se compone de muchas voces diferentes y el Sínodo es un tiempo 
de gracia donde el mensaje unificado y coherente es la diversidad y la pluralidad. En 
otras palabras, la sinodalidad consiste en discernir cómo el Espíritu se mueve a través 
y con el Cuerpo de Cristo, para que podamos seguir cumpliendo nuestra misión de 
evangelización en el mundo. En este contexto, este Sínodo es relevante para discernir las 
reformas necesarias en la Iglesia.
Por lo tanto, es con un espíritu de diálogo, de apertura y de intercambio significativo de 
experiencias, ya que lo que concierne a todos debe ser abordado y acordado por todos. 
El objetivo de este sínodo es comprometer a la Iglesia en un andar común. Hoy, el espíritu 
tiene mucho que decirnos. Es en este sentido que debemos entender las tres palabras 
clave de este Sínodo: Comunión, Participación y Misión. Yo añadiría, responsabilidad 
compartida. Estamos viviendo el acontecimiento más importante de la actual fase de 
recepción del Concilio Vaticano II bajo el pontificado del Papa Francisco. El término 
sinodalidad expresa la propia naturaleza, forma, estilo y misión de la Iglesia.
Ciertamente, la Iglesia está acostumbrada a dialogar y consultar. Comprometiendose en 
una escucha mutua, no se limita solo a la misma Iglesia, sino que implica a otros creyentes 
en la reflexión sobre las grandes cuestiones de nuestro tiempo. Está, entre otros, el 
aspecto ecuménico, el diálogo interreligioso y el diálogo con los no creyentes, sin ocultar, 
a nivel de África, el diálogo con las religiones tradicionales. En este sentido, la sinodalidad 
es importante porque cuestiona la calidad de nuestras relaciones: intercomunitarias, 
interreligiosas, interconfesionales, nuestras relaciones entre cristianos y no cristianos.
Para ello, necesitamos grupos, asociaciones, movimientos de fieles inspirados por el 
Espíritu Santo desde la base, que nos permitan reconocer que la evangelización es una 
vida. Para que la fe florezca de nuevo, es urgente dar al Espíritu Santo la libertad de 
actuar en el pueblo de Dios como él considere oportuno, tal vez dando lugar a iniciativas 
que no provengan de obispos y sacerdotes. No nos extrañemos, por tanto, de ver a 
laicos actuando cristianamente, pero fuera de los circuitos parroquiales-diocesanos, 
en caminos de espiritualidad que ellos mismos pueden trazar día a día sin trabas ni 
controles.
Desde el punto de vista de África, desde donde hablo (Burkina Faso), esta sinodalidad 
abre perspectivas en el continente. Mi convicción es que, si nos comprometemos en este 
camino común, como iglesia familia de Dios en África, aportaremos mucho a la Iglesia 
universal. Cuando veo, por ejemplo, a nuestros jóvenes con todo su potencial, el lugar 
de las mujeres y su compromiso en las Comunidades Eclesiales de Base (CEB) y de las 
parroquias, esto refleja también la juventud y el dinamismo de nuestras Iglesias locales.
Entre las grandes preguntas, se encuentra la de la cultura. ¿Y si hablaramos de la 
sinodalidad de las culturas? A este nivel, debemos preguntarnos si nuestras culturas 
no tienen algo innovador y profético que aportar en este camino común con la Iglesia 
universal.
Me encanta la imagen del viaje al que nos invita la Iglesia. La sinodalidad es como un 
viaje de discernimiento que emprendemos juntos bajo la guía del Espíritu Santo, con 
todos los fieles y todos los ministerios. Durante este itinerario tenemos que escucharnos 
unos a otros, rezar, reflexionar sobre la voluntad del Espíritu Santo y compartir nuestras 
experiencias de fe y de vida. La escucha es uno de los dos pilares del proceso sinodal. La 
Iglesia nos invita a iniciar este camino escuchando al Espíritu, escuchándonos unos a otros 
en un diálogo abierto, pues la finalidad de este viaje no es sólo encontrarse, escucharse y 
conocerse mejor, sino trabajar juntos «para poder tomar decisiones pastorales». A través 



33

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. A

nn
e 

Bé
at

ric
e 

Fa
ye

, C
IC

   
-  

La
 s

in
od

al
id

ad
 e

n 
la

 Ig
le

si
a 

Ca
tó

lic
a

forma sinodal del primer milenio y que ofrece el marco interpretativo más adecuado 
para pensar en los desafíos de hoy: «Nada sin el consejo del presbiterio y el consenso 
del pueblo». Para este obispo de Cartago, el consejo del presbiterio y el consenso con 
el pueblo fueron experiencias fundamentales a lo largo de su ejercicio episcopal para 
mantener la comunión en la Iglesia. Para ello, supo idear métodos basados en el diálogo 
y el discernimiento común, que permitían la participación de todos, no sólo de los 
presbíteros, en las deliberaciones y decisiones. El primer milenio ofrece ejemplos de una 
forma ecclesiae en la que el ejercicio del poder se entendía como una responsabilidad 
compartida.
Inspirado en este modo de proceder, el Papa Francisco describe así el nuevo modelo 
eclesial: «Una Iglesia sinodal es una Iglesia de la escucha (...). Es una escucha mutua en 
la que todos tienen algo que aprender (...). Es escuchar a Dios, hasta escuchar con él el 
clamor del pueblo; y es escuchar al pueblo, hasta insuflarle la voluntad a la que Dios nos 
llama»1. El ejercicio de la escucha es indispensable en una eclesiología sinodal, porque 

de la escucha y el intercambio, trataremos de comprender cuál es esta voluntad del 
Espíritu Santo. Somos, pues, una Iglesia a la escucha. 
Para ello es necesario:
«Caminar juntos» implicando a todo el pueblo de Dios en una misión común con 
creatividad y autenticidad. Esto es participación. Para ello, debemos convertirnos, para 
un discernimiento común de nuestros lugares de misión. El gran reto es crear una cultura 
de consenso eclesial, capaz de manifestarse en estilos, eventos y estructuras sinodales 
que den lugar a un nuevo modo de proceder eclesial para la Iglesia del tercer milenio.

3. Lo que la historia de la Iglesia nos dice sobre esta escucha sinodal. 

Si nos remitimos a la historia de la Iglesia, esta práctica no es nueva en ella. Vale la 
pena recordar la regla de oro del obispo San Cipriano, que puede considerarse la 



34

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. A

nn
e 

Bé
at

ric
e 

Fa
ye

, C
IC

   
-  

La
 s

in
od

al
id

ad
 e

n 
la

 Ig
le

si
a 

Ca
tó

lic
a

¿Y si hablaramos de la sinodalidad 
de las culturas? A este nivel, 
debemos preguntarnos si nuestras 
culturas no tienen algo innovador 
y profético que aportar en este 
camino común con la Iglesia. 

universal.

se traduce en decisiones. Es importante tener en cuenta todas las acciones a la hora 
de emprender un proceso de escucha: «Orar, escuchar, analizar, dialogar y aconsejar», 
porque el objetivo de este viaje no es sólo reunirse, escuchar y conocerse mejor, sino 
trabajar juntos «para poder tomar decisiones pastorales»5. Sin este horizonte, se corre 
el riesgo de limitar la comprensión y el ejercicio de la sinodalidad a una simple práctica 
afectiva y ambiental, sin traducirla efectivamente en cambios concretos que ayuden a 
superar el actual modelo institucional clerical6.
Entre los elementos de reflexión y los objetivos planteados en el Documento Preparatorio, 
destacan cuatro dimensiones fundamentales:
•	 Vivir un proceso eclesial implica la participación e inclusión de todos, 
•	 Ofrecer a todos -especialmente a los que por diversas razones se encuentran 

marginados- la oportunidad de expresarse y ser escuchados para contribuir a la 
edificación del Pueblo de Dios

parte del reconocimiento de la identidad de los sujetos eclesiales -laicos, sacerdotes, 
religiosos, obispos, Papa- sobre la base de relaciones horizontales fundadas en la 
radicalidad de la dignidad bautismal y en la participación en el sacerdocio común de 
todos los fieles.2 La Iglesia en su conjunto se cualifica mediante procesos de escucha en 
los que cada sujeto eclesial aporta algo que complementa la identidad y la misión del 
otro3, a partir de lo que es propio de cada uno4.

4. La sinodalidad, una forma más completa de ser Iglesia

Escuchar no es un fin en sí mismo. Forma parte de un proceso más amplio, en el que 
toda la comunidad, en la libre y rica diversidad de sus miembros, está llamada a orar, 
escuchar, analizar, dialogar y aconsejar para que las decisiones pastorales se tomen de 
acuerdo con la voluntad de Dios. Esta serie de relaciones y dinámicas de comunicación 
crea un entorno favorable a la acogida de consejos y búsqueda de consenso que luego 



35

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. A

nn
e 

Bé
at

ric
e 

Fa
ye

, C
IC

   
-  

La
 s

in
od

al
id

ad
 e

n 
la

 Ig
le

si
a 

Ca
tó

lic
a •	 Experimentar formas de ejercer la responsabilidad compartida al servicio del anuncio 

del Evangelio y del compromiso de construir un mundo más justo, bello y habitable
•	 Examinar el modo en que se vive la responsabilidad y el poder en la Iglesia, así como las 

estructuras por las que se gestionan, poniendo de manifiesto e intentando convertir 
los prejuicios y las prácticas desviadas que no están arraigadas en el Evangelio.

Como nos recuerda el último párrafo del Documento Preparatorio, «el objetivo del 
sínodo» de 2023, «no es producir documentos, sino «hacer germinar sueños, suscitar 
profecías y visiones, hacer florecer esperanzas, estimular la confianza, vendar heridas, 
tejer relaciones, resucitar un amanecer de esperanza, aprender unos de otros y crear 
un imaginario positivo que ilumine las mentes, caliente los corazones y dé fuerza a las 
manos»7. Leemos en filigrana la profecía de Joel 2, 28 tan querida por el Papa Francisco. 
«Después de esto, derramaré mi espíritu sobre toda la carne; vuestros hijos e hijas 
profetizarán, vuestros ancianos soñarán sueños y vuestros jóvenes verán visiones.
Como subrayó el cardenal Mario Grech en la presentación del documento: el «sínodo» 
no es un proceso parlamentario en el que la mayoría y el juego de los partidos hace 
ganar lo más fuerte, lo más numeroso, sino que es un proceso espiritual, anclado en 
la celebración litúrgica y en la oración, «espiritual», es decir, «en el Espíritu Santo», en 
la escucha reciproca de lo que el Espíritu dice a las iglesias. El proceso no debe mirarse 
sólo desde la perspectiva de los temas más mediáticos, como el voto de las mujeres en el 
sínodo de los obispos y el «camino sinodal». La Iglesia debe asumir el reto de acompañar 
a las personas y comunidades que sufren.

5. Las dos imágenes bíblicas: Jesús, la multitud en su diversidad y los apóstoles

Recordemos con la Iglesia estas dos imágenes de la Escritura para poner en marcha 
la sinodalidad como nos muestra el Documento Preparatorio8. Una surge en la 
representación de la «dimensión comunitaria» que acompaña constantemente el camino 
de la evangelización; la otra nos remite a la experiencia del Espíritu vivida por Pedro y 
la comunidad primitiva. Así, Jesús, la multitud en su diversidad, los apóstoles: ésta es la 
imagen y el misterio que hay que contemplar y profundizar continuamente para que la 
Iglesia sea cada vez más lo que es. Ninguno de estos tres actores puede abandonar el 
escenario.
Si falta Jesús y otro ocupa su lugar, la Iglesia se convierte en un contrato entre los apóstoles 
y la multitud, y su diálogo acabará reduciéndose a un juego político.
Sin los apóstoles, que reciben su autoridad de Jesús y son instruidos por el Espíritu, la 
relación con la verdad evangélica se rompe y la multitud corre el riesgo de reducir su 
visión de Jesús a un mito o a una ideología, tanto si lo aceptan como si lo rechazan.
Sin la multitud, la relación de los apóstoles con Jesús se corrompe en una forma sectaria 
en la que la religión se vuelve autorreferencial y el evangelismo pierde su luz, que sólo 
proviene de Dios que se revela a la humanidad y habla directamente a cualquiera para 
ofrecer la salvación. Estas imágenes nos revelan las condiciones y el significado del 
verdadero encuentro.

6. Las condiciones para un verdadero encuentro  

En primer lugar, el encuentro presupone la voluntad de conocer al otro: su fe, su 
sensibilidad, la historia de su comunidad religiosa. Vivimos de ideas prefabricadas, 
de eslóganes heredados de una larga historia de conflictos. En todos nosotros hay un 
esfuerzo por escuchar y comprender que es indispensable. Esta es una actitud necesaria 
para cualquier encuentro. También es el fruto de ello. 
En segundo lugar, el encuentro requiere que superemos nuestros miedos mutuos. El 



36

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. A

nn
e 

Bé
at

ric
e 

Fa
ye

, C
IC

   
-  

La
 s

in
od

al
id

ad
 e

n 
la

 Ig
le

si
a 

Ca
tó

lic
a miedo al otro es a menudo un signo de nuestra falta de convicción religiosa personal. Se 

corre el riesgo de transformar al otro en un posible agresor. 
Por último, el encuentro es escucha y también respuesta. Por lo tanto, es necesario 
que cada persona tenga la suficiente libertad interior para decir y expresar su fe en su 
especificidad. Decir su fe de uno no es juzgar la del otro. No es imponerse. Es ser uno 
mismo con sus riquezas y carencias. Me reúno no para hacer mías las convicciones de 
mi interlocutor, sino para conocer mejor su forma de creer y ser devuelto a mis propias 
convicciones de fe. Lejos de hacerme abandonar mi propia fe, el propio encuentro la 
refuerza. 
En estas condiciones, el encuentro interreligioso puede ser fructífero para todos y un 
factor de paz para el mundo. Para terminar, me gustaría citar este proverbio africano que 
ilustra la profundidad cultural del pensamiento tradicional africano sobre la convivencia: 
«en el bosque, cuando las ramas de los árboles se pelean, sus raíces se abrazan». Las 
ramas representan la diversidad, las singularidades que distinguen y separan. Las raíces 
abrazadoras son lo intangible, los valores profundos que unen. El reto para la vitalidad de 
todo el árbol, la sociedad, no es cortar, eliminar, enmascarar la diversidad de las ramas, 
de las comunidades de la sociedad, sino alimentar el tronco mediante la «convivencia», 
mediante la dialéctica de la unidad en la diversidad, y hacer que las raíces que se abrazan 
puedan alimentar las ramas que se pelean. 
El encuentro en esta dinámica abre amplias perspectivas de conversión. En la medida 
en que nos dejemos provocar, enriquecer y construir por la santidad del otro, podremos 
encontrar en el encuentro de las religiones del mundo un clima de auténtica emulación 
espiritual. En cierto modo, esto está en consonancia con el hermoso verso del Corán: 
«Si Dios hubiera querido, os habría hecho una sola comunidad. Pero Él ha querido 
probaros por el don que os ha hecho. Intenten superarse unos a otros en las buenas 
acciones. El regreso a Dios será para todos vosotros, y Él os iluminará sobre vuestras 
diferencias» (Surah 48-versículo 5).
¿No encontramos una actitud similar en el testamento de Jesús a sus discípulos durante 
la última cena: «Dejad de inquietar vuestros corazones... Hay muchas moradas en la casa 
del Padre...» (Jn 14,1-2). (Jn 14:1-2).

7. El poder simbólico de la acción colectiva y los retos a nivel africano.

Cuando se observa el panorama general de África, lo que sorprende al observador es la 
complejidad del paisaje religioso africano. Se pueden distinguir grandes áreas religiosas 
que corresponden a grandes áreas geográficas. Cristianos, musulmanes y seguidores 
de la Religión Tradicional Africana (RTA)9 constituyen una gran parte de su población. 
No cabe duda de que lo cultural y lo religioso superan mucho lo público y lo político10. 
Son un componente central de los procesos de cambio sociopolítico que afectan al 
continente11.  Esta perspectiva puede ayudar a comprender la evolución contemporánea 
de la diversificación de la oferta religiosa, la expansión de nuevos actores o la movilidad 
de los comportamientos individuales. Hablamos entonces de espacio social, de espacio 
religioso en la expresión de la diversidad religiosa. Es decir, uno puede elegir, de entre 
una gama muy amplia de tradiciones, dónde y con quién va a rendir culto.
No sólo existe la relación individual, sino también la experiencia colectiva. Esto ocurre 
en los barrios con la ASC (Asociación Deportiva y Cultural). Los jóvenes cristianos y 
musulmanes forman grupos. Organizan actos socioculturales en torno a temas comunes: 
el paro, la violencia, el éxito, el matrimonio, la familia, la solidaridad, el libro (Corán/
Biblia), etc. Es un compartir, una expresión de la vida concreta, que permite a cada uno 
descubrir al otro. Estas asociaciones son lugares de hospitalidad y apertura a los demás. 
En medio de un barrio, donde las tensiones pueden ser elevadas, es posible pasar horas 
escuchando a los demás con respeto e interés. Esto significa que la fe religiosa no es un 



37

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
H

na
. A

nn
e 

Bé
at

ric
e 

Fa
ye

, C
IC

   
-  

La
 s

in
od

al
id

ad
 e

n 
la

 Ig
le

si
a 

Ca
tó

lic
a

1	 Discurso del Papa Francisco con motivo de la conmemoración del 50 aniversario de la constitución del 
Sínodo de los Obispos. Sábado 17 de octubre.

2	 Lumen Gentium 10.
3	 Apostolicam Actuositatem 6.
4	 AA 29.
5	 Documento preparatorio n°4- 9
6	 Cf. Rafael Luciani, « Prendre conseil et construire un consensus : un synode sur la synodalité » 07 settembre 

2021 in Revista Mensaje N° 702, settembre 2021.
7	 Cf. Discorso di Francesco all’avvio del Sinodo consacrato sui giovani (3 ottobre 2018)
8	 Documento Preparatorio, n°16-24
9	 Cf. Luka Lusala lu ne Nkuka, SJ, Jésus-Christ et la religion africaine. Réflexion christologique à partir de l’a-

nalyse des mythes d’Osiris, de Gueno, d’Obatala, de Kiranga et de Nzala Mpanda, (Documenta Missionalia 
36), Roma: Gregorian and Biblical Press 2010. Muchas publicaciones sobre antropología o teología se han 
dedicado a la religión africana, a menudo identificada en plural: religiones africanas. Todos coinciden en 
que la religión africana es aquella en la que el hombre, a través de una serie de observancias rituales y 
morales, busca vivir en armonía con la naturaleza, con los demás hombres y con Dios para conseguir la 
salvación en el más allá.

10	 Cf. CODESRIA, « Genre, Cultures, politique et Fondamentalismes » (Institut sur le Genre. febbraio 2011)
11	 Cfr., entre otros, Achille Mbemba, « La prolifération du divin en Afrique sub-saharienne », in KEPEL G., (dir.), 

Les politiques de Dieu, Paris, Seuil, 1993, p. 177-201 ; BAYART J.-F., (dir.), Religion et modernité politique en 
Afrique noire. Dieu pour tous et chacun pour soi, Paris, Karthala, 1993 ; CONSTANTIN F. et COULON C., (dir.), 
Religion et transition démocratique en Afrique, Paris, Karthala, 1997.

problema que haya que resolver, sino una fuerza motivadora que hay que apreciar y 
utilizar para el bien común. 
Tenemos una comprensión tradicional de la autoridad y el poder que es un peso en 
la práctica de la subsidiariedad y la colegialidad como expresiones concretas de la 
comunión eclesiástica. Es una llamada a la conversión y a la cultura del encuentro. 
Somos conscientes de que no conocemos realmente la realidad de las Iglesias en África. 
Por ejemplo, lo que vive el África Occidental a menudo no lo conoce el África Oriental; 
lo que viven los francófonos a menudo no lo conocen los anglófonos ni los de lengua 
portuguesa. ¿Cómo podemos conocernos en este proceso? Esto implica una conversión 
sinodal de la Iglesia, pero también una conversión personal para poder aceptar, ir al 
encuentro de los demás. Es una misión de conversión para dialogar juntos. En nuestras 
diócesis, ¿funcionan los instrumentos de la sinodalidad como el consejo de consultores, 
el consejo presbiteral, el consejo pastoral, etc.? ¿Y cómo?

Conclusión:  

Retomando el Documento Preparatorio, retengamos algunas pautas para seguir 
compartiendo experiencias en una dinámica de escucha mutua.

a. ¿A qué experiencias de vuestro compromiso con la promoción de la Justicia y la Paz os 
hace pensar esta cuestión fundamental de caminar juntos?

b. releer más profundamente estas experiencias: ¿qué alegrías han provocado? ¿Qué 
dificultades y obstáculos encontraron? ¿Qué heridas han sacado a la luz? ¿ qué intuiciones 
suscitaron?

c. Recoger los frutos para compartir: ¿cómo resuena la voz del Espíritu en estas 
experiencias «sinodales»? ¿Qué nos pide hoy el Espíritu? ¿Cuáles son los puntos que hay 
que confirmar, los cambios que hay que considerar, los nuevos pasos que hay que dar? 
¿Dónde vemos que se está construyendo un consenso? ¿Qué caminos se abren para 
nuestra Iglesia particular, nuestra congregación, nuestro mundo, nuestra comunidad?



38

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2

Ianire Angulo Ordorika es Profesora de Sagrada Escritura en la 
Facultad de Teología de la Universidad Loyola Andalucía (iangulo@
uloyola.es). Este texto se enmarca dentro del Proyecto inter-
universitario de Investigación de las Universidades Jesuitas de 
España (UNIJES) en torno a la dimensión estructural del abuso en la 
Iglesia desde una perspectiva teológica.

Ianire Angulo Ordorika, ESSE

NOMBRAR LO INNOMBRADO. 
¿QUÉ PROPICIA LOS ABUSOS DE PODER Y 

CONCIENCIA 
EN LA VIDA CONSAGRADA?

Vivimos en una situación de crisis global a causa de los abusos en el ámbito eclesial1. 
Quizá la afirmación pueda resultar exagerada para quienes no estén familiarizados 
con esta problemática, pero no lo es en absoluto. No se trata solo de delitos puntuales 
cometidos por personas concretas, sino de un problema estructural en la Iglesia que 
exige reflexión, replanteamientos y reformas. Así lo afirmó el propio Papa Francisco al 
Cardenal Marx:

Toda la Iglesia está en crisis a causa del asunto de los abusos; más aún, la Iglesia hoy 
no puede dar un paso adelante sin asumir esta crisis. La política del avestruz no lleva a 
nada […] No todos quieres aceptar esta realidad, pero es el único camino, porque hacer 
“propósitos” de cambio de vida sin “poner la carne sobre el asador” no conduce a nada 
[…] la realidad debe ser siempre asumida y discernida […] Es urgente “ventilar” esta 
realidad de los abusos2.  

La alarma social, la abundancia de reflexiones desde diversas disciplinas e incluso las 
medidas de carácter canónico se han centrado en los abusos sexuales, pero ha dejado en 
un segundo plano tres cuestiones mucho menos abordadas. Las tres afectan directamente 
a la Vida Consagrada (VC) femenina. En primer lugar, se ha invisibilizado a las víctimas que 
son mujeres. Esto se debe a dos motivos. Por una parte, en el caso de menores abusados 
el porcentaje de niños víctimas resulta algo más alto que el de las niñas. Esto llegó a 
provocar ciertos intentos de relación entre la pederastia y la homosexualidad, conexión 
que actualmente está descartada. Sea como fuere, este hecho dejó en un segundo plano 
a las menores que habían sufrido abusos, privándoles de atención. 

En el caso de las mayores de edad el silenciamiento de las víctimas femeninas es mucho 
mayor. Eso se debe a una mala comprensión en el ámbito eclesial del fenómeno de los 
abusos y de su dinámica. Esta percepción errónea lleva a suponer que, si no hay violencia 



39

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

N
om

br
ar

 lo
 in

no
m

br
ad

o o no existen circunstancias físicas o psicológicas objetivas y limitantes en una de las 
partes, las relaciones sexuales entre adultos son siempre consentidas. Con frecuencia, 
además, se llega a sospechar que se trata de una situación provocada por la mujer. Esto 
propicia situaciones de doble victimización que dificultan tanto la denuncia como revelar 
lo sucedido, que es un paso necesario en el proceso de recuperación de las víctimas. Es 
importante que tengamos claro que quien ha sufrido abusos no habla cuando quiere, 
sino cuando puede hacerlo y requiere para ello, además, un entorno seguro y acogedor 
en el que su palabra tenga credibilidad. 

Nunca sabremos con exactitud el número de abusos sexuales cometidos contra mujeres, 
pero aún es menos probable que conozcamos cuántas mujeres consagradas los han 
sufrido. Un estudio de la Facultad de psicología de la Universidad de Sant Louis (EEUU) 
realizado en 1998, analizaba las consecuencias del trauma en religiosas católicas de 
más de 530 comunidades. Los resultados, conseguidos a través de encuestas anónimas, 
arrojaban a la luz que un 30% de hermanas habían sido víctimas de abusos sexuales. 
No se trata de un número irrelevante y nos exige cuestionarnos si generamos en las 
comunidades un ambiente de confianza, empatía y acogida que facilite desvelar estas 
situaciones o si, más bien, abundan la sospecha, la incomprensión o el juicio. 

Un segundo aspecto que no ha concentrado tanta atención respecto al tema son aquellos 
abusos que no tienen carácter sexual. Por más que generen una gran alarma social, los 
abusos sexuales son solo la punta del iceberg, el extremo que nos remite a todas aquellas 
prácticas abusivas que afectan al ámbito del poder y de la conciencia. De hecho, todo abuso 
es, en realidad, de poder, pues se rebasan los límites y se emplea de forma inadecuada la 
asimetría del vínculo entre dos personas. A modo de ejemplos, esta diferencia entre las 
partes de la relación puede deberse al cargo, a la edad, al reconocimiento y valoración 
social, al conocimiento de intimidades del otro o a la admiración espiritual. 

Si no se ha prestado tanta atención al abuso de poder y de conciencia se debe, entre 
otros motivos, a la dificultad que existe para objetivarlos, tipificarlos y considerarlos 
delito imputable. De hecho, es muy probable que las propias víctimas de estas prácticas 
abusivas no sean conscientes de que están siendo manipuladas. Como sucede con los 
casos de violencia de género, si no existe violencia explícita es muy difícil reconocer para 
sí y demostrar ante otros que se está sufriendo maltrato psicológico. En el ámbito de la 
VC quizá hemos normalizado una manera de gestionar el poder y la autoridad religiosa 
que hace aún más difícil identificar estas situaciones incluso para quienes las sufren, 
llegando a culparse a sí mismas de cuanto les sucede. 

En tercer lugar, siguen silenciados los abusos que se producen ad intra de las estructuras 
eclesiales. La Iglesia va reaccionando, no precisamente con rapidez, impulsada por la 
alarma social, pero ¿qué sucede con las situaciones abusivas que acontecen dentro de 
sus instituciones? Las voces que se alzan advirtiendo de ello suelen hacerlo desde fuera, 
porque, con frecuencia, se han visto impelidas a salir. 

No es extraño que entre los motivos que se alegan para pedir la salida de la VC se 
encuentren los problemas con la autoridad y con el Instituto, especialmente entre 
quienes salen de nuestras Congregaciones después de muchos años de consagración. En 
estos casos es más fácil creer que se trata de un problema personal y no cuestionarnos 
si tenemos algo de responsabilidad con las dificultades, incluso las psicológicas, que les 
han llevado a tomar una decisión que, con frecuencia, resulta dolorosa también para 
ellas. 



40

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

N
om

br
ar

 lo
 in

no
m

br
ad

o Conviene preguntarnos qué protocolos existen para dar respuesta a una Hermana 
que esté sufriendo abusos de poder y conciencia en la propia institución, si estos son 
eficaces y si quienes toman decisiones pueden mantener la objetividad necesaria para 
enfrentarlos. En los frecuentes recursos a cambios de comunidad, de Provincia o, incluso, 
salidas del Instituto, la víctima siempre es quien sale perdiendo y se ve obligada a un 
cambio que deja impune a quien abusa. De esta manera resulta victimizada de nuevo 
por una institución que no ha sabido cómo enfrentarse a quien manipula. 

Como venimos planteando desde el comienzo, la problemática de los abusos tiene un 
carácter estructural. Si queremos explicarlo con una imagen, se trata del efecto que 
produce el plomo en el vino. Los estudios arqueológicos han mostrado que los restos 
humanos del Imperio Romano contienen uno niveles muy altos de plomo, que es un 
elemento venenoso y muy dañino para la salud. Esto se debe a la costumbre romana 
de servir y beber el vino en recipientes de plomo, pues le daba un gusto distinto que 
se apreciaba en la época sin saber que era tóxico. No es que el vino fuera malo, pero 
sí el recipiente en el que, con buena intención, se servía y se guardaba. En el caso de 
las prácticas abusivas nos encontramos con algo parecido. No se trata de que haya 
“manzanas podridas”, sino que nuestros “cestos” son capaces de pudrirlas y convertir en 
venenoso un vino que, en principio, no tendría por qué ser malo. 

Estudios eclesiales y también independientes han mostrado que el problema de los 
abusos estriba en los modos de gobernanza. También el Papa Francisco insiste en repetir, 
de una manera u otra, que el clericalismo se encuentra a la raíz de estas situaciones. Por 
más que nos pueda engañar el nombre, el clericalismo no afecta solo a quienes han 
recibido el ministerio del orden. Se trata de una focalización del poder en personas 
determinadas y en la forma en que este se vivencia. Se trata de una actitud de la que 
nadie con poder se encuentra eximido. 

Solemos pensar que solo tienen poder quienes ostentan responsabilidades de gobierno 
en una Congregación. Estas personas lo tienen, sin duda, pero también las ecónomas, 
formadoras, directoras de obras, responsables de pastoral, catequistas… En realidad, la 
lista es innumerable porque todos tenemos un cierto grado de poder sobre otros, de ahí 
que nadie está libre de gestionarlo excluyendo, dominando o manipulando. 

En la VC, como tal, se da un caldo de cultivo muy propicio para que se produzcan abusos 
de poder y de conciencia. Esta afirmación no implica considerar que se produzcan per se, 
sino que en esta vocación confluyen unas circunstancias que lo propician mucho más que 
en otros ámbitos o en otros modos de seguir a Jesucristo. A continuación explicaremos 
brevemente estos elementos que se interrelacionan y facilitan tales situaciones abusivas. 
Para ello, los dividiremos en elementos propios de la VC, elementos propios de los 
individuos y elementos que atañen a la dinámica de grupos. 

1.  Elementos propios de la Vida Consagrada

Uno de los elementos característicos de esta vocación es que una de sus mediaciones 
carismáticas para el seguimiento de Cristo es el voto de obediencia. Es decir, que la 
común exigencia de obediencia a Dios de todo cristiano, en nuestro caso, está mediada 
por quien asume el servicio de autoridad.  La consecuencia más evidente de este hecho 
es que los Institutos de VC se organizan de manera jerárquica, pues hay quienes tienen 
una responsabilidad sobre otros, y esto es una puerta abierta al clericalismo, en ese 



41

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

N
om

br
ar

 lo
 in

no
m

br
ad

o

Hemos de cuestionarnos qué hemos de hacer para posibilitar los relevos, reconocer 
los dones de las Hermanas y potenciar sus capacidades de liderazgo constructivo. La 
sabiduría que se esconde tras la exigencia de limitar en el tiempo las responsabilidades 
de gobierno no pretende solo prevenir los abusos de poder, sino también evitar miradas 
monolíticas y favorecer la riqueza que siempre supone un cambio de perspectiva. Desde 
estas claves, ¿cómo es la práctica concreta de rotación de nuestros Institutos y cómo 
podemos mejorarla?

Junto a la necesaria alternancia, también conviene recordar que la tarea de los superiores 
se restringe a la misión de la congregación, es decir, afecta al ámbito externo de las 
personas. Quien asume el servicio de autoridad tiene la responsabilidad de velar por lo 
común, cuidar de la misión institucional, generar un ambiente que propicie el seguimiento 
de Cristo y el despliegue humano y creyente de cada una, pero no le compete nada que 
atañe al ámbito de la conciencia o la intimidad. 

sentido amplio del que hablábamos. Al marcarse una clara diferencia entre miembros 
del Instituto, se abre la posibilidad de que aquello llamado a ser una mediación degenere 
con cierta facilidad en un espacio de abuso. 

Todos tenemos nuestra parte de poder y, por eso mismo, podemos utilizarlo para hacer 
crecer o de manera abusiva, pero la propia estructura de la VC otorga poder a unos 
sobre otros. Por más que el Código de Derecho Canónico plantee la necesidad de que 
las tareas de gobierno estén limitadas en el tiempo, la propia Congregación de Insitutos 
de Vida Consagrada y Sociedades de Vida Apostólica (CIVCSVA) ha expuesto con claridad 
que resulta demasiado frecuente perpetuarse en este tipo de responsabilidades3. 

Para ello se esquivan los límites temporales marcados por las constituciones alternando 
de un cargo a otro o de una comunidad a otra. Esto impide el necesario cambio de 
perspectivas, miradas y orientaciones en las instituciones y es una notoria pobreza que 
el espíritu del Código de Derecho Canónico pretende evitar.  



42

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

N
om

br
ar

 lo
 in

no
m

br
ad

o

El problema es que aquello que no 
nombramos, no solo no desaparece, 
sino que paradójicamente le otorgamos 
más dominio. Necesitamos darle carta 
de ciudadanía y reconocer ese anhelo 
para posibilitar que sea evangelizado. 

de que se “acompañen” con su superiora o la concentración en una única persona de 
superiora y maestra de novicias.

Otro elemento característico en la VC es el proceso de formación. Quienes entran en 
nuestras instituciones pasan un tiempo conociendo y preparándose para vivir esta 
vocación. Se trata de un período especialmente delicado, pues el deseo de aprender y de 
hacer la voluntad de Dios supone desconectar todos los sistemas de alerta y protección 
que se tienen. Quienes entran en nuestros Institutos lo hacen confiando en las formadoras 
que la Congregación les indica, lo que es condición para que se dé el proceso formativo 
y, a la vez, la posibilidad de que esa misma confianza se traicione, pues se acoge como 
normal aquello que se transmite por las formadoras como tal, lo sea o no. Tampoco es 
difícil, además, que las formandas abran a sus formadoras el ámbito de la conciencia. 

La manera espiritual en que se ha hecho referencia a lo largo del tiempo a esta tarea 
facilita cierta confusión entre la responsabilidad de una superiora y cierta “maternidad 
espiritual” que resulta peligrosa y propicia abusos de poder y conciencia. De hecho, el 
Código de Derecho Canónico tiene cuidado en prohibir que quien asume el servicio de 
autoridad induzca de cualquier modo a que se le manifieste la conciencia (c. 630§5). 
Además, el voto de obediencia implica rendir la voluntad, pero no la conciencia, ni la 
inteligencia, la certeza creyente o la intuición del Espíritu. 

La obediencia fundamental de la que los superiores son mediadores es a Dios, y Él nos 
habla a través de la conciencia (GS 16), por eso ninguna solicitud puede implicar el ámbito 
de nuestra intimidad. Ciertas prácticas habituales en la VC pueden derivar con facilidad 
en abusos de conciencia. Sirvan de ejemplos, la costumbre de los “coloquios con la 
superiora”, de dar “cuenta de oración”, la exigencia de quienes tienen votos temporales 



43

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

N
om

br
ar

 lo
 in

no
m

br
ad

o La finalidad de todo proceso formativo no es otro que ayudar a que la persona despliegue 
todas sus capacidades humanas y creyentes, ganando autonomía y libertad interior. 
Por eso, algo va mal cuando nos encontramos con formandas aniñadas y dependientes 
de qué opine, dice o hace su formadora. Estamos en una etapa en la que no es difícil 
normalizar relaciones manipuladoras y prácticas abusivas. 

Otro elemento característico de la VC es que nos sentimos convocadas en torno a 
un carisma compartido por los miembros del Instituto. Tras el Concilio Vaticano II  y 
la llamada que lanzó a esta vocación a renovarse, se desarrolló tanto una teología del 
carisma. Este, por definición, es un don del Espíritu Santo, por tanto, tiene un dinamismo 
intrínseco que es todo lo contrario a una percepción rígida, delimitada, fija en el tiempo. 
Además, los carismas institucionales se enriquecen con aquellos personales de los 
miembros del Instituto, de modo que ser fieles al legado carismático es, necesariamente, 
serlo creativamente y enriquecerlo, además, con los dones de cada uno. 

A pesar de este aspecto dinámico de los carismas, en la práctica estos se viven con 
frecuencia como algo fijo e inmutable. La comprensión de que el legado carismático es 
algo estático y claramente delimitado puede conllevar dos riesgos que facilitan prácticas 
abusivas. 

En primer lugar, esta vivencia carismática conlleva una percepción de amenaza. Como no 
puede cambiar, el carisma ha de ser protegido y los superiores se convierten en guardianes 
y depositarios principales de este. Así, no es difícil que se acabe comprendiendo a los 
responsables del instituto como salvadores del legado espiritual y que, de este modo, se 
canonice su comprensión del carisma como la única válida y verdadera, convirtiendo en 
ilegítima cualquier manera diversa de comprenderlo. En segundo lugar, una percepción 
fosilizada del carisma deriva con facilidad en una ideología incuestionable y capaz de 
justificarlo todo y de secuestrar conciencias. 

Otro elemento característico de la VC es la vida comunitaria. En esta vocación vivimos 
con personas que no elegimos y que, quizá, jamás elegiríamos. No nos unen ni los lazos 
de sangre, ni los gustos y, a veces, ni siquiera una misma idea de lo que implica esta 
manera concreta de seguir a Jesucristo. A pesar de todo ello, nos sabemos y sentimos 
convocadas por Dios para compartir el día a día. Formar parte de un grupo con el que se 
convive nos exige contar con una serie de dinámicas psicológicas y de grupo que no es 
esencial en otras vocaciones cristianas y que, para ganar en claridad, abordaremos en el 
último apartado. 

2.  Elementos propios de los individuos

En el ámbito eclesial solemos pecar con frecuencia de ingenuidad, quizá de modo especial 
en la VC. A veces no caemos en la cuenta de la distancia que separan los ideales que 
expresamos en nuestros discursos de nuestras decisiones más cotidianas. No siempre 
somos conscientes de la infinita capacidad de autoengaño que tenemos los seres 
humanos. Se requiere mucho conocimiento propio y mucha autenticidad para decirse a 
sí mismo las verdades sin paños calientes ni paliativos. Esta inconsciencia no nos exime 
de la responsabilidad que conlleva. No poner palabra clara a las verdaderas razones por 
las que actuamos y que se esconden detrás de discursos políticamente correctos es uno 
de los mayores pecados, por más que no haya muchas confesiones por ello. 



44

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

N
om

br
ar

 lo
 in

no
m

br
ad

o En la mayoría de los casos no es cuestión de hipocresía, de pensar algo y decir lo 
contrario, sino de obviar y no tener en cuenta las verdaderas dinámicas que impulsan 
nuestras acciones y que no se ajustan tan claramente a nuestros discursos religiosos. 
Esta inconsciencia es muy evidente en el deseo de poder, que todos los seres humanos 
compartimos, aunque en el ámbito eclesial no se verbaliza. Según la tradición evangélica, 
el mismo Jesucristo fue tentado por el anhelo de poder, pero en la Iglesia se oculta y no 
se nombra. Pareciera que albergamos la ilusión de que querer vivir en servicio o hablar 
de “lavar los pies” hace que ya desaparezca el deseo de poder, pero no es cierto. 

Esta tendencia a la negación aumenta en la VC femenina, pues hemos integrado una 
autoimagen que atribuye a los varones la fuerza y el poder y a las mujeres valores como la 
delicadeza y la sumisión. Si ya puede ser difícil reconocer la presencia de deseo de poder 
en el ámbito eclesial, aún es más complicado cuando nuestro imaginario inconsciente 
sobre qué valores deben caracterizar a una mujer rechaza el poder. El problema es 
que aquello que no nombramos, no solo no desaparece, sino que paradójicamente le 
otorgamos más dominio. Necesitamos darle carta de ciudadanía y reconocer ese anhelo 
para posibilitar que sea evangelizado. 

Junto a ese deseo de poder que compartimos todos, hemos de tener en cuenta ciertas 
tendencias psicológicas que facilitan el abuso de poder y conciencia, tanto por parte de 
quienes abusan como de las víctimas. Sin necesidad de que llegue al nivel de trastorno 
de personalidad, quienes tienen cierta tendencia al narcisismo presentan una especial 
facilidad para utilizar el poder de un cargo de forma abusiva. 

La necesidad de generar admiración, la prepotencia y la falta de medida real de sí les 
lleva a anular a quienes puedan hacerles sombra y rodearse de aquellos a quienes puede 
manipular con facilidad. Se trata de personas a las que les cuesta descubrir las necesidades 
de los demás y validar los sentimientos ajenos, así como reconocer los propios errores 
y asumir la culpa. Suele tratarse de gente encantadora, incluso carismática, que saben 
amoldarse a lo que se espera de ellas y reconocen con rapidez los puntos débiles de 
quienes le rodean. 

Solemos caricaturizar a quienes cometen abusos, pues nos resulta más sencillo imaginar 
que se trata de monstruos terribles y de gente cruel, pero la apariencia de los peores 
abusadores es justo la contraria. Aquellos a los que se admira y que nadie les creería 
capaces de maltratar a otros son mucho más peligrosos que quienes abusan de forma 
tosca de su ámbito de poder. 

También solemos tener dificultad para comprender la psicología de la víctima. Pensamos 
que solo les sucede a personas débiles o con alguna dificultad objetiva que pretendemos 
reunir en el calificativo “vulnerable”. No solemos caer en la cuenta de que todos somos 
víctimas potenciales, porque cualquiera es susceptible de ser maltratado y de que, 
pensando que nos cuidan, nos hagan daño. Con todo, esta posibilidad universal de ser 
manipulados aumenta según las circunstancias, especialmente cuando se tienen ciertas 
heridas en la propia historia. Así, quienes han vivido relaciones tóxicas o abusivas tienen 
más probabilidades de caer de nuevo en ellas. 

Nuestra incapacidad para ponernos en la piel de las víctimas se refleja cuando nos 
preguntamos por qué no han hecho nada para evitarlo. No solemos entender lo que se 
llama el síndrome de indefensión aprendida que muchas víctimas sufren. La frustración 
e impotencia sentida cuando nos encontramos en una situación abusiva nos puede 



45

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

N
om

br
ar

 lo
 in

no
m

br
ad

o llevar a  renunciar a hacer nada, porque en algún momento hemos experimentado 
que no se podía hacer nada. Este aprendizaje queda tan grabado que se asume esa 
impotencia e indefensión y les lleva a no actuar para evitar el sufrimiento, convencidos 
de que no pueden hacer nada. Ojalá fueramos ganando en sensiblidad e intuyéramos la 
complejidad de vivencias de una víctima, que no hace lo que quiere sino lo que puede. 

Ante una situación de abuso de poder o de conciencia, es fundamental que la víctima 
tenga una red de apoyo que le permita afrontarlo y reaccionar. Por desgracia, en la vida 
comunitaria esto no es tan frecuente como cabría desear.  

3.  Elementos propios de las dinámicas de grupos

La psicología de grupos nos ha mostrado que existen dinámicas y estructuras 
comunitarias que favorecen las prácticas abusivas. Siguiendo la imagen que hemos usado 
anteriormente, cabría preguntarnos qué hace que un grupo humano se convierta en ese 
plomo capaz de envenenar el vino. Hay cuestiones que tienen que ver con la situación 
sociológica en la que vivimos. Hace mucho ya que el sociólogo Zygmunt Bauman definió a 
esta sociedad como una sociedad líquida. Simplificando mucho, este autor mostraba que 
estamos viviendo en tiempos que se caracterizan por la ausencia de realidades ciertas y 
firmes, donde los criterios sobre lo que es válido y lo que no son tan dispares que reina 
la incertidumbre. 

Mientras en otras épocas la identidad nos venía casi dada, ahora cada uno se ve abocado 
a construir la suya. Y, en este contexto, el grupo de pertenencia se vive desde esta 
necesidad de descubrir y reivindicar quién es cada uno. En medio de la incertidumbre 
que la sociedad nos devuelve, se busca cierta seguridad psicológica en identidades 
rígidas, por más que lo contrario a lo líquido sea lo sólido. Vivimos lo incierto con mucha 
dificultad y a veces es más fácil renunciar al riesgo de la libertad de pensamiento, de 
discernimiento y de no tener claro qué paso concreto dar. Es fácil preferir respuestas 
claras y asumir decisiones ajenas que libren del riesgo a equivocarse. 

El auge de fundamentalismos políticos y cierto estilo de movimientos e instituciones 
eclesiales se deben a razones sociológicas y psicológicas, pues responde al anhelo de 
seguridades inquebrantables, de una identidad sin fisuras y de controlar un mundo 
que se percibe como incierto. Se multiplican los grupos que se caracterizan por estar 
muy cerrados sobre sí mismos, con una identidad grupal y una ideología muy marcada 
y donde el concepto de autoridad es muy fuerte y centrado en los líderes. Los datos de 
investigaciones por causas de abusos de todo tipo, las múltiples intervenciones eclesiales 
en congregaciones nuevas y los escándalos en torno a fundadores demuestran que no 
es el modo  más sano para constituir un grupo humano, pues “pudre manzanas”. 

Junto a estas implicaciones del momento social, conviene tener en cuenta la influencia 
que ejercen los demás sobre nosotros. No siempre somos conscientes de la necesidad 
que tenemos de formar parte de algo y de cómo esto nos orienta hacia la conformidad 
con el grupo al que se pertenece. El grupo, en mayor o en menor medida, influye directa 
o indirectamente en nosotros y nos lleva a hacer aquello que no haríamos por impulso 
personal, por mucho que nos creamos que elegimos nosotros. Además, nos ofrece 
modelos de conducta que se nos anima a imitar aún sin verbalizarlo de modo explícito. 
Esta influencia, en sí, no es negativa, pues nos puede alentar y propiciar el crecimiento 
personal, pero también puede degenerar en sistemas perversos. 



46

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a,
 E

SS
E 

  -
   

N
om

br
ar

 lo
 in

no
m

br
ad

o La psicología social ha comprobado el papel del contexto grupal a la hora de conectar y 
desconectar de modo selectivo los propios valores morales. Existen diversas estrategias 
para fomentar la aprobación de la persona al sistema y convertir en banal el mal realizado, 
tal y como la historia nos ha mostrado de manera repetida. Hacer sentir superiores a 
unos frente a otros, el adiestramiento, la ideología o el secretismo son algunos de los 
muchos recursos que se emplean para esta finalidad. Salvando las distancias, también 
en los institutos de VC podemos reconocer esas dinámicas, pues tenemos años de 
formación, una espiritualidad que se puede cosificar como ideología y es fácil adquirir 
cierta sensación de superioridad con respecto a otras vocaciones.

Conviene sospechar de ciertas convicciones en la VC, como creer que las decisiones 
comunitarias son per se las más acertadas o sobrevalorar la unidad. No podemos olvidar 
lo fácil que resulta manipular a un grupo. Como sucede también en otros ámbitos, 
como la política, hay estudios psicológicos que explican qué puede provocar que una 
comunidad religiosa elija a un líder con tendencias psicológicas capaces de derivar en 
actitudes abusivas.

Cierta visión idílica lleva con facilidad a la tiranía de la unidad, confundiendo esta con 
la uniformidad, donde no hay vivencia sana de la diversidad, se pierde el derecho a la 
disensión y se tiende al pensamiento único. 	 En esta tiranía de la unidad la presión 
del grupo es clave. Para forzar esta situación existen muchas maneras, sutiles o no, de 
disolver cualquier voz diversa a lo que se considera normativo o de dejar a un lado a 
quienes se consideran notas disonantes al conjunto. En estas situaciones de maltrato el 
silencio de los buenos convierte a todos en víctimas y verdugos, generando una red tóxica 
de relaciones y convirtiendo en un acto heroico cualquier expresión de desacuerdo o de 
censura del sistema. 

Se trata de una espiral de silencio que convierte a los espectadores en cómplices y 
víctimas. Así se normaliza el mal, se justifica y se convierte en el “problema de otro”. 
De este modo, la vida resulta más sencilla y no se corre el peligro de quien se atreve a 
cuestionar el status quo. La comunidad puede ser cómplice y víctima de una dinámica 
abusiva normalizada, pues cada uno acaba renunciando a ser quien se es por no pagar 
los duros precios que esto implica.  

Sin duda otros muchos elementos también entran en juego, interrelacionándose entre 
sí y con capacidad para llevarnos a situaciones donde no queremos estar. Necesitamos 
sistemas de control que sean efectivos para abordar, resolver y prevenir comportamientos 
abusivos, poniéndose en favor de las víctimas. Tendremos la VC que construyamos entre 
todas, ojalá aprovechemos estos “signos de los tiempos” para generar estructuras que 
hagan a las mujeres que entran en nuestras Congregaciones personas más libres y 
acordes con lo que Dios sueña de nosotras. 

1	 Estas páginas son una versión abreviada y simplificada de mi artículo «La presencia innombrada. Abuso 
de poder en la Vida Consagrada», publicado en Teología y Vida. En acceso abierto en: http://ojs.uc.cl/in-
dex.php/tyv/article/view/32715/34801.

2	 Francisco, Carta del Santo Padre Francisco al Cardenal Reinhard Marx, Arzobispo de Munchen und 
Freising (10/06/2021). Acceso online: https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2021/docu-
ments/20210610-cardinale-marx.html.

3	 Lo denuncia en el nº 22 del documento Para vino nuevo, odres nuevos  (2017).



47

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2

El P. Malvaux tiene un doctorado en derecho canónico por la 
Universidad Saint Paul (Ottawa) y ha sido profesor de derecho 
canónico y eclesiología en diversas universidades. Actualmente 
es profesor en la Universidad Gregoriana. Del el 1997 al 2002 
fue superior de una comunidad en Bruselas y dirigió el Instituto 
Internacional Lumen Vitae.

La conferencia fue presentada en octubre de 2021 en el webinar de 
Derecho Canónico organizado por la UISG-USG.

P. Benoit Malvaux, SJ

CAMBIOS DEL DERECHO PENAL CANÓNICO
Y EL ABUSO

1.	 Introducción

La revisión del libro VI del Código de derecho canónico sobre el derecho penal y sus 
consecuencias en materia de abuso es un tema complejo que voy a intentar presentar 
de la forma más clara posible. En primer lugar, voy a situar esta revisión en el marco de 
la evolución de la mentalidad en la Iglesia en relación al derecho penal. A continuación, 
presentaré las nuevas normas relativas a los abusos y a las penas con las cuales son 
sancionados. Finalmente, ofreceré algunas breves reflexiones personales sobre la 
implementación del nuevo sistema. 

Antes, me gustaría señalar que la revisión del libro VI del Código sobre el derecho penal 
canónico refleja un cambio radical en la forma en la que la Iglesia considera el derecho 
penal. Con una ligera caricatura, se podría decir que en la época del Concilio, el derecho 
canónico, y más aún su rama penal, era considerado como contrario al mandamiento 
del amor, hasta el punto que algunos teólogos propusieron que se debería suprimir el 
derecho penal del ordenamiento jurídico canónico. Esta propuesta no prosperó, ya que el 
Código de 1983 incluye un libro VI dedicado al derecho penal. Sin embargo, la mentalidad 
dominante, todavía a principios de los años noventa, cuando estudié derecho canónico, 
era que no debía recurrirse al derecho penal sino en casos de extrema necesidad. En 
consecuencia, casi nunca fue aplicado. 

Las cosas comenzaron a cambiar a partir de los años 90, cuando estallaron los primeros 
escándalos de abuso sexual de menores por parte de los clérigos. Ante el horror de dichos 
actos, poco a poco se tomó consciencia de que el derecho penal tenía su lugar dentro 
del ordenamiento canónico, y que la aplicación de sanciones a los perpetradores de 
abusos sexuales de personas inocentes se justificaba, concretamente, para restablecer 



48

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
am

bi
os

 d
el

 d
er

ec
ho

 p
en

al
 c

an
ón

ic
o 

y 
el

 a
bu

so la justicia y reparar le escándalo. El escándalo ya no era que la Iglesia castigara, sino que 
los crímenes quedaran impunes. Era una verdadera revolución copernicana. 

Sin embargo, las cosas no cambiaron de la noche a la mañana. No tengo necesidad de 
extenderme en la tentación experimentada por las autoridades eclesiásticas de sofocar 
los casos; aunque también, allí donde la autoridad deseaba sancionar al autor del 
crimen de abuso sexual, esta se encontraba impotente, porque en la Iglesia no existía 
la costumbre de sancionar. Para ayudar a los responsables de la Iglesia a entrar en esta 
nueva dinámica, desde el año 2001, fue promulgado el motu proprio Sacramentorum 
sanctitatis tutela, que transfería a la Congregación para la Doctrina de la Fe la competencia 
de juzgar un determinado tipo de delitos, entre los cuales se encontraban los delitos 
de abusos sexuales de menores cometidos por los clérigos, con el fin de ayudar a los 
pastores a reaccionar de manera adecuada. Es un proceso que ha exigido mucho tiempo 
–las prácticas profundamente arraigadas no se cambian con una varita mágica; pero, a 
medida que las revelaciones han ido multiplicándose y que la necesidad de reaccionar 
se ha hecho más apremiante, las prácticas sancionadoras también han ido aumentando. 
A partir de 2007, parecía necesario no limitarse a añadir leyes complementarias a las 
ya existentes en el Código, sino reformar el Código mismo, más concretamente su libro 
VI relativo al derecho penal. La reforma del libro VI ha llevado tiempo: del 2007 al 2021. 
Esto puede explicarse por diferentes razones sobre las cuales no me voy a detener 
aquí, pero en realidad creo que ha sido una suerte, porque durante todos estos años, 
la Iglesia no ha dejado de evolucionar y de ampliar el campo de aplicación del derecho 
penal en materia de abuso. Si hubiéramos revisado el libro VI solo en dos-tres años, 
habríamos ido demasiado rápido, y no nos habríamos beneficiado de la evolución vivida 
en la Iglesia en la década de 2010. Los redactores del nuevo libro VI han podido tener 
en cuenta estos cambios e integrarlos en su proyecto de revisión. Así mismo, la revisión 
del derecho penal tampoco podía retrasarse indefinidamente con el pretexto de que las 
cosas todavía tenían que cambiar más; por tanto, el próximo 8 de diciembre entrará en 
vigor el nuevo libro VI. 

No voy a presentar aquí la totalidad del nuevo libro VI del Código, pero me gustaría 
destacar tres características de su revisión. En primer lugar, ciertas modificaciones 
reflejan la toma de conciencia a la que me refería antes: el derecho penal es útil para el 
bien del Pueblo de Dios, que sufre y se escandaliza ante la impunidad de la que se han 
visto beneficiados los autores de ciertos delitos. En este sentido, la nueva versión del 
libro VI es más severa que la versión de 1983. Un buen ejemplo se encuentra en el canon 
1341, que trata sobre la aplicación de las penas. En pocas palabras, allí donde la versión 
de 1983 insiste en la importancia de probarlo todos antes de sancionar, la nueva versión 
insiste en la obligación de sancionar cuando no queden otros medios para restaurar la 
justicia. La aplicación del derecho penal ya no es un procedimiento excepcional al que se 
recorre a regañadientes cuando realmente ya no hay otra forma de hacerlo, sino que se 
impone desde el momento en que se manifiesta que una solución amistosa no permite 
restablecer la justicia y reparar el daño. 

Otro avance realizado por la revisión del libro VI ha sido asegurar una mayor coherencia 
del derecho penal canónico y, concretamente, una mayor coherencia entre las normas 
particulares y los títulos bajo el cual aparecen. 

Finalmente, los autores de la reforma han buscado hacer el derecho penal más eficaz al 
especificar la o las sanciones aplicables en caso de delito. El legislador de 1983 recurría 
a menudo a la noción de justa pena, lo cual en teoría era muy bueno (en sí mismo, está 
totalmente justificado aplicar la pena justa), pero que en la práctica no ayudaba a la 
aplicación de la pena, en la medida en que no se sabía en qué consistía la pena justa en 



49

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
am

bi
os

 d
el

 d
er

ec
ho

 p
en

al
 c

an
ón

ic
o 

y 
el

 a
bu

so cuestión. En la nueva versión del libro VI, el legislador ha precisado reiteradamente qué 
pena debe aplicarse, lo cual facilitará la aplicación del derecho penal canónico. 

2.	 La presentación de las normas

Después de esta breve presentación general de la revisión del libro VI del Código, paso a 
la presentación de las normas que tratan específicamente de los delitos de abuso.

En primer lugar, recuerdo lo que prevé la versión actual del Código de 1983 sobre este 
tema. El canon fundamental en este caso es el 1395 §2, que dice que el clérigo que ha 
cometido una ofensa contra el sexto mandamiento del Decálogo, bien se haya cometido 
la ofensa por medio de violencia o con amenazas o públicamente, o bien con un menor 
de menos de dieciséis años, será castigado con penas justas, e incluso, si el caso lo 
exige, la pérdida del estado clerical. En otros términos, el Código prevé como delito 
canónicamente punible el abuso sexual por un clérigo (es decir, un obispo, un sacerdote 
o un diácono) de cualquier persona cometido con violencia o con amenaza (la violación, 
por ejemplo) o públicamente (atentando la moralidad pública), o incluso el abuso sexual 
de un menor de dieciséis años. 

Este canon 1395 §2 fue en rarísimas ocasiones aplicado en los años que siguieron a la 
entrada en vigor del Código de 1983, bien porque las autoridades eclesiásticas sofocaban 
los hechos con el objetivo de salvaguardar la buena reputación de la Iglesia, bien porque 
eran reacios a imponer sanciones, dada la mentalidad «anticanónica» a la que aludí 
anteriormente. Las cosas empezaron a moverse a partir de la década de los años 1990. El 
motu proprio Sacramentorum sanctitatis tutela de 2001 no solo hizo a la Congregación para 
la Doctrina de la Fe competente para los abusos sexuales de menores por los clérigos, 
sino que hizo posible la ampliación del campo de aplicación del canon, al extenderlo al 
abuso sexual de menores mayores de 16 años. En 2010, las nuevas normas de aplicación 
del motu proprio dieron un paso más al adjuntar el delito de abusos sexuales de personas 
habitualmente carentes del uso de la razón y el delito de detención o de divulgación 
de imágenes pornográficas de menores de 14 años. Posteriormente, se añadirían 
otras disposiciones, concretamente, el motu proprio Vos estis lux mundi de 2019 sobre 
la obligación para los clérigos y los religiosos de denunciar los abusos sexuales de los 
que tuvieran conocimiento a la autoridad eclesiástica competente. Sin embargo, en lugar 
de continuar multiplicando las normas paralelas al Código de 1983, parecía preferible 
integrar estas normas en una nueva versión del Código, aprovechando de la revisión del 
libro VI del Código que estaba en curso desde 2007.

3.	 Las modificaciones de contenido del derecho penal

Antes de presentar los cambios de contenido del derecho penal realizados en la nueva 
versión del libro VI en relación a los abusos en la Iglesia, quiero llamar su atención sobre 
el hecho de que el canon relativo a los abusos sexuales de menores por clérigos ha 
cambiado de lugar en el interior del libro VI. El actual c. 1395 §2 se encuentra en el título 
V del libro VI, que trata de los delitos contra las obligaciones especiales. En la versión 
revisada del Código, estos delitos son objeto del c. 1398 §1 1º, que se encuentra en el 
Título VI del libro, relativo a los delitos contra la vida, la dignidad y la libertad humanas. 
Este desplazamiento refleja una evolución positiva del punto de vista desde el cual se 
entiende el delito de abuso sexual de menores. En el Código de 1983, se considerada 
principalmente como una falta al voto de castidad, si el clérigo era religioso, o, de forma 
más general, al sexto mandamiento del Decálogo, en el caso de clérigo diocesano. El 
problema principal era que el clérigo no había cumplido sus obligaciones. En la versión 



50

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
am

bi
os

 d
el

 d
er

ec
ho

 p
en

al
 c

an
ón

ic
o 

y 
el

 a
bu

so

En referencia al objeto del delito, la primera ampliación se encuentra en el nuevo canon 
1398 §1 2º, que establece el delito que consiste en que un clérigo recluta o conduce a un 
menor o una persona a quien falta habitualmente el uso de la razón o una persona a la 
cual el derecho reconoce una protección similar a realizar o a participar en exhibiciones 
pornográficas reales o simuladas. Es una disposición nueva, que tiene en cuenta la 
evolución de las prácticas y de la tecnología. Por tanto, el clérigo que incita a un menor 
a grabarse en su portátil mientras se masturba, aunque no abuse sexualmente de él de 
forma directa, podrá ser sancionado con la privación de su oficio u otras sanciones, que 
pueden llevar a la pérdida del estado clerical.

Sobre este nuevo canon, destaco un problema específico en su traducción al inglés. 
Esta traducción habla de clérigo que «grooms o induce a un menor a exponerse 
pornográficamente o participar en exhibiciones pornográficas». La palabra «grooming», 
según tengo entendido, puede designar el hecho de entablar una conversación de tipo 

revisada del libro VI, este delito es considerado desde el punto de vista de la víctima, 
cuya vida y dignidad se han visto atentadas gravemente. El problema ya no es que el 
clérigo no haya respetado sus obligaciones, sino que ha dañado gravemente a otros. El 
desplazamiento del canon sobre los abusos sexuales de menores por los clérigos sigue 
también la línea de la evolución de las mentalidades en la sociedad y en la Iglesia, que 
ahora pone en primer plano la preocupación por la víctima. 

En referencia al contenido de las nuevas normas, estas realizan algunas ampliaciones 
de la noción de delito de abuso. De entre ellas, algunas integran ampliaciones ya 
contempladas en las leyes particulares que se han ido sucediendo desde 2001. Otras 
son verdaderas innovaciones, incluso en relación a esas leyes. Para una presentación 
más clara, propongo analizar de forma sucesiva las ampliaciones en relación al objeto 
del delito, seguidamente las extensiones en relación al autor del delito y, finalmente, las 
ampliaciones en relación a las víctimas del delito. 



51

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
am

bi
os

 d
el

 d
er

ec
ho

 p
en

al
 c

an
ón

ic
o 

y 
el

 a
bu

so

El derecho penal es útil para el bien 
del Pueblo de Dios, que sufre y se 
escandaliza ante la impunidad de la que 
se han visto beneficiados los autores de 
ciertos delitos. En este sentido, la nueva 
versión del libro VI es más severa que la 

versión de 1983. 

trata de imágenes pornográficas de cualquier menor, mientras que las normas de 2010 
hablaban de menores de menos de catorce años. El hecho de que un clérigo descargue 
imágenes pornográficas de menores o transfiera dichas imágenes ahora es integrado en 
el Código como un delito responsable de la privación del oficio y de otras penas justas, e 
incluye eventualmente la pérdida del estado clerical. 

Un tercer cambio mayor con respecto al objeto del delito es el nuevo §3 del can. 1395 que, 
además de la ofensa contra el sexto mandamiento cometido con violencia o amenazas, 
ya presente en el Código de 1983, prevé que «se impondrán penas justas, incluso, si el 
caso lo exige, la destitución de estado clerical, al clérigo que, por abuso de la autoridad, 
comete una ofensa contra el sexto mandamiento del Decálogo u obligue a alguien a 
realizar o a sufrir actos sexuales.» Se trata de una modificación muy importante, que se 
hace eco del escándalo suscitado a raíz de la multiplicación de la revelación de abusos 
sexuales de adultos por parte de los clérigos que aprovechan su condición para hacerlo. 

sexual con un menor. Por ejemplo, el hecho de hablar de sus órganos sexuales o de 
invitarlo a contar el modo en cómo se masturba. Aquí no estamos hablando de esto. 
Las traducciones del canon a las otras lenguas («reclutar»  en español, «reclutare»  en 
italiano, «recruter» en francés) muestran que la interpretación aquí se dirige a la acción 
de reclutar a un menor para participar en escenas pornográficas. 

El n.º 3 de este mismo canon 1398 §1 introduce en el Código otro delito nuevo en relación 
al Código de 1983, pero que de hecho no es una novedad, porque este delito ya se había 
establecido en la aplicación de las normas de 2010 de Sacramentorum sanctitatis tutela. 

Se trata del hecho de un clérigo de conservar, exhibir o divulgar en cualquiera de sus 
formas y a través de cualquier medio imágenes pornográficas, adquiridas de forma 
inmoral, de menores o de personas generalmente afectadas de por un imperfecto uso 
de razón. El texto del nuevo canon es un poco diferente del texto de las normas de 2010: 
se añade de forma evidente la exhibición de imágenes pornográficas; además ahora se 



52

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
am

bi
os

 d
el

 d
er

ec
ho

 p
en

al
 c

an
ón

ic
o 

y 
el

 a
bu

so Hasta el presente, tales actos eran reprobables, pero no constituían propiamente delitos 
por sí mismos. A partir de ahora, ya no será así. Un clérigo que abusa sexualmente 
de un adulto sobre el que ejerce una autoridad jurídica podrá ser castigado –por 
ejemplo, pensemos en un maestro de novicios que abusa sexualmente de un novicio. 
Menos evidente para mí es el caso de un clérigo que abusa de su autoridad espiritual 
(por ejemplo, un acompañante espiritual que abusa sexualmente de la joven a quien 
acompaña). Puede ser adecuado que el legislador dé una interpretación auténtica de 
la noción de autoridad, para que se sepa con mayor precisión hasta dónde se aplica el 
nuevo canon 1395 §3.

A propósito, se habrán dado cuenta que le legislador no ha usado la expresión de «abuso 
de persona vulnerable», que se encuentra, por ejemplo, en el motu proprio Vos estis lux 
mundi. Sin duda, ha tenido en cuenta las críticas presentadas con respecto a esta noción 
subjetiva (¿Cómo se puede definir la vulnerabilidad de una persona?), mientras que la 
noción de autoridad de la que se abusa es más objetiva. 

El final del mismo §3 del nuevo canon 1395 introduce un nuevo delito, el hecho de que un 
clérigo obligue a alguien a realizar o a padecer actos sexuales. En esta hipótesis, según yo 
entiendo esta nueva norma, el clérigo autor del delito no está directamente implicado en 
el abuso sexual, pero utiliza su autoridad o su fuerza para obligar a una o más personas 
a realizar o a sufrir actos sexuales. Se podría imaginar también el caso de un maestro de 
novicios que obliga a dos de sus novicios a tener relaciones sexuales entre ellos. 

4.	 Las novedades de la versión revisada del libro VI del Código 

Estas son las diferentes novedades de la versión revisada del libro VI del Código en 
relación al objeto del delito de abuso. Por decirlo brevemente, ahora son considerados 
delitos por el Código de derecho canónico, el reclutamiento por parte de un clérigo de un 
menor para exhibiciones pornográficas, conservaciones, exhibiciones o divulgación de 
imágenes pornográficas de menores, el delito contra el sexto mandamiento por parte 
de un clérigo que abusa de su autoridad, y el hecho de obligar a alguien a realizar o a 
padecer actos sexuales. 

Veamos ahora los casos de ampliación del campo de aplicación del derecho penal con 
respecto al autor del delito de abuso. La novedad fundamental aquí, no solo en relación 
al Código de 1983, sino también en relación con las leyes posteriores, se encuentra en el 
c. 1398 §2, que establece que el miembro (implícitamente no clérigo) de un instituto de 
vida consagrada o de una sociedad de vida apostólica y cualquier fiel que goce de una 
dignidad o cumpla un oficio o una función en la Iglesia que cometa un delito contemplado 
por el canon 1398 §1 o por el canon 1395 §3 será castigado con penas de limitación del 
ejercicio o de la privación de oficio o de otras penas. Aquí también hay un avance en la 
medida en que el Código de 1983 sólo preveía un delito en el caso de que se tratara de 
un clérigo. El religioso no clérigo, la religiosa o el laico con responsabilidad pastoral que 
abusa sexualmente de un menor podía ser objeto de medidas disciplinarias (incluida la 
expulsión del instituto, en el caso del religioso o de la religiosa), pero no podía ser objeto 
de una pena canónica propiamente dicha. A partir de ahora, estas personas podrán ser 
sancionadas con las penas previstas por el canon 1336 §§ 2-4 (en concreto, la prohibición 
de ejercer un oficio o a la privación de un oficio) u otras penas según la gravedad del 
delito. Aquí el legislador incluye otro reproche dirigido al derecho penal vigente, que 
solo consideraba a los clérigos. Aquí también podemos ver un ejemplo del cambio desde 
el ángulo sobre el cual se considera el delito, del que ya he hablado. Si se considera en 
primer plano el incumplimiento de un deber, el abuso sexual puede ser considerado 
como más grave si es cometido por un ministro ordenado que por un laico. En cambio, 



53

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
am

bi
os

 d
el

 d
er

ec
ho

 p
en

al
 c

an
ón

ic
o 

y 
el

 a
bu

so si se pone en primer plano la víctima, esta distinción ya no tiene razón de ser. Para la 
víctima, el abuso sexual no es en sí mismo menos grave porque sea cometido por parte 
de un religioso hermano o por un laico con responsabilidad pastoral. 

Termino con la ampliación del campo de aplicación del derecho penal para los abusos 
con respecto a la víctima del delito. En este ámbito, la mayoría de las «novedades» aquí 
son sobre la integración en el Código de disposiciones ya introducidas por las leyes 
específicas posteriores a 2001. Así, el delito de abuso sexual ya no se refiere solo al abuso 
de un menor de menos de dieciséis años, sino al abuso de cualquier menor. La persona 
que habitualmente tiene un uso imperfecto de la razón, es decir, quien padece una 
discapacidad mental es equiparada al menor. Estas dos ampliaciones del delito fueron 
realizadas por las normas de aplicación de Sacramentorum sanctitatis tutela, en 2001 o 
en 2010. Por otra parte, el canon 1398 §1 1º y 2º introduce un tercer tipo de víctima 
posible, lo cual es una verdadera novedad: la persona a la que el derecho reconoce 
una protección similar a la de los menores y a las personas privadas habitualmente del 
uso de razón. Debo admitir que no sé qué entiende el legislador con ello; pero abre la 
puerta a que, en el futuro, sean reconocidos otras categorías de víctimas en las que el 
abuso sexual por un clérigo, un consagrado o un laico con responsabilidad pastoral será 
considerado un delito.

De forma indirecta, el nuevo canon 1395 §3 hace posible otra ampliación de la noción 
de víctima en relación al delito contra el sexto mandamiento por abuso de la autoridad. 
En este caso, independientemente de la edad de la víctima, el clérigo, el consagrado o el 
laico con responsabilidad pastoral que utiliza su autoridad para abusar sexualmente de 
una persona comete un delito según el derecho canónico. 

Me parece que estos son los principales cambios introducidos por la nueva versión del 
libro VI en aquello que concierne a los delitos de abuso. Los cambios más significativos 
para mí, son, en primer lugar, el hecho de considerar el abuso sexual de menores como 
un delito contra la vida y la dignidad humana, más que como un delito contra el voto 
de castidad, lo cual pone en primer plano a la víctima. En segundo lugar, el hecho de 
considerar como delito el abuso sexual de un menor por un religioso no clérigo o un 
laico con responsabilidad pastoral, y no solo por un clérigo, así como el abuso sexual por 
abuso de autoridad de cualquier persona y no solo de menores. Para mí, estos son los 
cambios más significativos. 

Sin embargo, podemos preguntarnos cuáles son las consecuencias prácticas de esta 
reforma. En algunos casos, quizás serán más bien de orden simbólico. Por ejemplo, me 
refiero a la ampliación del delito de los religiosos no clérigos. Es importante saber que, 
hasta el día de hoy, los religiosos no clérigos que abusan de un menor o que cometen otro 
acto reprensible –como por ejemplo, la descarga de ficheros de pornografía infantil– ya 
pueden ser objeto por parte de su superior de medidas administrativas o disciplinarias, 
las cuales incluyen la revocación de su oficio, la prohibición de realizar determinados 
actos (por ejemplo, el acceso a internet), etc. A partir de ahora, también podrá ser objeto 
de sanciones equivalentes. Simbólicamente, esto puede tener un peso: ya no estoy sujeto 
a una medida administrativa, pero estoy condenado a una pena, aunque el resultado 
concreto será el mismo: si soy destituido de mi cargo por una medida administrativa o si 
soy condenado a la pena de privación del cargo, ya no puedo ejercer este cargo.

En lo que se refiere a los religiosos o más ampliamente a los consagrados, todavía habrá 
que ver las repercusiones de las modificaciones del derecho penal en relación con la 
destitución del instituto. Saben que según el actual canon 695, el religioso que comete 
uno de los delitos mencionados en los cánones 1395, 1397 y 1398 debe ser expulsado del 
instituto, excepto en el caso del canon 1395 §2, si el superior juzga que puede disponerse 



54

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
, S

J  
 - 

  C
am

bi
os

 d
el

 d
er

ec
ho

 p
en

al
 c

an
ón

ic
o 

y 
el

 a
bu

so otra cosa para la enmienda del miembro, la restauración de la justicia y la reparación del 
escándalo. En el caso de un religioso, clérigo o no clérigo, que ha abusado sexualmente 
de un menor, el superior tiene cierto margen de maniobra. En principio, debe expulsar 
al religioso del instituto. Sin embargo, puede valorar si hay otros medios de restablecer 
la justicia y reparar el escándalo, especialmente cuando se trata de hechos pasados y el 
religioso ya es anciano. En este caso, al menos en la Compañía de Jesús, el jesuita no es 
despedido, sino sometido a medidas restrictivas. 

Esperemos que el legislador no olvide adaptar el canon 695 a la nueva numeración del 
libro VI. Les recuerdo que la restitución del instituto no es una sanción –el libro VI no 
habla sino de una medida administrativa de gobierno. por tanto, la revisión del libro VI 
no tendrá consecuencias en este sentido. Esto me lleva a afirmar que la ampliación de la 
noción de delito a los abusos cometidos por los religiosos no clérigos, sobre todo, tiene 
un significado simbólico. 

Por otro lado, la ampliación del delito al abuso sexual de adultos por abuso de autoridad 
tendrá más consecuencias prácticas, al menos para los clérigos. Hasta el día de hoy, el 
clérigo que usaba su autoridad para abusar sexualmente de una persona adulta podía 
ser sometido a medidas disciplinarias, pero no era posible la pérdida del estado clerical. 
Esto ahora será posible. 

Por tanto, es posible, pero, ¿será realmente así? Esta es otra pregunta que me hago sobre 
esta reforma, es decir, su puesta en práctica. En efecto, no es suficiente establecer que 
un comportamiento es delictivo y puede ser castigado con una u otra sanción, también 
es necesario que estas penas puedan ser aplicadas. Sin embargo, es necesario saber 
que, hasta el momento, la legislación relativa a la competencia de la CDF no ha cambiado; 
es decir, la Congregación para la Doctrina de la Fe no es competente para los nuevos 
delitos introducidos en el Código. Por tanto, cuando un ordinario recibe una denuncia 
sobre uno de estos nuevos delitos, deberá realizar una investigación preliminar, para 
establecer la probabilidad del delito, más que decidir la apertura de un proceso judicial, 
ante el tribunal diocesano, o de un proceso administrativo, ante el mismo ordinario. De 
hecho, es el mismo procedimiento que existe para el delito de abuso sexual de menor 
por parte de un clérigo, excepto que, si la investigación preliminar permite establecer 
la probabilidad del delito, no es el ordinario quien decide iniciar un proceso, sino que él 
envía el expediente a la CDF, para que decida el modo de seguir con el procedimiento. 
Desde mi experiencia como procurador de la Compañía de Jesús, puedo afirmar que 
nos ayudó mucho la obligación de enviar los expedientes a la CDF, tanto para seguir 
una política coherente en esta materia como también para tratar de forma efectiva los 
expedientes.

Si la puesta en práctica de las nuevas normas penales se deja en manos de los ordinarios 
y tribunales diocesanos, existe el riesgo en que quede en letra muerta en muchos lugares, 
bien por falta de motivación, bien por falta de competencia de los ordinarios y de los 
tribunales diocesanos. Por tanto, personalmente, me pregunto si no sería adecuado 
ampliar la competencia de la CDF a estos nuevos delitos, de forma que se promueva la 
implementación de la nueva legislación.



55

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2

LA VIDA DE LA UISG

Desde la oficina de la Secretaria Ejecutiva 

Es difícil creer que ahora estamos al otro lado de la Asamblea de mayo, un encuentro 
extraordinario con 510 superioras generales presentes en el lugar y otros 174 en línea. 
Transmitir el programa planificado en 14 lenguas distintas y que las hermanas pudieran 
participar y compartir en línea mientras otras trabajaban en la sala del Ergife fue una 
verdadera hazaña. Agradecemos a la oficina de comunicación y al equipo de tecnología 
de la UISG haberlo hecho posible. 

El tema “Abrazando la vulnerabilidad en el camino sinodal” y las ponencias han sido 
muy bien valoradas. Sabemos que las conferencias han sido un recurso muy útil para 
la preparación de Capítulos Generales y continúan siendo motivo de reflexión en las 
congregaciones. La sesión final de la Asamblea de la UISG se llevó a cabo en línea el 11 
de julio. Una vez más hubo una gran participación en línea y el encuentro se centró en el 
Documento conjunto de la USG/UISG que se presentó a la Oficina del Sínodo en nombre 
de las dos uniones. La Hna. Gemma Simmonds CJ, la Hna. María Cimperman RSCJ y el P. 
Orlando Torres SJ presentaron aspectos clave del texto y los participantes respondieron 
a las siguientes preguntas:

1.	 ¿Qué quiere usted subrayar del documento?
2.	 ¿Qué cree que falta/necesita mayor énfasis?
3.	 ¿Cómo podemos nosotros, como miembros de la UISG, llevar adelante el 

Documento final?

Fue un intercambio enriquecedor y será de gran ayuda a medida que avanzamos en el 
proceso sinodal. Desde entonces se ha lanzado el Documento de trabajo para la etapa 
continental: Ensancha el espacio de tu tienda (Is 54,2). Está disponible en la página web del 
Sínodo en 5 lenguas.  
 https://www.synod.va/en/highlights/working-document-for-the-continental-stage.html 

Si continuamos recordando los acontecimientos relacionados con el Sínodo, el 2 de 
noviembre la UISG y la USG realizaron un seminario presencial y en línea en el que el P. 
Giacomo Costa SJ y la Hna. Nathalie Becquart XMCJ, compartieron sus reflexiones sobre 
el proceso de redacción del documento y su contenido general. La Hna. Nadia Coppa 
ASC y la Hna. Dolores Lahr CSJ presentaron algunas reflexiones desde la perspectiva de 
la UISG y la Respuesta conjunta elaborada por las dos Uniones. El hermano Emili Turu FMS 
actuó como moderador de la sesión y la Hna. Pat Murray IBVM ofreció una conclusión 



56

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
La

 V
id

a 
de

 la
 U

IS
G final. Si se perdió esta sesión, está disponible en el canal YouTube a través de la página 

web de la UISG.

En junio, se organizó en Nemi la reunión de las hermanas teólogas, en la que participaron 
un total de 20 hermanas. Este grupo está formado por hermanas teólogas jóvenes que 
durante el período de la pandemia Covid se han reunido y han estado escribiendo sobre 
la vida religiosa a través de su especialidad concreta. Durante estas sesiones se reunieron 
con el cardenal Braz de Aviz y la Hna. Jolanta Kafka RMI, por entonces presidente de la 
UISG. Aprovecharon este tiempo juntas para centrarse en cómo ellas, como teólogas, 
pueden contribuir a la reflexión sobre la vida consagrada en el contexto del mundo actual. 
El grupo responsable de la organización: Maria Cimperman RSCJ, Gemma Simmonds CJ, 
Julia Prinz VDMF, Paula Jordao VDMF y Pat Murray IBVM se reunió recientemente para 
evaluar este proceso con el objetivo de seguir adelante con un segundo grupo en 2023. 
Si tiene hermanas teólogas, bajo la de 60 años, a quien le gustaría nominar para el nuevo 
grupo, comuníquese con la Hna. Paula Jordao VDMF a través de la siguiente dirección 
electrónica formación@uisg.org 

En junio, la comunidad de la UISG en Caltanissetta concluyó su misión. El proyecto 
Inmigrantes de la UISG se lanzó en el año 2015 en el 50 aniversario de la fundación de la 
UISG. Su objetivo fundacional era construir puentes entre los inmigrantes, que llegaban a 
Sicilia en gran número, y la población local. Durante estos dos últimos años son pocos los 
inmigrantes nuevos que han llegado, y la misión se ha centrado en la integración: ayudar 
a los inmigrantes que se han establecido en Caltanissetta a prosperar en su nuevo hogar. 
Esta es la misión que lleva a cabo la Iglesia local, por lo que las hermanas no han sido 
reemplazadas por otras. Ahora el centro del proyecto intercongregacional de la UISG se 
centra en la comunidad de Lampedusa. La Hna. Florence de la Villeon RSCJ acompaña a 
los miembros de la comunidad y los visita regularmente, al tiempo que mantiene contacto 
con aquellos con quienes hemos colaborado en las anteriores localidades: en Ramacca, 
Agrigento y Caltanissetta. Sin embargo, se ha lanzado una segunda fase del Proyecto 
Inmigrantes de la UISG centrado en la creación de una red internacional de hermanas 
que trabaja con inmigrantes y refugiados en diferentes partes del mundo y a lo largo 
de múltiples fronteras. Esta nueva iniciativa está dirigida por la Hna. Carmen Bandeo 
SSpS, implicada en el proyecto de Sicilia desde sus inicios y que fue miembro de una 
comunidad de su congregación SSpS cerca de un centro de in migrantes en Grecia. Las 
hermanas en esta misión compartirán las mejores prácticas e identificarán los recursos 
espirituales y prácticos necesarios para mantenerse en esta importante misión. Muchas 
gracias a las congregaciones que han colaborado en este proyecto durante los últimos 
siete años con personal y ayuda financiera.

Entre otros momentos importantes para recordar, se incluyen la asistencia de tres 
hermanas al Foro Económico Mundial en Davos en mayo: la Hna. Mary John Kudiyiruppil 
SSpS, la Hna. Ruth del Pilar Mora FMS y la Hna. Pat Murray IBVM. Allí tuvieron la 
oportunidad de compartir un sencillo mensaje con representantes de los gobierno y 
líderes empresariales: Desarrolle asociaciones con religiosas que conozcan las necesidades 
sobre el terreno si desea lograr un cambio sustancial y sistémico. Hablar con y para las 
personas sin voz, pero sobre todo, apoyar a quienes se sienten marginados para alzar 
sus voces es parte de nuestra forma de vida profética. 

Estamos encantadas de haber recibido a la Hna. Mary John Kudiyiruppil SSpS en la UISG 
como Secretaria ejecutiva asociada en abril de 2022.



57

U
IS

G
 - 

Bo
le

tín
 n

. 1
79

, 2
02

2
La

 V
id

a 
de

 la
 U

IS
G La Hna. Gabriella Bottani CMS ha entregado el liderazgo de Talitha Kum a la Hna. Abby 

Avelino MM. Durante estos últimos ocho años la Hna. Gabriella ha dirigido el desarrollo 
de Talitha Kum en una red mundial de redes (más de 90 en total) en todos los continentes. 
Nos sentimos deudoras de una enorme gratitud hacia la Hna. Gabriella. Este año se han 
realizado varias reuniones de los miembros de las redes: en septiembre, en Bolivia; 
en octubre, en Tailandia; en noviembre, en Portugal y Nairobi. La Hna. Gabriella fue 
distinguida por su liderazgo contra la trata de personas por la Fundación Conrad N. Hilton 
en la reunión de Nairobi. Así mismo, la Hna. Pat Murray IBVM recibió el 2022 Outstanding 
Leadership Award de LCWR, en agosto, por dedicar su vida a ayudar a construir la paz y 
la justicia en Irlanda del Norte, Sudán del Sur y a través de las iniciativas actuales, en la 
UISG.

Finalmente, el personal de la UISG disfrutó de los dos primeros días de un programa de 
desarrollo del personal de un año de duración. Las hermanas Pat y Mary John han estado 
reuniéndose también con varios embajadores ante la Santa Sede que han expresado su 
interés en colaborar en algunos aspectos de la misión de las hermanas. Recientemente, se 
han llevado a cabo dos reuniones muy interesantes en la UISG: una con funcionarios del 
FBI y el Departamento de Estado de los EE. UU. y la otra con funcionarios de la Academia 
Militar holandesa. La primera reunión tenía el objetivo de tratar la protección de las 
hermanas en áreas de conflicto, puesto que, cada vez más, los secuestradores consideran 
las religiosas como un blanco/objetivo “fácil”. Tristemente, hemos visto el sufrimiento de 
años de cautiverio, e incluso tortura, infligido a religiosas, sacerdotes y hermanos. Parece 
importante desarrollar protocolos congregacionales para cuando ocurran incidentes 
en áreas de conflicto. Por su parte, la academia militar holandesa quería aprender 
cómo viven y trabajan las hermanas en áreas de conflicto, sus experiencias diarias y 
qué las mantiene. La Hna. Mary John habló sobre la experiencia actual de las hermanas 
de su congregación en Ucrania y Polonia; la Hna. Florence de la Villeon compartió su 
experiencia en los campos de refugiados en el norte de Uganda; la Hna. Abby habló 
sobre las hermanas que viven en áreas donde el tráfico es endémico; y la Hna. Pat narró 
su experiencia en Irlanda del Norte y en Sudán del Sur. Ellos estaban especialmente 
interesados ​​en la perspectiva de la fe que sostiene nuestras vidas. En nuestro próximo 
número, compartiremos las experiencias de las hermanas que asistieron a la COP-27. 

A medida que nos acercamos al Adviento y a la Cuaresma, oremos por el pueblo de 
Ucrania:

Amado Dios,
Oramos por el pueblo de Ucrania,
por todos aquellos que sufren o tienen miedo,
para que estés cerca de ellos y los protejas.
Oramos por los líderes del mundo,
que la compasión, fortaleza y sabiduría guíen sus decisiones.
Oramos por el mundo,
que en este momento de crisis,
lleguemos a ser solidarios
con nuestros hermanos y hermanas necesitados.
Que caminemos en tu camino
para que la paz y la justicia
se conviertan en una realidad para el pueblo de Ucrania
y para todo el mundo. Amén.   (CAFOD-UK)



58

PRESIDENTE

VICE-PRESIDENTE

SUBSTITUTAS

SECRETARIA 
EJECUTIVA

CONSEJO DIRECTIVO DE LA UISG (2022-2025)

Sr. Nadia Coppa, ASC (Italy) 
Adoratrices de la Sangre de Cristo

Sr. Mary Teresa Barron, OLA (Ireland)
Hermanas de Nuestra Señora de los Apóstoles

Sr. Roxanne Schares, SSND (United States)
School Sisters of Notre Dame

Sr. Theodosia Baki, TSSF (Cameroun)  
Tertiary Sisters of St. Francis 

Sr. Graciela Francovig, FI (Argentina)  
Hijas de Jesus  

Sr. Theresa Purayidathil, EF (India)  
Daughters of the Church 

Sr. M. Jose Gay Miguel, CMT (Spain)   
Carmelitas Misioneras Teresianas

Sr. Miriam Altenhofen, SSpS (Germany)   
Missionary Servants of the Holy Spirit 

Sr. María Rita Calvo Sang, ODN (Spain)
Orden de la Compañía de María Nuestra Señora

Sr. Antonietta Papa, FMM (Italy)  
Hijas de María Misioneras

Sr. Dolores Lahr, CSJ (United States)
Hermanas de San José de Chambéry

Sr. Patricia del Carmen Villaroel Garay, SSCC (Chile)
Hermanas de los Sagrados Corazones de Jesús y María    

Sr. Anna Josephina D’Souza, SAC (India)
Missionary Sisters of the Catholic Apostolate (Pallottines)

Sr. Patricia Murray, IBVM (Ireland) 
Institute of the Blessed Virgin Mary (Loreto Sisters)



59

SECRETARÍA

FINANZAS

COMUNICACIÓN

PERSONAL DE LA UISG

Hna. Patricia Murray, ibvm 
Secretaria Ejecutiva 
segretaria.esecutiva@uisg.org - 06 684002 36
 
Hna. Mary John Kudiyiruppil, SSpS
Vicesecretaria Ejecutiva
vice.segretaria@uisg.org
 
Rosalia Armillotta 
Asistente Secretaria Ejecutiva 
ufficio.segreteria@uisg.org - 06 684002 38
 

Aileen Montojo 
Administradora 
economato@uisg.org - 0668.400.212
 
Sr. Sunitha Luscious,  zsc 
Asistente  Administradora
amministrazione@uisg.org - 0668.400.249
 
Miriam Coco 
Asistente Administradora de Finanzas 
economato@uisg.org
 
Patrizia Balzerani 
Secretaria Membership 
assistente.economato@uisg.org - 06 68.400.248
 

Patrizia Morgante 
Responsable Comunicación 
comunicazione@uisg.org - 06 684002 34
 
Sr. Thérèse Raad, sdc 
Asistente Oficina de comunicación 
assistente.comunicazione@uisg.org - 0668.400.233
 
Miriam Di Bartolo 
Asistente Oficina de comunicación 
assistente.comunicazione@uisg.org
 
Antonietta Rauti 
Coordinadora Boletín UISG 
bollettino@uisg.org - 06 684002 30



60

PROYECTOS

SERVICIOS

PERSONAL DE LA UISG

 Hna. Abby Avelino, mm 
Coordinadora Talitha Kum 
coordinator@talithakum.info - 0668.400.235
 
Hna. Mayra Cuellar, mb 
Talitha Kum International Coordination Team 
info@talithakum.info
 
Hna.  Mary  Niluka Perera, rgs 
Catholic Care for Children International 
ccc@uisg.org - 0668.400.225
 
Hna.  M.  Cynthia Reyes, sra 
Programa Formación UISG 
formators.programme@uisg.org - 0668.400.227
 
Hna. Paula Jordão, fmvd 
Coordinadora Formation 
formation@uisg.org - 0668.400.245
 
Giulia Oliveri 
Grant Manager 
gm@uisg.org - 0668.400.229
 
Sr. Carmen Elisa Bandeo, SSpS 
Red Internacional de Migrantes y Refugiados 
rete.migranti@uisg.org
 
Giulia Cirillo 
Sisters Advocating 
advocacy.comms.coordinator@uisg.org
 
Consejo Canónico 
canoniste@uisg.org - 0668.400.223
 

Hna. Florence de la Villeon, rscj 
Coordinadora Servicios Técnicos 
sicily@uisg.org -  0668.400.231
 
Svetlana Antonova 
Asistente Técnico Servicios Generales 
assis.tec@uisg.org - 0668.400.250
 



61

CONSULTORES 
EXTERNOS

PERSONAL DE LA UISG

Riccardo Desai 
Asistente técnico de informática y tecnología en línea 
tecnico@uisg.org - 0668.400.213
 

Nawojka Mocek-Gallina 
Asistente Oficina de comunicación 
assistente.comunicazione@uisg.org
 
Marion Lugagne Delpon 
Talitha Kum 
secretariat@talithakum.info


