INTERKULTURELLER
LEITUNGSDIENST:
CHANCEN UND
HERAUSFORDERUNGEN

L‘ 3
INTERNATIONAL UNION
SUPERIORS GENERAL

Nummer 179 - Dezember 2022



Vorstellung

Interkulturalitat, Leitungsdienst und GelUbde: Blrde oder Reichtum?
Sr. Patricia Murray IBVM

Mogliche Herausforderungen der Interkulturalitat
in der Gesellschaft und im Ordensleben in Afrika
Sr. Jane Wakahiu LSOSF

Synodalitat in der katholischen Kirche
Sr. Anne Béatrice Faye CIC

Das Unausgesprochene beim Namen nennen.
Was begunstigt Macht- und Gewissensmissbrauch Im geweihten Leben?
lanire Angulo Ordorika ESSE

Anderungen des kirchlichen Strafrechts und Missbrauch
P. Benoit Malvaux SJ

Das Leben in der UISG

Vorstand der UISG

Sekretariat der UISG

19

31

40

50

58

61

62



UISG - Bulletin n. 179, 2022

VORSTELLUNG

Interkulturalitat, Synodalitdt, Machtmissbrauch: Diesen Themen widmen wir uns im
vorliegenden Bulletin Nr. 179.

Diese Themen sind eine Herausforderung fur das geweihte Leben, Uberall dort anwesend,
solidarisch, prophetisch zu sein, wo Frauen und Manner einen Ausweg aus ihrer Armut
und aus ihren Angsten suchen.

Ebenso bieten diese Bereiche den Leitungsverantwortlichen der Ordensgemeinschaften
die Moglichkeit, gemeinsam unterwegs zu sein, in Einklang und Synergie, um einen
nachhaltigen Beitrag zu leisten und ein alternatives Angebot zu machen gegenuber
Verschlossenheit und Egoismus, die sich in unseren Gesellschaften immer mehr breit
machen. So kdénnen sie ein Zeichen setzen, das Zeugnis gibt vom Evangelium und Gott
durchscheinen lasst beim Aufbau seines Reiches.

Interkulturalitéat, Leitungsdienst und Geliibde: Birde oder Reichtum?
Sr. Patricia Murray IBVM

Inmitten der zunehmenden Vielfalt im Ordensleben mussen sich die
Leitungsverantwortlichen die Frage stellen: ,Gibt es Brider und Schwestern unter uns,
die flustern oder sogar schreien: ,Ich kann nicht atmen, wir kénnen nicht atmen’, weil sie
sich kulturell ausgegrenzt fuhlen? Sind wir nicht aufgerufen, die radikalen Implikationen
dessen zu untersuchen, was es bedeutet, als interkulturelle Gemeinschaft zu leben?
Wie kénnen Leitungsverantwortliche dazu anleiten, die Bedeutung der GelUbde in der
heutigen multikulturellen Welt zu erkunden? Sind wir nicht aufgerufen, ,die Wurde der
Unterschiede zu entdecken und zu feiern? Wenn wir der Welt zeigen kdnnen, dass wir
in unserer kulturellen Vielfalt zusammen leben und arbeiten konnen, dann kdnnen wir
ein prophetisches Zeichen der Hoffnung in der heutigen Welt sein.

Mégliche Herausforderungen der Interkulturalitit in der Gesellschaft und im
Ordensleben in Afrika

Sr. Jane Wakahiu LSOSF

Um die Dynamik des interkulturellen Lebens zu erkennen, ist es daher lebenswichtig,
Kultur nicht nuralsdaszuverstehenund zu erkennen, was unsvoneinander unterscheidet,
sondern als gemeinsamen Nenner - denn kein Mensch ist ohne Kultur. Interkulturelles
Training wird Ordensfrauen zweifellos helfen zu lernen, gesunde Beziehungen zu pflegen
und gemeinsam interkulturelle Gemeinschaften aufzubauen, aber das Lernen allein wird
diese Gemeinschaften nicht verandern. Von den Mitgliedern der Gemeinschaften wird
verlangt, guten Willen zu haben, Ambiguitat und Fehlern gegenuber tolerant zu sein,
Frustrationen Luft machen zu kdnnen ohne zu verurteilen, angemessen zurechtweisen
und wirklich aufmerksam zuhoéren, ermutigen und Mitgefuhl zeigen zu kdnnen.

3



Vorstellung

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Synodalitat in der katholischen Kirche
Sr. Anne Béatrice Faye CIC

Heute setzt sich die Stimme der Kirche aus vielen verschiedenen Stimmen zusammen,
und die Synode ist eine Zeit der Gnade, in der die einheitliche und stimmige Botschaft
die Vielfalt und die Pluralitat ist. Mit anderen Worten: Die Synodalitat besteht darin
zu erkennen, wie sich der Heilige Geist durch und mit dem Leib Christi bewegt, damit
wir weiterhin unseren Evangelisierungsauftrag in der Welt erfullen kénnen. In diesem
Zusammenhang ist diese Synode wichtig, um die notwendigen Reformen in der Kirche
zu erkennen.

Das Unausgesprochene beim Namen nennen.
Was begunstigt Macht- und Gewissensmissbrauch Im geweihten Leben?

lanire Angulo Ordorika ESSE

Das geweihte Leben als solches bietet einen sehr guten Nahrboden fur Macht- und
Gewissensmissbrauch. Das bedeutet nicht, dass diese an sich entstehen, sondern dass
bei dieser Berufung Umstande zusammenkommen, die sie starker begunstigen als in
anderen Bereichen oder auf anderen Wegen der Nachfolge Jesu Christi. Im Folgenden
werden wir diese Elemente, die miteinander verflochten sind und Missbrauchssituationen
beglnstigen, kurz erlautern. Wir werden sie daflr in verschiedene Elemente unterteilen:
Elemente des geweihten Lebens; individuelle Elemente; gruppendynamische Elemente.

Anderungen des kirchlichen Strafrechts und Missbrauch
P. Benoit Malvaux SJ

Die Revision von Buch VI des Codex des kanonischen Rechtes Uber das Strafrecht und
seine Folgen in Bezug auf den Missbrauch ist ein komplexes Thema. Ich werde versuchen,
es so klar wie moglich darzulegen. Zunachst moéchte ich diese Revision im Rahmen der
Weiterentwicklung des Denkens in der Kirche in Bezug auf das Strafrecht betrachten.
Anschliel3end werde ich die neuen Normen bezuglich des Missbrauchs und der Strafen,
mit denen er geahndet wird, vorstellen. AbschlieRend werde ich einige kurze persénliche
Gedanken zur Umsetzung des neuen Systems hinzufugen.



UISG - Bulletin n. 179, 2022

INTERKULTURALITAT, LEITUNGSDIENST UND
GELUBDE: BURDE ODER REICHTUM?

Sr. Patricia Murray IBVM

Sr. Patricia Murray [IBVM, ist Mitglied des Institutum Beatae
Mariae Virginis (Loretoschwestern). Sie ist Erzieherin und hat
als Beauftragte fur Friedenserziehung und Vorsitzende der
bischdflichen Kommission fur Gerechtigkeit und Frieden in Irland
gedient. Sie war Mitglied des Generalrats ihrer Kongregation und
die erste Geschdftsfuhrerin von ,Solidaritdt mit dem Siddsudan”
- elnem neuen Modell interkongregationaler missionarischer
Anwesenheit. Derzeit ist sie Vorstandssekretdrin der Internationalen
Vereinigung von Generaloberinnen (UISG). Sie hat einen Master in
Erziehungswissenschaften (TCD-Dublin), einen MA (Theologie) und
einen Doctor of Ministry Degree Requirements von der Catholic
Theological Union -Chicago.

Dieser Artikel wurde auf Englisch veréffentlicht in: Lazar T. Stanislaus, SVD/Christian
Tauchner, SVD (Hrg.), Becoming Intercultural. Perspectives on Mission, Delhi: ISPCK/Steyler
Missionswissenschaftliches Institut 2021, S. 153-170.

Verschiedene auRerordentliche Ereignisse treffen derzeit aufeinander und formen unsere
Welt um. Das soziale und kulturelle Geflige verschiebt sich, wahrend sich weltweit ein
neues Bewusstsein ausbreitet. Vor einigen Jahren sagte Alvin Toffler, die Menschheit stehe
vor einem Quantensprung nach vorn, der die tiefgreifendsten sozialen Umwalzungen
und Umstrukturierungen aller Zeiten mit sich bringe. Er sagte: ,Ohne uns dessen deutlich
bewusst zu sein, sind wir dabei, eine bemerkenswerte neue Zivilisation von Grund auf zu
errichten.” Was heute geschieht, ist sicherlich Teil dieser Umwalzungen. Ordensleute
leben nicht auBerhalb der heutigen Zeit - sie hat Einfluss darauf, wer wir als geweihte
Manner und Frauen sind und wie wir uns entwickeln. Nur wenn wir uns bemuahen, unser
Leben im Licht dieser ,Zeichen unserer Zeit" kritisch zu prufen, kdnnen wir beurteilen, ob
Inkulturation, Leitungsdienst und Gelubde eine Burde oder ein Reichtum sind.

Anfang 2020 verbreitete sich eine neue Virusinfektion, die als Covid-19 - abfallig auch
als ,,Chinesische Grippe" - bezeichnet wurde, von Wuhan in China aus. Kommentatoren
sagten:,Wo eine Pandemie auftritt, ist Fremdenfeindlichkeit nicht weit entfernt... Krankheit
schurt Angst, die wiederum Diskriminierung schurt.”’ Studien belegen eindeutig, dass
Schwarze und ethnische Minderheiten ein hoheres Risiko haben, an Covid-19 zu sterben,

5



Sr. Patricia Murray IBVM - Interkulturalitat, Leitungsdienst und Gelibde:

UISG - Bulletin n. 179, 2022

als Menschen weilRer Ethnie. Fachleute benennen Rassismus als eine wesentliche
Ursache fur diesen Unterschied, weil er ,den Zugang zu Bildung und Arbeitschancen
einschrankt”.2 Diese Faktoren fuhren auch zu ,schlechteren sozio6konomischen
Verhadltnissen, die wiederum zu einem schlechteren Gesundheitszustand fiuhren”.3
AulBerdem arbeiten Angehdrige schwarzer oder anderer ethnischer Minderheiten
haufigerin,systemrelevanten Jobs”, leben in Uberfullten Unterkinften und haben weitere
gesundheitliche Probleme, wodurch sie einem noch grol3eren Risiko ausgesetzt sind.

AulRerdem wurde die Welt durch die sinnlose Tétung von George Floyd am 25. Mai 2020
in Minneapolis, USA, erschuttert. Als Videos davon auftauchten, die immer wieder gezeigt
wurden, sahen wir einen Mann sterben, ,mit dem Gesicht auf dem Boden, eingeklemmt
unter einen Auto, Uber ihm ein anderer Mann, ein Mann in Uniform, dessen Haut heller
war als die des Mannes, der am Boden lag ... sein Knie bohrte sich in den Nacken des
dunkleren Mannes... Der Mann am Boden verstummte, er bekam keine Luft mehr.”* Diese
acht Minuten und 46 Sekunden brachten Millionen von Menschen dazu, auf die Stral3e
zu gehen und zu rufen: ,Ich kann nicht atmen /Wir kédnnen nicht atmen”; ,Black Lives
Matter”. Sie stehen fur Menschen jedes Alters, Geschlechts, ethnischer Zugehdrigkeit,
Rasse und Religion, vereint in Solidaritat, Wut und Trauer um diesen einen Mann, aber
gleichzeitig auch um alle Menschen, die unter Diskriminierung, Klischees, Rassismus,
Fremdenfeindlichkeit und Ausgrenzung jeglicher Art leiden.

Zunehmende Mobilitat, transnationales Reisen, ein globalisierter Markt, Fluchtlinge
auf der Flucht vor Kriegen und Konflikten, Migranten auf der Suche nach besseren
Chancen haben das hassliche Gesicht der Ausgrenzung gezeigt. Jetzt werden personliche
Veranderungund der Wandelvon Einstellungen, Symbolen und Systemen gefordert. Diese
globalen Ereignisse haben unserer globalen Gesellschaft und dem heutigen Ordensleben
einen Spiegel vorgehalten. Kurzlich rief Jayne Helmlinger CSJ, die ihre eigene Mitschuld am
Rassismus aufgrund weil3er Privilegien bekannte, die Ordensfrauen auf, ,eine Pilgerfahrt
in das Terrain des Rassismus zu unternehmen ... und nicht so schnell zurtickzukehren, an
einen bequemen und geschutzten Ort“.> Weltweit ist der Blick ganz klar auf den Umgang
mit Unterschieden und Vielfalt gerichtet. Das ist eine Herausforderung, der sich sowohl
die Gesellschaft als Ganze als auch der Leitungsdienst im Ordensleben stellen mussen.

Ein kurzlich veroffentlichtes Dokument des Vatikans verweist auf den enormen Wandel,
der sich dort vollzogen hat, wo ,viele Kongregationen und vor allem Frauenorden [...]
sich fast ausschliel3lich monokulturellen zu multikulturellen Gemeinschaften mit den
entsprechenden Herausforderungen entwickelt” haben.® Das Gesicht des Ordenslebens
spiegelt ein ,Labyrinth von Kulturen” wider.” Jingere Ordensfrauen und Ordensmanner
leben in multikulturellen Gemeinschaften oder beteiligen sich an Netzwerken zur
Gemeinschaftsbildung und gegenseitigen Unterstutzung, die ,kulturell, ethnisch,
theologisch und ekklesiologisch vielfaltig” sind. Diese jungste Entwicklungin und zwischen
vielen Kongregationen hat ,das Problem der Integration unterschiedlicher Kulturen noch
weiter verscharft”.? Im selben Dokument heil3t es:

Bei einigen Instituten zeichnet sich mittlerweile eine Situation ab, mit der kaum
noch umzugehen ist: Einigen Dutzend alten Mitgliedern, die sich kulturellen und teils
angepassten klassischen institutionellen Traditionen verbunden fuhlen, steht eine
grol3e Schar an jungen Mitgliedern - aus verschiedenen Kulturen - gegenuber, die voller
Tatendrang sind, sich ausgegrenzt fuhlen und keine untergeordneten Rollen mehr
akzeptieren.®

Es heil3t dort, dass die Entwestlichung des geweihten Lebens mit dem Prozess der
Globalisierung Schritt halt und dass ,nicht die Bewahrung der Formen das Wichtigste
ist", sondern ,die Bereitschaft, in kreativer Kontinuitat das geweihte Leben wieder als
Erinnerung des Evangeliums an einen permanenten Zustand der Umkehr zu sehen”.
Bei einem Online-Treffen stellte eine Ordensleiterin kurzlich die Frage: ,Wie sieht das

6



Sr. Patricia Murray IBVM - Interkulturalitat, Leitungsdienst und Gelibde:

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Ordensleben aus, wenn es nicht von der westlichen Zivilisation Uberlagert wird?“1°
Wie kénnen wir die Gelubde aus einer anderen Perspektive heraus verstehen? Viele
Ordensleiterinnen bilden sich Gber verschiedene Aspekte der Kultur fort, um ihren Orden
gut und weise leiten zu konnen.

Der Anstieg der Mitgliederzahlen aus neuen Kulturen und der Ruckgang der
Berufungen aus traditionellen Quellen hat die kulturelle Zusammensetzung der
Ordensgemeinschaften verandert. Neuere Mitglieder kdnnen offene oder verdeckte
Vorurteile, Verallgemeinerungen, stereotype Urteile und gegenseitige Missverstandnisse
erfahren. Das kann durch einen Generationsunterschied oder durch unterschiedliche
Personlichkeiten noch verscharft werden. Kritik an Einzelpersonen oder Gruppen wird
oft hinter vorgehaltener Hand gedulBert und schafft eine ungesunde Atmosphare. Es
kann die Angst bestehen, von der Mehrheitsgruppe beherrscht zu werden.

Wenn der Eindruck entsteht, dass Ressourcen der Kongregation wie Macht, Geld,
solidarische Beziehungen zu den Familien der Mitglieder und Gastfreundschaft ungleich
verteilt sind, wird das Vertrauen stark beeintrachtigt. Trotz dieser Erfahrungen finden
nur selten Gesprache Uber Unterschiede statt, und das Problem des Rassismus und der
Vorurteile wird fast nie offen angesprochen. Die Mitglieder praktizieren einen doppelten
Ansatz:,,In Anwesenheit von Mitgliedern aus der ,anderen’ Kultur betonen wir das Positive
..., aber wenn wir mit denen aus unserer eigenen Kultur zusammen sind, kommen all die
negativen Dinge (Uber die andere Kultur) zur Sprache.” Um das wohlbekannte Bild vom
Eisberg auf die Kultur anzuwenden: Neun Zehntel dessen, was eine Kultur ausmacht,
befindet sich unter der Oberflache. Leitungsverantwortliche mussen sich vor Augen
halten, dass in der Kultur bewusste und unbewusste Prozesse auf individueller und
organisatorischer Ebene bestehen.

Wie kann man also inmitten dieser zunehmenden kulturellen Vielfalt den Leitungsdienst
ausuben? Leitungsverantwortliche mussen tiefere Gesprache flihren, die einen
radikalen Geistes- und Herzenswandel erfordern. Wenn das Ordensleben die enormen
kulturellen Veranderungen widerspiegeln soll, die sich sowohl in unserer Welt als auch
in den Kongregationen vollziehen, dann ist es zunehmend notwendig, der Anthropologie
unterschiedlicher Kulturen Aufmerksamkeit zu schenken und die Sprache der Kultur zu
erlernen. ,Es erweist sich vor allen Dingen als immer notwendiger, dass das Leitungsamt
in der Lage ist, echte Synodalitat anzumahnen, indem von Synergie getragene Dynamik
genahrt wird.""

Inmitten der zunehmenden Vielfalt im Ordensleben muissen sich die
Leitungsverantwortlichen die Frage stellen: ,Gibt es Bruder und Schwestern unter uns,
die flustern oder sogar schreien: ,Ich kann nicht atmen, wir kdnnen nicht atmen’, weil sie
sich kulturell ausgegrenzt fuhlen? Sind wir nicht aufgerufen, die radikalen Implikationen
dessen zu untersuchen, was es bedeutet, als interkulturelle Gemeinschaft zu leben?
Wie kdnnen Leitungsverantwortliche dazu anleiten, die Bedeutung der GelUbde in der
heutigen multikulturellen Welt zu erkunden? Sind wir nicht aufgerufen, ,die Wurde der
Unterschiede zu entdecken und zu feiern“'?? Wenn wir der Welt zeigen kénnen, dass wir
in unserer kulturellen Vielfalt zusammen leben und arbeiten konnen, dann kdnnen wir
ein prophetisches Zeichen der Hoffnung in der heutigen Welt sein.

Der Leitungsdienst in einer multikulturellen Welt

Wie kann man inmitten zunehmender Unterschiede und Vielfalt den Leitungsdienst
ausuben? Organisationstheoretiker sagen, dass Fuhrungskrafte, die den Weg des
personlichen Verstandnisses und der Entwicklung beschreiten, nicht nur ihre eigenen
Fahigkeiten, sondern auch die der anderen und ihrer Organisationen verandern

7



Sr. Patricia Murray IBVM - Interkulturalitat, Leitungsdienst und Gelibde:

UISG - Bulletin n. 179, 2022

konnen.”™ Transformative Fuhrungskrafte sind Menschen, die in der Lage sind, ,ihren
innersten Kern oder hdheres Selbst zu erkennen, das sie erfolgreich durch turbulente
Zeiten fuhren kann“."* Ohne einen personlichen Prozess, der die Fahigkeit der Person
zur Wahrnehmung, zum Lernen, zur Verinnerlichung, zur expliziten Sinngebung und
zum Aufbau von Bedeutung entwickelt, ist eine solche transformative Leitung jedoch
unmoglich.™  Wo guter Leitungsdienst ist, muss eine Vision vorhanden sein - die
Formulierung eines Ziels, ,das den Rest deines Lebens wert ist”."® Manner und Frauen,
die Ordensgemeinschaften leiten, sind daher aufgerufen, bei ihren Mitgliedern die Werte
und Haltungen zu motivieren, die Evangelium entsprechen und die in der heutigen
interkulturellen Welt gebraucht werden. Dazu gehoren Einfihlungsvermaégen, Offenheit
fur den anderen, Teilen und gegenseitiges Bereichern, Gastfreundschaft, Begegnung mit
dem Fremden und dessen Annahme, Inklusion, Achtung flureinander, Verstandnis und
Waurdigung der Unterschiede sowie die Entwicklung einer tiefen Verbundenheit.

Wenn diese Haltungen und Werte bei den Mitgliedern der Kongregation gedeihen,
werden sie sich auch auf den Dienst auswirken. Doch zunachst mussen die
Leitungsverantwortlichen sich auf den Weg der personlichen Entdeckung begeben. Nur
dann konnen sie andere herausfordern, ,sich zu verpflichten, ahnlich zu leben ... und
eine neue Form der Leitung in unserer Kultur zu férdern.”"”

Eine der ersten Herausforderungen fur den Leitungsdienst besteht darin, die Dynamik
der Kultur zu verstehen. Das ist eine sehr komplexe Aufgabe, wie das Schélen einer
Zwiebel. Kultur beschreibt alles, was eine grol3e Gruppe von Menschen einzigartig macht.
Man kann sie vergleichen mit der Luft, die wir atmen und die wir nur dann wirklich
wahrnehmen, wenn sie nicht vorhanden ist. Kultur wird verstanden als ,eine Reihe von
Normen, nach denen die Dinge in einer Gesellschaft, einem Land oder einer Organisation
ablaufen oder einfach nur ,sind™.'® Eine Kultur kann von aul3en (emisch) oder von innen
(etisch) betrachtet werden.' Die kulturelle Identitat eines Menschen entwickelt sich im

8



- Interkulturalitat, Leitungsdienst und Geltbde:

Sr. Patricia Murray IBVM

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Laufe der Zeit und lasst sich definieren als ,ldentifikation mit und wahrgenommene
Akzeptanzin einer Gruppe, die ein gemeinsames System von Symbolen und Bedeutungen
sowie Verhaltensnormen/-regeln hat“.?® Das bedeutet, dass jemand in der Lage ist,
innerhalb der Kultur angemessen zu funktionieren, indem er das System der Symbole
und Uberzeugungen versteht und die Normen befolgt. Menschen, die in verschiedenen
Kulturen sozialisiert sind, reagieren auf dieselben Umstande unterschiedlich, weil sie
zuvor verinnerlichte Auffassungen davon haben, was normal und was angemessen ist. Es
gibt also nicht die eine Art zu reagieren, und wenn Menschen aus verschiedenen Kulturen
zusammenkommen, mussen sie bestandig die angemessenen kulturellen Reaktionen
von Mitmenschen lernen, die sie neu kennenlernen.

In zeitgendssischen Untersuchungen zur Interkulturalitat heil3t es, dass dieser Begriff die
.Theologie, Praxis und Spiritualitat des prophetischen Dialogs” umfasst. Auf praktischer
Ebene hat der Missionswissenschaftler Anthony Gittins ausfuhrlich beschrieben, wie

Die Kultur eines anderen Menschen zu verstehen
und zu achten bedeutet, seine Identitit zu
bestitigen und seine Wiirde anzuerkennen.
Wenn gegenseitiger Respekt und Verstdndnis

gepflegt werden, tragt dies dazu bei, Vertrauen

und Offenheit aufzubauen, die interkulturelle

Kommunikation zu bereichern und eine wirklich
interkulturelle Gemeinschaft zu schaffen.

aus einer Gemeinschaft mit vielen Kulturen nur dann echte Interkulturalitat entstehen
kann, wenn durch einen gewollten, ehrlichen und kreativen Austausch aller Mitglieder
eine neue Kultur geschaffen wird. AuBerdem muss eine Ordensgemeinschaft ,6ffentlich
Zeugnis geben von der tatsachlichen Méglichkeit, dass Menschen mit unterschiedlichen
Kulturen und Sprachen, aber einem gemeinsamen Glauben und einer gemeinsamen
Vision Uberleben und gedeihen kdnnen, mit einem Ziel, das nicht aus Lust und Laune
oder Bequemlichkeit besteht und das ein Zeichen fur das Reich und die Herrschaft Gottes
ist”.?" Um sich auf den Prozess der Interkulturalitat einzulassen, muss man offen sein,
sich von Menschen aus anderen Kulturen verandern zu lassen. Zuweilen wurde dieser
Prozess auf ein oberflachliches Teilen von Lebensmitteln, einen Austausch von Symbolen
oder das Feiern nationaler Feiertage reduziert. Um echt zu sein, muss dieser Prozess
einen Austausch auf einer viel tieferen Ebene beinhalten.

Das bedeutet, ,die grundlegende Gegenseitigkeit des Inkulturationsprozesses sowohl auf
personlicher als auch auf gesellschaftlicher Ebene deutlicher zum Ausdruck zu bringen”.?2

9



Sr. Patricia Murray IBVM - Interkulturalitat, Leitungsdienst und Gelibde:

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Es bedeutet, offen zu sein fur die Gefuihle, Angste und Schwierigkeiten des anderen,
sich gemeinsam den realen kulturellen Spannungen und Ungleichheiten zu stellen.
Dazu gehort auch, dass man lernt, negative Gefuhle und Missverstandnisse einander
gegenuber zum Ausdruck zu bringen. Der Missionswissenschaftler Aylward Shorter
fordert uns auf, unser interkulturelles Lernen damit zu beginnen, dass wir zunachst an
»den positiven Charakter anderer Kulturen glauben” und dann ,,den Wunsch hegen, von
ihnen bereichert zu werden”. Schliel3lich mussen wir ,die Angehoérigen anderer Kulturen
willkommen heil3en und ihnen (unser) uneingeschranktes Vertrauen entgegenbringen”.z
Die Kultur eines anderen Menschen zu verstehen und zu achten bedeutet, seine Identitat
zu bestatigen und seine Wurde anzuerkennen. Wenn gegenseitiger Respekt und
Verstandnis gepflegt werden, tragt dies dazu bei, Vertrauen und Offenheit aufzubauen,
die interkulturelle Kommunikation zu bereichern und eine wirklich interkulturelle
Gemeinschaft zu schaffen.

Die interkulturelle Herausforderung des geweihten Lebens

Ordensobere mussen sich zunachst fragen, inwieweit unsere globalisierte, multikulturelle
Welt die Theologie des Ordenslebens umgestaltet. Gibt es neue Erkenntnisse Uber das
geweihte Leben?Vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil wurde das geweihte Ordensleben
als personliche Verpflichtung betrachtet: ,Keiner, der die Hand an den Pflug gelegt hat
und nochmals zurtckblickt, taugt fur das Reich Gottes.”?* Die Ordenskultur der Geltibde
stellte das , Ich-Sein” an erste Stelle (eine individualistische Kultur), obgleich die Mitglieder
in Gemeinschaft lebten. Zitate aus der Heiligen Schrift wie: ,Wer Vater oder Mutter mehr
liebt als mich, ist meiner nicht wert“?, wurden benutzt, um Systeme und Strukturen
zu schaffen, die eine Distanz zwischen den Ordensleuten und ihren Familien, den
Ortsgemeinschaften und der Welt erzeugten. Das geweihte Leben wurde als Ruckzug
aus der Welt gesehen. Das Zweite Vatikanische Konzil schuf ein neues Bewusstsein
dafur, dass die Kirche und damit auch das Ordensleben ,in der Welt, mit der Welt und
far die Welt sein und an ihrem Kampf um die Verwandlung der Menschheit teilhaben
muss”.?¢ Die Kongregationen begannen einen Erneuerungsprozess und fragten sich,
wie ,der Unternehmungsgeist, die Erfindungsgabe und die Heiligkeit der Grinder und
Grunderinnen” auf die ,in der heutigen Welt auftretenden Zeichen” antworten kénnen.?’
Der Erneuerungs- und Anpassungsprozess war jedoch nicht einfach.

Wir durfen nicht davor zurtickschrecken, ehrlich zu erkennen, wie schwer es dem alten
institutionellen System trotz einer ganzen Reihe von Veranderungen fallt, neuen Modellen
entschieden Platz zu machen. Die uns vertraute Gesamtkonstellation aus Sprache und
Vorbildern, Werten und Pflichten, Spiritualitat und kirchlicher Identitat hat vielleicht noch
keinen Freiraum fur die Prufung und Stabilisierung des neuen, aus der nachkonziliaren
Inspiration und Praxis entstandenen Paradigmas geschaffen.?

Wir sind erneut dazu aufgerufen, dartiber nachzudenken, was heute erforderlichist, wenn
Ordensleute eine prophetische Prasenz und ein gegenkulturelles Zeugnis sein sollen, das
von Werten des Evangeliums inspiriert ist. Es gibt ein wachsendes Bewusstsein dafur,
dass gemeinschaftlich gelebte GelUbde (das ,Wir-Sein” oder das Kollektiv im kulturellen
Sinne) ein bedeutsames prophetisches Zeugnis sein kdnnen. Durch ihre Gellbde
weihen sich die Ordensleute der Person Christi und verpflichten sich dann persénlich
und gemeinschaftlich zur Verwandlung aller Aspekte des menschlichen Lebens. Sandra
Schneiders zeigt, dass die GelUbde insbesondere auf drei wichtige Dimensionen des
personlichen Lebens - Besitz, Affektivitat und Macht - ausgerichtet sind, die gleichzeitig
die drei grof3en Bereiche zwischenmenschlichen Handelns sind, die die Welt strukturieren
(Wirtschaft, gesellschaftliches Leben und Politik). Wir haben bereits gesehen, dass diese
drei Bereiche sich auf verschiedene Kulturen auswirken und zu Armut, Ausgrenzung und

10



Sr. Patricia Murray IBVM - Interkulturalitat, Leitungsdienst und Gelibde:

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Diskriminierung beitragen. Eine zeitgemalRe Theologie der Gelubde muss daher ,das
Potenzial der Gellibde, es den Ordensleuten zu ermaéglichen, eine bedeutende Rolle bei
der Veranderung der Strukturen der Welt zu spielen” hervorheben, insbesondere bei der
Schaffung einer neuen interkulturellen Art des Zusammenlebens.

Das Armutsgelibde: Das Armutsgeltbde ist eine Verpflichtung, Zeugnis zu gebenfur eine
alternative Lebensweise in einer Welt, in der eine scharfe Kluft zwischen einer Uberfluss-
und einer Mangelwirtschaft besteht. Das Armutsgelibde hat zwei Dimensionen: eine
gesellschaftliche und eine personliche.?® Die gesellschaftliche Dimension verlangt von den
Ordensgemeinschaften, dass sie ,zur Umstrukturierung der wirtschaftlichen Situation
weltweit” beitragen.>® Das geschieht durch die Bereitstellung von Mitteln zur Linderung
der Not materiell Benachteiligter, durch das Eintreten fur die Armen und die Forderung
nach strukturellen Veranderungen. Die personliche Dimension ruft die Ordensleute auf,
Lnnere Freiheit und Einfachheit” zu bezeugen sowie ,die von Christus gelebte Freiheit
des Evangeliums, der uns durch seine Armut reich macht”.?" Das Gelubde verlangt ein
ausgeglichenes Verhaltnis zu materiellen Gutern und erkennt alles als Geschenk Gottes
an; daher ,haben wir Ordensleute kein Recht auf mehr, als wir brauchen, wenn ein
anderer in Not ist".??

Esverlangt eine Umkehr des Herzens, die das Verhalten in Bezug auf materielle GUter und
Besitzverandert. Ordensleute sollen Egoismus, Ausbeutung und Herrschaft ablehnen und
»das Teilen des Lebens durch das Teilen von Gutern vorleben”.?* Das Gelubde verlangt
verantwortungsvolle Guterverwaltung und globale Solidaritat. Es wird in Haltungen und
Verhaltensweisen gelebt, die Zeugnis geben von ,Zufriedenheit und Dankbarkeit, innerer
Loslosung, gut guten Werken, Vertrauen in die Vorsehung, Achtung und Solidaritat
gegenuber den Armen”2* Gastfreundschaft und radikale Annahme sind Kennzeichen
dieser gelobten Verpflichtung. Es muss gezeigt werden, dass fur jeden Menschen ein
Platz am Tisch ist, unabhangig von seiner Kultur oder ethnischen Zugehérigkeit, seinem
Alter oder Geschlecht, seiner Religion oder seinen politischen Uberzeugungen, denn alle
sind willkommen.

Viele Ordensleute kommen heute aus Umfeldern und Kulturen, in denen Millionen
Menschen mit absoluter Armut zu kampfen haben. Familien kénnen in Armut leben,
wahrend ihre S6hne und Tochter, die ein Armutsgeltibde abgelegt haben, gut versorgt
sind. Diese Ordensleute haben Zugang zu Ressourcen und Moglichkeiten, die ihnen sonst
vielleicht verwehrt geblieben waren. Die Zugehorigkeit zu einer Ordensgemeinschaft
kann einem Menschen Zugang zu einer ,intellektuellen und beruflichen Ausbildung und
einem Lebensstil, die die Frucht einer beinahe westlichen Ausbildung sind”, verschaffen.
Die Familienmitglieder verstehen nicht immer, dass die geweihte Person keinen eigenen
Zugriff auf die materiellen Guter der Ordensgemeinschaft hat. Sie erwarten, dass der
Ordensmann oder die Ordensfrau sie finanziell unterstutzt oder ihnen hilft, Wohltater
zu finden. Das Ordensleben entbindet einen Menschen jedoch nicht von familidren
Verpflichtungen. Es muss klar sein, dass die Gemeinschaft und nicht der Einzelne auf das
antwortet, was kulturell von einem Familienmitglied erwartet wird, wenn ein Todesfall
eintritt oder bei wichtigen Familienfeiern.

Leitungsverantwortliche mussen mit ihren Mitgliedern Uber diese Spannung zwischen
Armut als gelebter Realitat und Armut als gelobter Verpflichtung nachdenken. Sandra
Schneiders weist darauf hin, dass der wahre Unterschied ,,zwischen den wirklich Armen
und den Menschen, die sich fur einen armen Lebensstil entscheiden, genau darin besteht,
dass Letztere sich dafur entschieden haben und sich davon lossagen kénnen, wenn die
Dinge zu schwierig werden”.** Sie ist der Meinung, dass wir nur dann Solidaritat mit
den Armen - ,nicht die augenfallige Solidaritat selbstgewahlter Entbehrungen, sondern
die echte Solidaritat mit den Leidensgenossen in einer Welt, die wir nicht kontrollieren
und nicht andern kénnen”® - erfahren kénnen, wenn unsere Optionen schwinden,

11



Sr. Patricia Murray IBVM - Interkulturalitat, Leitungsdienst und Gelibde:

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Leitungsverantwortliche mussen den Mitgliedern helfen, zu erkunden, wie sie in
verschiedenen kulturellen Umfeldern angemessen auf die Not um sich herum antworten
kénnen, und zwar so, das das Leben unter dem Armutsgeltubde glaubwdirdig wird.

Das Keuschheitsgelubde: Die geweihte Ehelosigkeit wird als Geschenk Gottes
an den Einzelnen und damit an die Kirche und die Menschen, unter denen der
Ordensangehdrige lebt und dient, betrachtet. Durch das Keuschheitsgelubde geht ein
Mensch eine lebenslange Verpflichtung ein, die eine personliche Beziehung zu Gott und
die Bereitschaft, das Reich Gottes voranzubringen, bedeutet. Es ist nicht leicht, auf die
Moglichkeit zur Heirat zu verzichten, aber es gibt den Ordensleuten die Freiheit, sich
in ganzer Fulle einem Dienst zu widmen, der die Gesellschaft umgestaltet. In einigen
Kulturen gibt es die Ehelosigkeit zwar schon seit Jahrhunderten, aber diese Weihe galt
der Gottheit, dem Herrscher oder den Geistern. Das Leben wird als Geschenk Gottes
und als Garantie fur den Fortbestand der Gruppe betrachtet, daher wurde ,jemand, der
sich absichtlich weigerte, das Leben weiterzugeben, oder dazu nicht in der Lage war, als
nutzloses Glied in der evolutionaren Kette betrachtet”.3”

Jede Kultur hat ihr eigenes Verstandnis von Fruchtbarkeit, und fur einige kann die
Verpflichtung eines Sohnes oder einer Tochter zum Priestertum oder zum Ordensleben
grol3e Schwierigkeiten mitsich bringen. Zum einen gehtes um den Fortbestand der Familie
oder des Stammes, zum anderen um die zukunftige Verpflichtung der Kinder, im Alter fur
ihre Eltern und die Mitglieder der Gro3familie zu sorgen. Auch wenn diese Verpflichtungen
durch den Kontakt mit westlichen Werten etwas abgeschwacht worden sind, so sind
sie dennoch tief verwurzelte kulturelle Verpflichtungen fur junge Manner und Frauen,
die sich dem Ordensleben anschlieen. Jede Untersuchung des KeuschheitsgelUbdes
muss sich mit Fragen des Lebens, der Fruchtbarkeit und der familidaren Verpflichtungen
befassen sowie mit der Frage, wie diese im heutigen Ordensleben neu ausgelegt werden
kénnen.

Das Wesen des Keuschheitsgelibdes verlangt Offenheit fur ,zwischenmenschliche
und gemeinschaftliche Beziehungen einer zutiefst geheilten, gereinigten und befreiten
Affektivitat”.*® Das personliche und gemeinschaftliche Gebet tragt dazu bei, die Fahigkeit
zu entwickeln, auch zu jenen in Beziehung zu treten, denen man sich nicht unmittelbar
verbunden fuhlt.** Die Ehelosigkeit um des Evangeliums willen verlangt Inklusivitat und
Vielfalt beim Aufbauvon Beziehungen. Sieist eine Verpflichtung, ein Lebenin umfassender
und Liebe zur Menschheit, die alle einschliel3t, zu fuhren. Das geschieht nicht von selbst
und ist eine besondere Herausforderung dort, wo kulturelle Unterschiede zu Spaltung
und Feindseligkeit gefuhrt haben. Die Férderung gegenseitig bereichernder Beziehungen
Uber unsere Unterschiede hinweg ist ein tiefgreifender gegenkultureller prophetischer
Ausdruck von Gottes Herrschaft. Die meisten Menschen sind in einer bestimmten Gruppe
aufgewachsen und ,haben deren Regeln und Erwartungen verinnerlicht ..., sind relativ
ethnozentrisch geworden."4°

Die Fahigkeit eines Menschen, andere einzubeziehen, hangt von der Fahigkeit ab, sich
auf ein ehrliches Gesprach uber schwierige Themen wie Ethnozentrismus, Rassismus,
Diskriminierung, Vorurteile und Klischees und andere Barrieren, die uns daran hindern,
uns in die Lage des anderen zu versetzen, einzulassen. DarUber hinaus muss eine
Gemeinschaft von Ordensleuten, deren Mitglieder Ehelosigkeit gelobt haben, die
Flexibilitat haben, ,ihre Grenzen zu erweitern, um die Erfahrungen und den Kontext
einer anderen Gruppe zu berucksichtigen”.#

Das bedeutet, unsere Komfortzone zu verlassen und unsere Grenzen zu erweitern.
Inklusion ist kompliziert, vielschichtig, zeitaufwandig... und erfordert viel Nachdenken
und ein offenes Ohr fur andere.*? Jesus war darauf bedacht, die Schwachen, die
Ausgegrenzten und die Aul3enseiter einzubeziehen. Er forderte seine Junger immer

12



- Interkulturalitat, Leitungsdienst und Geltbde:

Sr. Patricia Murray IBVM

UISG - Bulletin n. 179, 2022

wieder auf, mit dem barmherzigen Gott, dessen Barmherzigkeit und liebevolle Gute
Raum fur jeden und fur alle schafft, in Verbindung zu bleiben. Das ist ein wesentlicher
Aspekt des Keuschheitsgeltbdes.

Das Gehorsamsgelubde: Unser Verstandnis von Gehorsam hat sich seit dem Zweiten
Vatikanischen Konzil radikal verandert. Vor dem Konzil waren die Kongregationen
hierarchisch strukturiert, wobei einige Mitglieder als ,den anderen intrinsisch, personlich
und relativ Ubergeordnet” betrachtet wurden.*® Es ist jedoch wichtig anzumerken: ,Was
in einem pyramidenférmigen, autoritaren Beziehungsumfeld noch funktioniert hat, ist
so, wie wir uns heute gemeinschaftlich als Kirche empfinden und verstehen, nicht mehr
wulnschenswert bzw. menschengerecht.”** Das partizipative Modell, das sich seither
herausgebildet hat, erkennt die grundsatzliche Gleichheit aller und ,ein zunehmendes
Bewusstsein fur die UnveraulBerlichkeit personlicher Verantwortung” an.* Wenn Einzelne

Das Verstandnis der Machtdynamik
und der komplexen Dynamik der
interkulturellen Kommunikation

ist der Schliissel fiir das

Wachstum der Beziehungen

innerhalb einer multikulturellen
Ordensgemeinschaft.

zu bestimmten Leitungsrollen innerhalb von Ordensgemeinschaften ernannt werden, so
wird diese Position jetzt als ,provisorisch, vortbergehend, in ihrem Umfang begrenzt,
funktional und vor allem ,sakular’ im Sinne von nicht-sakralisiert” verstanden.*® Diese
Anderung des Modells legt den Schwerpunkt auf die Kollegialitat bei der Suche nach dem
Willen Gottes in und durch persénliche und gemeinschaftliche Entscheidungsfindung.
Das GehorsamsgelUbde wird jetzt als ,Hingabe an die Freiheit und nicht an Unterwerfung
oder Knechtschaft” verstanden.*” Durch das Gehorsamsgeltubde verpflichtet man sich
zu ,einer personlichen Suche nach Freiheit und Heiligkeit in einem gemeinschaftlichen
Kontext“.*® Von jedem Mitglied wird verlangt, dass es seine eigenen Uberzeugungen und
Einsichten, die es durch die Entscheidungsfindung gewonnen hat, offen mitteilt.

Es ist jedoch wichtig anzuerkennen, dass in bestimmten Kulturen und Umfeldern die
Ausubung der Autoritat immer noch eine ,Tendenz zu einer auf die Leitungsspitze
konzentrierten Zentralisierung in der Ausubung der Autoritat auf lokaler Ebene und auch
weiter oben” aufweist.*

13



Sr. Patricia Murray IBVM - Interkulturalitat, Leitungsdienst und Gelibde:

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Wenn Leitungsverantwortliche die Mitglieder in die Entscheidungsfindung einbeziehen
wollen, mussen sie berucksichtigen, wie Beziehungen und Beteiligung in verschiedenen
Kulturenfunktionieren. Das hat Einfluss darauf, wie Leitungsverantwortlicheleitenund wie
die einzelnen Mitglieder an Entscheidungsprozessen beteiligen werden. Geert Hofstede
hat gezeigt, dass einige Kulturen eine ,hohe Machtdistanz” mit dezidiert autoritarer und
hierarchischer Struktur aufweisen. Die Menschen sind hier der Meinung, dass Macht
und Einfluss in den Handen einiger weniger konzentriert und stark zentralisiert sind.
Die Mitglieder fuhlen sich wohl mit der Distanz zwischen jenen, die Macht und Einfluss
haben, und den Untergebenen.

Einem Menschen mit héherem Status wird Respekt gezollt, und ,es besteht ein Muster
der Abhangigkeit von Oberen, das alle menschlichen Kontakte durchdringt, und die
geistige Software, die die Menschen in sich tragen, enthalt ein starkes Bedurfnis nach
einer solchen Abhangigkeit.”® Gehorsam gegenuber Vorgesetzten nimmt einen hohen
Stellenwert ein. Angehorige von Kulturen mit ,hoher Machtdistanz” haben gewdhnlich
so viel Respekt vor Autoritatspersonen, dass es ihnen schwerfallt, eine andere Meinung
zu vertreten. Daruber hinaus kann jeder Gesichtsverlust oder jedes Schamgefuhl die
Kommunikation und die Entwicklung einer Beziehung behindern.

In anderen Kulturen, in denen die Menschen das Gefuhl haben, relativ gleichberechtigt
zu sein, fuhlen sie sich bei einer ungleichen Machtverteilung unwohl. Wenn sie Mitglieder
von Kongregationen werden, deren Struktur eine ,hoher Machtdistanz” aufweist, werden
sie moglicherweise als streitstchtig betrachtet, wenn sie Vorschlage machen, die von
denen derer abweichen, die Autoritat haben. In Kulturen mit ,geringer Machtdistanz"
glauben die Mitglieder, dass die Leitungsfunktion darin besteht, die Beteiligung moglichst
vieler zu ermaoglichen, um einen Konsens zu erzielen oder einen Kompromiss zu erlangen.
Die Mitglieder fuhlen sich frei, Vorschlage zu machen und sich 6ffentlich gegen Plane
und Projekte auszusprechen, die in Erwagung gezogen werden. Das Wissen daruber,
wie die kulturelle Machtdistanz bereits verfestigte Partizipationsmuster gepragt hat, ist
von entscheidender Bedeutung, wenn Leitungsverantwortliche und Mitglieder Prozesse
schaffen wollen, an denen jeder sich frei und unvoreingenommen beteiligen kann.

PapstFranziskushatinBezugaufdie Entscheidungsfindungbetont:, Entscheidungsfindung
ist eine mutige Entscheidung”, und ,sich zur Entscheidungsfindung zu erziehen bedeutet,
sichselbst,auszusetzen’, die Weltder eigenen Uberzeugungen und Vorurteile zu verlassen,
um sich zu 6ffnen und zu verstehen, wie Gott heute, in dieser Welt, in dieser Zeit, in
diesem Augenblick zu uns spricht”>" Dies gemeinsam zu tun bedeutet zu verstehen,
wie die Kultur die Dynamik der Kommunikation beeinflusst, um Missverstandnisse zu
vermeiden. Forscher auf dem Gebiet der Interkulturalitat haben gezeigt, dass Mitglieder
von ,high context”- und ,low context“-Kulturen unterschiedlich kommunizieren. Edmund
Hall>2 bezeichnet die Kommunikation oder Nachrichten von ,high context“-Kulturen als
solche, die ,bei der die meisten Informationen entweder im physischen Kontext oder
in der Person verinnerlicht sind, wahrend nur sehr wenig in den kodierten, explizit
Ubermittelten Teilen der Nachricht enthalten ist”.>3

Wenn jemand aus einer ,high context”-Kultur jemand anderem etwas mitteilt, wasihm am
Herzen liegt, kann er still und wortkarg erscheinen. Stattdessen erwartet er jedoch, dass
sein Gesprachspartner interpretiert, was er mitteilt, und gibt daher keine detaillierten
Erklarungen. Die ,low context’-Kommunikation ist genau das Gegenteil. Die Information
liegt im expliziten Code, und die verbalen Nachrichten sind ,ausfuhrlich, hochspezifisch,
detailliert und im Uberfluss vorhanden”>* AuBerdem wird in einigen Kulturen ein
Gesichtsverlust und Scham empfunden, wenn angebotene Meinungen ignoriert oder
banalisiert werden. Wenn Leitungsverantwortliche und Mitglieder die komplexe
Dynamik der interkulturellen Kommunikation nicht verstehen, wird die gemeinschaftliche

14



Sr. Patricia Murray IBVM - Interkulturalitat, Leitungsdienst und Gelibde:

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Entscheidungsfindung schwierig. Wir mussen erkennen, dass bei der Findung der
kollektiven Wahrheit alle eine Rolle spielen. Im Rahmen der Entscheidungsfindung lasst
eine Gruppe zu, dass die Wahrheit ,,aus dem Schol3 des Ganzen“*> heraus geboren wird,
und erkennt, dass jeder dazu beitragen muss, diese Wahrheit zu gestalten.

Reichtum oder Bluirde

Jede Betrachtung des Zusammenspiels von Interkulturalitat, Leitungsdienst und
Gelibden muss erkennen, wo menschliches Gedeihen stattfindet (der Reichtum) und
wo problematische Bereiche liegen (die Burde). Es wird immer deutlicher, dass beim
Leitungsdienst der Schlissel zum persénlichen und gemeinschaftlichen Wachstum liegt,
das stattfinden kann, wenn die GelUbde durch die Brille der Kultur betrachtet werden.
Der Leitungsverantwortliche muss sich jedoch zunachst auf einen persoénlichen Weg
machen, der das Studium und die Reflexion aus einer interkulturellen und theologischen
Perspektive beinhaltet. Wenn diese personliche Erforschung umgangen wird, werden
die Leitungsverantwortlichen wahrscheinlich weiterhin ein Verstandnis des GelUbdes

prasentieren, das aus einer vorherrschenden ethnozentrischen kulturellen Perspektive
hervorgegangen ist. Die Gellbde werden als etwas erscheinen, das aus der Zeit gefallen
ist, und sich in neuen kulturellen Kontexten als bedeutungslos erweisen. Die tiefere
Bedeutung so hochgeschatzter kultureller Werte wie uneingeschrankte Gastfreundschaft,
Verantwortung gegenulber der Familie und der Gemeinschaft, Gegenseitigkeit und
praktische Solidaritat muss bestandig kontextualisiert und in das geweihte Leben
eingebettet werden. Auf diese Weise wird die reiche Bedeutung des Lebens unter
den GelUbden in neuen Realitaten immer wieder neu artikuliert. Die Erkundung der
Geltbde durch die Brille der Kultur bietet neue Einladungen zur persoénlichen und
gemeinschaftlichen Umkehr. Sie schafft einen gegenseitig bereichernden Austausch fur
Mitglieder von Kongregationen und scharft den prophetischen Einfluss des persénlichen

15



Sr. Patricia Murray IBVM - Interkulturalitat, Leitungsdienst und Gelibde:

UISG - Bulletin n. 179, 2022

und gemeinschaftlichen Lebens in Bezug auf den lokalen und globalen Kontext. Ohne
diese standige Reflexion und Neuinterpretation kdnnte das Ordensleben in Gefahr seine,
seine Lebendigkeit zu verlieren. Dies kdnnte zu einem Sinn- und Bedeutungsverlust sowie
zur weiteren Auferlegung veralteter Auffassungen und Praktiken flhren, die neuere
Mitglieder belasten.

Der Leitungsdienst spielt eine wichtige Rolle, wenn es darum geht, die Entwicklung
prophetischer interkultureller Gemeinschaften zu fordern. Eine groBere Wertschatzung
der Komplexitat von Kultur kann den Mitgliedern helfen, die Bedeutung des geweihten
Lebens aus einer interkulturellen Perspektive neu zu interpretieren. Mehrere Studien
weisen darauf hin, dass das kulturelle Bewusstsein gegenwartig meistens auf
empirischer Grundlage und nicht durch ein ernsthaftes Studium der Kultur erworben
wird. Diese Studien sagen auch, dass ungenaues Wissen, das auf empirischer Grundlage
gewonnen wird, oft negative Folgen hat und zu Missverstandnissen und Konflikten fuhrt.
Leitungsverantwortliche mussen dafur sorgen, dass die Ausbildung zu interkulturellem
Leben und Dienst ein integraler Bestandteil sowohl der anfanglichen Ausbildung als auch
der standigen Weiterbildung ist. Mit diesem Bewusstsein kdnnen die Mitglieder dann
ehrliche Gesprache Uber kritische Themen fuhren. Das fordert das zwischenmenschliche
Verstandnis, entwickelt gegenseitig bereichernde Beziehungen und bereichert letztlich
die gemeinschaftliche Entscheidungsfindung. Wo dieses Wissen und diese Prozesse
fehlen, werden die Mitglieder weiterhin ethnozentrisch miteinander umgehen, ohne
sich der gemachten Fehler, der verursachten Verletzungen und der verpassten
Wachstumschancen bewusst zu sein.

Leitungsverantwortliche missen verstehen, wie sehr kulturelle Unterschiede sich darauf
auswirken, wie die Mitglieder die Beziehungen zu Autoritatspersonen sehen. Wo dieses
Verstandnis vorhanden ist, passen die Leitungsverantwortlichen ihren Ansatz bei der
Kommunikation auf personlicher Ebene und in der Gruppe an und entwickeln Prozesse,
die eine groRtmagliche Beteiligung von Mitgliedern aus verschiedenen Kulturen fordern.
Das Verstandnis der Machtdynamik und der komplexen Dynamik der interkulturellen
Kommunikation ist der Schlussel fur das Wachstum der Beziehungen innerhalb einer
multikulturellen Ordensgemeinschaft. Mitglieder, die Uber angemessene kulturelle
Kenntnisse und Einsichten verfugen, sind in der Lage, Bruicken der Gegenseitigkeit zu
bauen, die ein prophetisches Zeugnis in Gesellschaften darstellen, die von Spaltung
gepragt sind.

Wenn Mitglieder von Ordensgemeinschaften sich 6ffnen und einander zuhdren,
erkennen sie, dass alle ,zum selben Mahl berufen sind, in dem Gott uns nicht nur
mit vertrauten Speisen und Geistern speist, sondern auch mit den neuen, nie zuvor
gekosteten Speisen und Geistern von Gottes jungster Offenbarung”.>® In einem Interview
mit einem Journalisten im Jahr 2007 sagte Papst Franziskus, dass ,Treue immer eine
Veranderung, ein Aufblihen, ein Wachstum ist”. Um einen Wandel in einer Organisation
herbeizuflihren, ist ein Kulturwandel erforderlich. Dieser Kulturwandel muss zunachstvon
den Leitungsverantwortlichen benannt und dann verwirklicht werden. Der zunehmend
multikulturelle Charakter des Ordenslebens erfordert einen Wandel der Vorstellungskraft
und des Verstandnisses auf allen Ebenen. Ein aufgeklarter Leitungsdienst wird alle
Mitglieder dazu bringen, ,den Lichtern in der Gruppe zu folgen, um an die Grenze von
morgen zu gelangen, statt das Gestern zu bewahren."”

16



Sr. Patricia Murray IBVM - Interkulturalitat, Leitungsdienst und Gelibde:

UISG - Bulletin n. 179, 2022

NIV

(o))

O o

11
12

14
15

16
17
18

20

21
22
23
24
25
26

27
28
29
30
31

32
33
34
35
36
37
38
39

Yasmen Serham und Timothy MclLoughlin, “The Other Problematic Outbreak: As the Coronavirus spreads
across the globe so does racism,” The Atlantic, 13. Marz 2020.

Ebd.

Ebd.

Isabel Wilkerson, “America’s Enduring Caste System,” New York Times, 1. Juni 2020.

Sr. Jayne Helmlinger CSJ, “Vulnerability, Borders and the Long Notes of Religious Life,” Online LCWR Presi-
dential Address, 12. August 2020.

FUr jungen Wein neue Schlduche. Geweihtes Leben und noch offene Herausforderungen seit dem Zweiten
Vatikanischen Konzil (Vatikanstadt, Libreria Editrice Vaticana 2017), Nr. 7.

LEITLINIEN

Marie Chin RSM, “Towards a New Understanding of Cultural Encounter in Our Communities,” Horizon, Win-
ter 2003, 16.

Fur jungen Wein neue Schlduche, Nr. 13.

Ebd.

Sr. Antoinette Gutzler MM, Kommentar auf dem US_C3 Constellation Meeting der Mitglieder der UISG,
Zoom Meeting, 14. August 2020.

FUr jungen Wein neue Schlauche, Nr. 8.

Anthony J. Gittins, Living Mission Interculturally: Faith, Culture and the Renewal of Praxis (Collegeville, MN:
The Liturgical Press, 2015), 10.

David Rooke und William R. Torbert, “Seven Transformations of Leadership,” Harvard Business Review.
www.hbr.org

K. Muff u.a., Management Education for the World (Cheltenham: Edward Elgar, 2013), 32.

Joseph M. Lozano Soler, “Leadership, The Being Component: Can the Spiritual Exercises of St. Ignatius Con-
tribute to the Debate on Business Education,” Journal of Business Ethics, Bd.145, Nr. 4, 11/2017, 795-809.
Chris Lowney, Pope Francis: Why He Leads The Way He Leads (Chicago: Loyola Press, 2013), m9.

Ebd., 9.

Ingmar Torbjorn, “Cultural Barriers as a Social Construct: An Empirical Validation” in Young Yun Kim and
William Gudykunst (Hrg.), Cross Cultural Adaptation: Current Approaches (Newbury Park, California: Sage
Publications, 1988), 48.

Die aulBere Kultur ist der bewusste Teil der Teil. Es ist der Teil, den wir sehen, schmecken und horen kon-
nen. Er bestehr aus anerkannten Glaubensvorstellungen und Werten. Er kann bewusst erlernt und ist leicht
zu verandern. Das ist jedoch nur ein kleiner Teil der Kultur. Der groRBere Teil ist der innere Teil, der aus
unbewussten Glaubensvorstellungen, Denkstrukturen und Mythen besteht, die alles beeinflussen, was wir
tun und sehen. Es wird unterschwellig erlernt und Iasst sich schwer verandern (Eric Law).

Mary Jane Collier & Milt Thomas, “Cultural Identity: An Interpretive Perspective” in Theories in Intercultural
Communication, Hrg. Young Yun Kim und William B. Gudykunst (Newbury Park, Beverly Hills, Ca: Sage Pub-
lications, 1988), 112.

Gittins, Living Mission Interculturally, 9.

Robert Kisala SVD, “Formation for Intercultural Life and Mission,” Verbum SVD, 50 Nr.3 (2009), 335.
Aylward Shorter, Celibacy and African Culture (Nairobi: Paulines Publications Africa, 1998), 13.

Lk 9,62.

Mt 10,37.

Sandra M. Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life," Journeying Resources, 14-27,
Washington, DC: Leadership Conference of Women Religious, 1977, 14.

Johannes Paul Il,, Nachsynodales Apostolisches Schreiben Vita Consecrata (25. Marz 1996), 37.

FUr jungen Wein neue Schlauche, Nr. 9.

Sandra M. Schneiders IHM, “"A Vow of Poverty,” C21 Resources (Herbst 2014), 18.

Ebd.

Rev. Prof. Guilllaume Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,” The
Catholic Voyage: African Journal of Consecrated Life, Bd. 16, 2019, 24.

Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life,” 19.

Ebd.

Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,” 24.

Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,” 19.

Ebd.

Kimpoy-Pombo, “The Inculturation of Religious Life Today in Sub-Saharan Africa,” 27.

Schneiders, "A Contemporary Theology of the Vows,” 21.

Edward Kinerk SJ, “The Vows,” The Way. Campion Hall Brewer St. Oxford, 66.

17



Sr. Patricia Murray IBVM - Interkulturalitat, Leitungsdienst und Gelibde:

UISG - Bulletin n. 179, 2022

40

41
42
43
44
45
46
47
48
49
50
51
52
53
54

55
56
57

Anthony J. Gittins, Gifts and Strangers: Meeting the Challenge of Inculturation (New York: Paulist Press,
1989), 33.

Eric H.F. Law, Inclusion: Making Room for Grace (St. Louis, Missouri: Chalice Press, 2000), 26.

Ebd.

Sandra M. Schneiders, "A Contemporary Theology of the Vows", 22.

Fur jungen Wein neue Schlduche, Nr. 24.

Schneiders, "A Contemporary Theology of the Vows”, 23.

Ebd., 22.

Ebd., 23.

Ebd., 24.

FUr jungen Wein neue Schlduche, Nr. 19.

Geert Hofstede u.a., Cultures and Organizations: Software of the Mind, (New York: McGraw Hill, 2010), 32.
Papst Franziskus, Begegnung mit den Seminaristen der Region Kampanien, 16. Marz 2018.

Edward T. Hall, Beyond Culture (New York: Anchor Press, 1977).

Hall, Beyond Culture, 91.

Fred E. Jandt, Intercultural Communication: An Introduction, (Sage Publications Inc.: Thousand Oaks, 2001),
220.

Ebd.

Gerdenio Manuel S, “Little Brown Brother,” Studies in the Spirituality of Jesuits, November 2001, 33/5, 27.
Joan Chittister OSB, “LCWR Outstanding Leadership Award Acceptance Remarks”, 4. August 2007, Kansas
City, MO.

18



UISG - Bulletin n. 179, 2022

MOGLICHE HERAUSFORDERUNGEN DER
INTERKULTURALITAT
IN DER GESELLSCHAFT UND IM ORDENSLEBEN
IN AFRIKA

Sr. Jane Wakahiu LSOSF

Sr. Jane Wakahiu LSOSF ist Mitglied des Instituts der ,Little Sisters of
Saint Francis’, Kenia. Sie ist Vorstandsvorsitzende des African Sisters
Education Collaborative (ASEC), einer Non-Profit-Organisation
zur Forderung der Ausbildung von Ordensfrauen in Afrika. Vor
threr Tatigkeit fur das ASEC hat sie an der Philosophischen
Fokultat der Marywood University promoviert, wo sie auch im
Grund- und Hauptstudiengang unterrichtet hat. Jane hat als
Lefterin einer High School in Kenia und in fahrenden Positionen in
Frauenorganisationen weitreichende Erfahrungen in der Lehre und
in der Verwaltungstatigkeit gesammelt.

Der Vortrag wurde am 25. Januar 2022 im Rahmen eines UISG-
Workshops zur Interkulturalitat gehalten.

Kultureller und interkultureller Kontext

Ich bin mir bewusst, dass Afrika keine Monokultur und auch kein homogener Kontinent
ist. Vielmehr besteht jedes Land aus einer vielfaltigen Palette an kulturellen Gebrauchen,
Sprachen, Hautfarben und Glaubenssystemen. Um sich diese Vielfalt vor Augen zu
halten, denken Sie an die Bevolkerung und Ethnizitat in Threm Land. In Nigeria leben
zum Beispiel schatzungsweise etwa 214 Millionen Menschen' in Gber 250 ethnischen
Gruppen und in Agypten Uber 105 Millionen Menschen? in Uber 80 ethnischen Gruppen.
Eine reiche kulturelle und sprachliche Vielfalt gibt es auch innerhalb der Institute,
Kongregationen und Ordensgemeinschaften einer jeden Nation. Jeder einzelne Mensch
in diesen Gemeinschaften ist einzigartig und bringt kulturelle Erfahrungen, Werte
und Begabungen mit, die dazu beitragen, ein Mosaik wunderbarer Perspektiven und
gegenseitiger Abhangigkeiten zu schaffen. Diese Vielfalt kann auch Herausforderungen,
Konflikte und Klischees mit sich bringen. Ich lade Sie sein, eine Minute innezuhalten, um tiber
die Arten der Vielfalt nachzudenken, die Sie in Ihren Gemeinschaften erkennen - ethnischer
und rassischer Hintergrund, Alter und Behinderungen. Welche Herausforderungen haben Sie
in ihrem Umgang mit verschiedenen Menschen und Kulturen kennengelernt?

Anerkennung meiner persénlichen kulturellen Grenzen

Ich trete im Bewusstsein um meinen Hintergrund, meine Erfahrungen und meine
Grenzen in diesen Dialog ein. Ich bin in Kenia geboren und aufgewachsen, wo ich die
Schule besucht und mein Grundstudium absolviert habe. In meiner Schule, meiner Kirche

19



Mogliche Herausforderungen der Interkulturalitat

Sr. Jane Wakahiu LSOSF -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

und in den Ortsgemeinschaften, in denen ich gelebt habe, bin ich vielen verschiedenen
Menschen, Schulern, Studenten und Lehrern begegnet. Dieser Umgang mit anderen hat
meine Wahrnehmung gepragt - wie ich die Dinge in meinem Leben interpretiere. Im
Ruckblick sehe ich deutlich erkennbare, aber dennoch unbewusste stereotype Untertone
in meinem Denken Uber Ethnien und Stammesgemeinschaften. Ich erinnere mich, dass
einigen Stammen unbegrindete negative Klischees anhafteten: Sie galten als laut, trage
oder unbeherrscht. Anderen Stammen wurden positive Eigenschaften zugeschrieben:
Sie galten als fleil3ig, professionell und wohlhabend. Ihnen traute man eine Laufbahn als
Wissenschaftler oder Juristen eher zu. Diese Klischees differenzierten und identifizierten
das ,Anderssein” bestimmter Gruppen. Solche Klischees gibt es auch in unseren
Ordensgemeinschaften: Wenn Menschen zum Beispiel Wert darauf legen, dass man
weil3, woher sie kommen (Osten, Westen, Norden, Stiden), dann wollen sie sicherstellen,
dass sie hervorstechen und Verblndete haben und keine Zweifel an ihrem Hintergrund
besteht. Unfairerweise konnen diese Klischees dazu fuhren, dass es eine ,Eigengruppe”
und eine ,Fremdgruppe” gibt - wer zum Beispiel fur einen Job oder eine Beforderung in
Frage kommt.

Im Laufe des Lebens hatte ich Gelegenheit, an vielen verschiedenen Orten mit vielen
Menschen unterschiedlicher ethnischer und nationaler Herkunft, verschiedenen Alters
und mit unterschiedlicher Hautfarbe zu leben und zu arbeiten. Zuletzt habe ich Uber
20 Jahre in zwei internationalen Gemeinschaften mit Mitgliedern aus Kroatien, den
Vereinigten Staaten, Korea, Indien, Indonesien, Polen und Kenia gelebt. Ich bin auch viel
herumgekommen und habe in vielen Gemeinschaften in Afrika, Europa, Lateinamerika
und in den USA gelebt. Zwar haben diese Erfahrungen mich bereichert, aber ich kann
nicht den Anspruch erheben, Expertin im Bereich der Interkulturalitat zu sein. Meine
Reisen und meine Lebensumstande haben mir jedoch geholfen, besondere Beziehungen
zu anderen aufzubauen und in meinem interkulturellen Verstandnis zu wachsen. Auf
dem Weg, den ich zurlckgelegt habe, habe ich einige Gedanken daruber entwickelt, wie
man mit Menschen und Gruppen verschiedener Kulturen harmonisch umgeht und gut
zusammenarbeitet. In Wirklichkeit arbeite ich immer noch an mir, und ich glaube, das
tun Sie auch.

Definierung der Begriffe

Ich mochte zunachst einige Begriffe definieren, die austauschbar verwendet werden,
aber verschiedene Bedeutungen haben: multikulturell, international und interkulturell.

Diese Begriffe, die ich in diesem Vortrag standig gebrauchen werde, stehen in
enger Verbindung miteinander, mussen aber voneinander unterschieden werden.
JInterkulturelles Leben” ist etwas anderes als internationale oder multikulturelle
Gemeinschaften. International bedeutet, dass Menschen unterschiedlicher Nationalitat
zusammenleben. Und multikulturell verweist auf das Zusammenleben von Menschen,
die sich nicht durch ihre nationale Herkunft, sondern durch ihre Kultur/ihren kulturellen
Hintergrund unterscheiden.

Die Worte international und multikulturell allein erlautern die Tatsache, dass die
Beziehungen und der Umgang, die in diesen Gemeinschaften geférdert werden, gewollt
sind, nicht genug - sie definieren einfach nur den Kontext. ,Interkulturelles Leben”
dagegen enthalt die Nuance des gewollten inneren Wirkens des Geistes, um das Leben
der Mitglieder auf gegenseitige Anerkennung, Wertschatzung und ein harmonisches
Zusammenleben hin zu verandern.

Jesus als Lehrer der Kultur und der Interkulturalitat

Durch kulturelle Begegnungen sind wir eingeladen zu lernen und gleichzeitig auf unsere
eigene unterschwellige Voreingenommenheit zu achten. Uns wird die Gelegenheit

20



Mogliche Herausforderungen der Interkulturalitat

Sr. Jane Wakahiu LSOSF -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

gegeben, einer Auslegung der Ereignisse - und der Erfahrungen und Lebensumstande
anderer Menschen - aus der Perspektive unserer eigenen Kultur und Erfahrung zu
widerstehen. Geert Hofstede, ein renommierter Fachmann im Bereich der Kultur in
Organisationen, sagt, dass ,Kultur die Software des Geistes ist”. Durch die Kultur legen
wir die Erfahrungen anderer Menschen aus, indem wir sie durch unsere eigene kulturelle
Brille betrachten - und sie oft mit einem Etikett versehen und in die Schubladen stecken,
die wir in unserem eigenen Verstand geschaffen haben. So verschlielBen wir uns der
Moglichkeit, Beziehungen aufzubauen und Menschen als Individuen kennenzulernen.
Leider geschieht das in unseren Gemeinschaften und an unseren Arbeitsplatzen nur
allzu oft; und es setzt sich fort durch lokale, nationale, regionale und globale politische
Diskurse.

Wir kénnen viel aus der Geschichte Jesu in Markus 2,1-12 lernen. Es geht darin um Jesu
Ruckkehr nach Kafarnaum und die Heilung eines Gelahmten. In diesem Abschnitt aus der
Heiligen Schrift heil3t es, dass viele Menschen versammelt waren, um Jesus zuzuhdren;
ein gelahmter Mann wurde herbeigebracht und durch das Dach hinuntergelassen mit
der Bitte, dass Jesus ihn heilen sollte. Horen Sie sich folgendes Gesprach an und denken
Sie darUber nach, ob es in Ihrem Institut solche Gesprache gibt:

JAls Jesus ihren Glauben sah, sagte er zu dem Geldhmten: Mein Sohn, deine
Sunden sind dir vergeben! Einige Schriftgelehrte aber, die dort sal3en, dachten
in ihrem Herzen: Wie kann dieser Mensch so reden? Er lastert Gott. Wer kann
Sunden vergeben aul3er dem einen Gott? Jesus erkannte sogleich in seinem Geist,
dass sie so bei sich dachten, und sagte zu ihnen: Was fur Gedanken habt ihr in
euren Herzen? Was ist leichter, zu dem Gelahmten zu sagen: Deine Stunden sind
dir vergeben! oder zu sagen: Steh auf, nimm deine Liege und geh umher?”

Mk 2,5-9.

Sogar in Jesu Akt der Barmherzigkeit - er schenkte dem Gelahmten neues Leben - warfen
die Schriftgelehrten ihm unrechtes Handeln vor. Sie machen sich mehr Gedanken Uber
den kulturellen Brauch als Uber wahre Gute. Und obgleich viele Menschen versammelt
waren, bildeten sie keine zusammenhangende interkulturelle Gemeinschaft. Ihr Denken
war vielmehr auf ihre Unterschiede ausgerichtet. Welchen Barrieren stehen wir gegentiber,
wenn wir auf jene schauen, die in unseren Gemeinschaften ,anders” sind? Denken Sie
an Altersunterschiede und an junge Menschen, die als neue Generation mit geringer
Ausbildung und ohne Erfahrung beschrieben werden.

Als Ordensfrauen fordert unser prophetisches Zeugnis uns auf, unsere Unterschiede
durch konkretes Handeln anzuerkennen und anzunehmen, aber dennoch gelingt es uns
manchmal nicht, den wahren Geist der Interkulturalitat zu verkdrpern. Interkulturalitat
bedeutet gleichberechtigtes Interagieren zwischen verschiedenen Kulturen, so dass
dieses Interagieren gemeinsame kulturelle Ausdrucksformen durch Dialog und
gegenseitige Achtung hervorbringt.® Durch dieses Interagieren und diese Begegnungen
entsteht ein dynamischer Prozess durch den gemeinsamen Aufbau einer neuen
Kultur, und zwar durch die Verhandlung von Sinn, Haltungen und Perspektiven. Durch
Gesprache kdnnen die Ordensangehodrigen Gemeinsamkeiten finden und aufbauen und
ihre Identitat ohne Verurteilung und Angst zum Ausdruck zu bringen. Das Ergebnis sind
gesunde und lebenspendende Beziehungen - nicht die Assimilierung einiger Kulturen
durch die dominante Kultur.

Als Ordensfrauen haben wir die besten Voraussetzungen, um in der Interkulturalitat zu
wachsen durch die Tugenden des Glaubens, der Demut und der Liebe; und unsere Herzen
zu Offnen fur ein tieferes Verstandnis unterschiedlicher Begegnungen. Mit gescharftem
Bewusstsein und der Anerkennung der Wurde eines jeden Menschen kdnnen wir durch
unser Handeln das Bewusstsein der Gegenseitigkeit fordern - eine Ermutigung fur die

21



Mogliche Herausforderungen der Interkulturalitat

Sr. Jane Wakahiu LSOSF -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Mitglieder unserer Gemeinschaften, einander zu geben und voneinander zu empfangen
- und positive Beziehungen aufbauen. Unsere Offenheit, die aus der Achtung der Wirde
eines jeden Menschen heraus entsteht, fihrt uns dahin, dem ,anderen” zu vertrauen. Mit
diesem Vertrauen beginnt die interkulturelle Verwandlung, in einer multikulturellen oder
internationalen Gemeinschaft Wurzeln zu schlagen - und tragt dazu bei, wunderbare
lebenspendende Beziehungen zu saen.

Wir sehen das deutlich in der Heiligen Schrift. Als Jesus der Samariterin begegnet, beginnt
er ein Gesprach mit ihr und |adt sie ein, zu ihm zu kommen: ,,Gib mir zu trinken!” Die
Antwort der Samariterin zeigt ihr Vorurteil in Bezug auf kulturelle Unterschiede; sie ist
sich des ,, Andersseins” Jesu sehr bewusst.

Der Grund fur ihre Antwort wird in Johannes 4,9-10 erlautert:

,Die Samariterin sagte zuihm (Jesus): Wie kannst du als Jude mich, eine Samariterin,

um etwas zu trinken bitten? Die Juden verkehren namlich nicht mit den Samaritern.
Jesus antwortete ihr: Wenn du wusstest, worin die Gabe Gottes besteht und wer
es ist, der zu dir sagt: Gib mir zu trinken!, dann hattest du ihn gebeten und er hatte
dir lebendiges Wasser gegeben.”

In dieser Begegnung beweist Jesus Demut, indem er den ersten Schritt tut und die
Samariterin einladt, ihm Wasser zu geben. Durch diese Geste pflegt er interkulturelle
Kommunikation. Beachten Sie, dass innerer Mut wesentlich ist, um den ersten Schritt zu
tun, die Barriere zu Uberwinden. Das,Nein“der Frau genlgt)esus nicht, denn Verwandlung
geschieht dadurch, dass man sich mit dem anderen identifiziert und kulturelle Untertdne
Uberwindet. Jesus Uberbruckt die in der Region vorherrschende kulturelle Barriere, die
Juden und Samariter voneinander trennte. Aulerdem erklart Jesus der Frau, was Gott
anbietet: lebenspendendes Wasser, das alle Barrieren und Unterschiede uberbruckt.

Um unsere Gemeinschaften von multikulturellen oder internationalen Gemeinschaften

22



Mogliche Herausforderungen der Interkulturalitat

Sr. Jane Wakahiu LSOSF -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

in wahres ,interkulturelles Leben” zu verwandeln, mussen wir die Divergenzen, die wir
sehen, beim Namen nennen, einschlielich der Herausforderungen, Klischees, Konflikte,
Macht und weiterer Barrieren, die uns daran hindern, Bricken zu bedeutsamen
Beziehungen in unseren Begegnungen zu bauen. Letzten Endes fuhlt sich die Samariterin
von der Einladung Jesu nicht bedroht. Folglich nimmt sie das Gesprach auf, und dieses
Gesprach fuhrt zu ihrer Umkehr, eine geschwisterliche Beziehung wachst, und sie wird
zur wahren Jungerin Jesu.

Welche kulturellen Brduche trennen uns in unseren Gemeinschaften voneinander? Welche
Klischees werden in unseren Gemeinschaften weitergegeben? Welche Schritte unternehmen
wir, um Barrieren gegen interkulturelles Bewusstsein und interkulturelles Handeln in unseren
Gemeinschaften zu tberbriicken?

Der renommierte Experte fur Interkulturalitat P. Anthony Gittins erklart, dass
interkulturelles Leben ein auf dem Glauben grundender lebenslanger Umkehrprozess

Der Weg zum interkulturellen
Leben legt unsere Verletzlichkeit
offen und fordert uns auf, Demut,

Barmherzigkeit und ein reines Herz
anzunehmen, und Friedensstifter zu
werden.

ist. Gittins sagt sehr schon, dass ,interkulturelles Leben vom Engagement der Mitglieder
und gegenseitiger Unterstlutzung abhangt, damit die Einzelnen eine positive Haltung,
Offenheit zum Lernen und den Willen zur Veranderung annehmen und entwickeln
konnen“.* Dieser Prozess ist das Werk des Geistes, der in und um die Mitglieder der
Gemeinschaft weht, um sich gewollt zu 6ffnen und verwundbar zu werden, zuzuhéren
und sich far personliche und gemeinschaftliche Veranderung einzusetzen.

Lassen Sie uns jetzt einige Herausforderungen betrachten, die das interkulturelle Leben
verhindern.

Herausforderungen der Interkulturalitat in Afrika

Wie bereits erwahnt, ist Afrika reich an Kultur und Brauchen. Die Kultur entwickelt sich
durch menschliches Interagieren und wird durch menschliche Kommunikation geschaffen
und aufrechterhalten.>Ich definiere Kultur als ein organisiertes System der Sinnschaffung,
das den Kontext bildet fur alles, was Menschen als Mitglieder der Gesellschaft haben und

23



Mogliche Herausforderungen der Interkulturalitat

Sr. Jane Wakahiu LSOSF -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

tun. Traditionell steht im Mittelpunkt der Kultur von ethnischen Gruppen und Stammen
die Familie; sie kommt in der Kunst, der Musik und der oralen Literatur zum Ausdruck.
Afrikanische Philosophen wie John Mbiti sagen, dass die Afrikaner das Leben als ein grol3es
Ganzes betrachteten und die Religion alle Aspekte des Lebens durchdrang. Trotz des
Einflusses der Moderne spielt die Religion im heutigen Afrika eine entscheidende Rolle
im sozialen, wirtschaftlichen und politischen Leben der Menschen.® Auch afrikanische
Sprichworter wie ,man braucht ein ganzes Dorf, um ein Kind zu erziehen"”, machen den
Reichtum, die Gemeinschaftsaspekte und den Wert von Kindern und Familie in Afrika
deutlich. Die wissenschaftliche Arbeit von Erzbischof Desmond Tutu hebt wichtige
Beziehungen in afrikanischen Gemeinschaften hervor; er gebraucht dafur einen in vielen
afrikanischen Landern haufig vorkommenden Begriff: Ubuntu. Tutu definiert ,Ubuntu”
als den Glauben, dass ,ein Mensch ein Mensch ist durch andere Menschen, in dem Sinne,
dass meine Menschlichkeit eng mit der deinen verbunden, verknupft ist. Und wenn ich
dich entmenschliche, dann entmenschliche ich unvermeidlich mich selbst.”” ,Ubuntu”
bringt wahren Humanismus und wahre Beziehung zum Ausdruck und bietet somit eine
wesentliche Grundlage fur die Interkulturalitat.

Trotz dieses Vorteils gibt es dennoch zahlreiche Herausforderungen. Ich mochte tber
neun der wichtigsten Herausforderungen, die in unserer Gesellschaft und in unseren
Gemeinschaften vorherrschen, sprechen.

Erstens, die Herausforderung der Dominanz von Stammesverbanden. Wenn die
Afrikaner Ubuntu verkdrpern, warum werden dann einige Mitglieder der Gemeinschaft
als ,Fremdgruppe” eingeordnet? Interessanterweise haben einige grofRe ethnische
Gruppen/Stammesverbande die Leitungsautoritat und Macht in Politik, Kirchen,
Organisationen und Kongregationen. Die dominante Kultur ordnet die Gebrduche
ethnischer Minderheiten unter und minimiert sie. Eine solche Dominanz fuhrt zu Leiden,
Entfremdung und Groll. Wahrend dies gewdhnlich dem sozialen oder politischen Bereich
zugeschrieben wird, kommt es auch in Ordensinstituten haufig vor. Zum Beispiel sind
Minderheiten in Ordenskapiteln oft nur minimal oder gar nicht vertreten, und die
Kandidatur fur Leitungsdienste ist fast immer mit der ethnischen oder geographischen
Herkunft verbunden. Leitungsverantwortliche immer aus derselben ethnischen Gruppe
zuwahlen, die ihre spezielle Agenda fur die ganze Kongregation verfolgt, kann sich negativ
auf die Kongregation auswirken. Aul3erdem weigern sich einige Leitungsverantwortliche,
am Ende ihrer Amtszeit zurtckzutreten - parallel zu politisch Verantwortlichen, die sich
als unersetzlich betrachten, ganz gleich, was die Verfassung und die Bestimmungen
zur Machtubergabe sagen. Wir sind aufgefordert, unseren Leitungsdienst anders zu
gestalten. Ich Ubernehme die Definition des Leitungsdienstes von Robert K. Greenleaf,
der eine Vielzahl von Kongregationen, Priesterseminaren und Kirchenleitungssystemen
untersuchthat. Er hatden Begriff ,servantleadership”[dienender Leitungsdienst] gepragt:
eine Form des Leitungsdienstes, der aus dem Wunsch eines Menschen hervorgeht zu
dienen, Sorge zu tragen und sich um die verschiedenen Note der ihnen anvertrauten
Menschen zu kimmern.® ,Servant leadership” beginnt bei dem naturlichen Bestreben
eines Menschen, dienen zu wollen; dann folgt eine bewusste Entscheidung, sich um
den Leitungsdienst zu bemuhen. Sehen wir diese Form des Leitungsdienstes in unseren
Gemeinschaften? Was motiviert die Leitungspersonen in unseren Gemeinschaften? Kennen
Sie Probleme mit Ordensoberen, die fiir immer in ihrer Fiihrungsposition bleiben wollen oder
die meinen, dass der Leitungsdienst innerhalb der ,Eigengruppe” - der eigenen ethnischen
Gruppe oder dem eigenen Stammesverband - bleiben sollte?

Zweitens, die Herausforderung gewollter oder unbewusster Vorurteile. Vorurteile
in Bezug auf Ernennungen oder Zuweisungen von Diensten, weiterfuhrenden Studien
und lukrativen Projekten gibt es in Gemeinschaften und in der afrikanischen Gesellschaft
sehr haufig - das gilt auch fur politische Amter und Kirchen. Manchmal scheinen
Gunstlings- und Vetternwirtschaft akzeptable Vorgehensweisen zu sein. Ernennungen

24



Mogliche Herausforderungen der Interkulturalitat

Sr. Jane Wakahiu LSOSF -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

finden oft auf der Grundlage ethnischer Abstammung oder von Freundschaften statt und
nicht aufgrund von individuellen Fahigkeiten, Begabungen und Diensten an der Sendung
des Instituts oder einer Didzese. Fur einige Menschen, die in den Leitungsdienst gewahlt
werden, erweist sich die Gelegenheit zu dienen als ,unsere Zeit, etwas von der Torte
zu bekommen; die anderen sollen warten, bis sie dran sind.” Gewolltes interkulturelles
Leben ladt die Mitglieder zu echter Entscheidungsfindung bei Wahlen und Handlungen
innerhalb des Instituts ein. Welche ethnischen Biindnisse gibt es in lhren Instituten? Welche
Auswahlprozesse gibt es bei Ernennungen fir apostolische Dienste oder weiterftihrende
Studien? Wer sind die , Eigengruppe” und die ,Fremdgruppe” in lhren Gemeinschaften?

Drittens, die Herausforderung der Rekrutierung. Ich habe mit Schwestern
zusammengearbeitet, die die Herausforderungen fur den Rekrutierungsprozess von
Frauen fur Ordensinstitute erlautert haben. Wer in der Férderung von Berufungen oder
in der Ausbildung tatig ist, kann tendenziell bestimmte Kulturen, ethnische Gruppen oder
Stamme reprasentieren. Zwar ist es fur die Institute gut, Madchen aus verschiedenen
ethnischen Gruppen zu rekrutieren, aber einige Dienste, Organisationen und
Ausbildungshauser werden von bestimmten ethnischen Gruppen beherrscht. Manchmal
werden Minderheiten bei Rekrutierungsbemuhungen sogar absichtlich ausgegrenzt, um
sicherzustellen, dass ein grol3er Anteil der Ordensangehdrigen aus einer bestimmten
Region, Ethnie oder Rasse stammt. Und es ist kein Geheimnis, dass Frauen aus anderen
Stammesverbanden, die die Ausbildung beginnen, sie es niemals bis zu den Gelibden
schaffen werden - nicht, weil sie keine Berufung haben, sondern weil implizite Vorurteile
ganz vorne stehen. Junge Frauen aus ethnischen oder nationalen Minderheiten, die
das Ordensleben ausprobieren, werden als ,Fremdgruppe” behandelt - und gehen am
Ende oft wieder. Gibt es bestimmte Rekrutierungsprozesse, die dafiir sorgen sollen, dass im
Ausbildungshaus Vielfalt vorhanden ist? Reprdsentation ist eine Sache, aber gibt es gewolltes
Bemduihen im Dienst des interkulturellen Lebens? Oder wird nur auf Assimilation bestanden?

Viertens, die Herausforderung der Assimilation. Westliche Missionare haben
das Assimilationsmodell angewandt, um afrikanische Ordensfrauen auszubilden,
einschliel8lich Gebet, Essen, Sitten und Gebrauchen im Institut etc. Bis heute wird
das Assimilationsmodell in Ordensinstituten angewandt: Jeder assimiliert sich an die
Gebrauche der dominanten Kultur. Von den Auszubildenden wird verlangt, dass sie ihr
Verhalten andern, um sich den Konventionen der Gemeinschaft anzupassen. Menschen
mit anderem Hintergrund oder aus anderen sozialen Schichten, die in Gemeinschaften
mit einer dominanten Kultur eintreten, versuchen, sich so zu verhalten, dass es flur
die dominante ethnische oder regionale Gemeinschaft akzeptabel ist. Zwar kann das
ein gewisses Zusammengehdrigkeitsgefuhl schaffen, aber es kann auch Klischees
weiterverbreiten; einschlie8lich der Meinung, dass bestimmte Merkmale, Eigenschaften
und Verhaltensweisen typisch seien fur Angehorige einer bestimmten Gruppe aulBerhalb
des dominanten Modells. Das sich wandelnde soziale und globale Umfeld fordert die
Ordensinstitute heute auf, einige ihrer Gebrauche in dieser Hinsicht zu revidieren, da
neue Mitglieder reifer und erfahrener sind und in die Gemeinschaften integriert werden
mussen. Um Mitglieder anzuziehen und zu behalten, ist es wichtig, dass Ordensinstitute
Strategien entwickeln, um unterschiedliche Mitglieder aufzunehmen, zu férdern und zu
unterstutzen. Auf diese Weise stellen wir die Lebenskraft jener Gemeinschaften sicher
und férdern die Solidaritat. Das kann erreicht werden, wenn die Ordensangehdrigen
versuchen, anderen ein Zugehorigkeitsgefuhl zu geben - auf allen Ebenen. Wir mussen
uns darum bemuhen, Beziehungen aufzubauen, in denen Menschen sich physisch und
psychologisch geborgen fuhlen, damit sie wissen, dass sie sie selbst sein und sich frei
aulBern konnen, ohne daflr bestraft zu werden.

Funftens, die Herausforderung der Macht. Macht kann Menschen leicht korrumpieren,
wie im politischen Bereich unschwer zu erkennen ist. Das interkulturelle Leben ladt
uns ein, dartber nachzudenken, wie wir die Macht in unseren Instituten oder Diensten

25



Mogliche Herausforderungen der Interkulturalitat

Sr. Jane Wakahiu LSOSF -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

gebrauchen, um denen zu diesen, die wir leiten, und wie wir die Ressourcen benutzen
und teilen. Wird die Macht dazu gebraucht, andere zu befahigen, aus ihrer eigenen
einzigartigen Kraft zu schopfen? Werden die Ressourcen eingesetzt, um Fahigkeiten zu
entwickeln, Netzwerke zu schaffen und einander zu unterstitzen, so dass alle kollektiv
haben, was sie brauchen, um Ziele fur das Institut und fur das Wohlergehen aller zu
erlangen? Oder wird die Macht missbraucht als Mittel, um andere einzuschuchtern oder
unfair zu behandeln? Haben wir Vorurteile in unserem Handeln? Versuchen wir in unserer
Machtposition, andere zu befahigen, selbstandig zu handeln, so dass sie Kontrolle tber
ihr Leben und ihre Erfahrungen verspuren und es ihnen ein Gefuihl der Hoffnung und der
Moglichkeiten gibt?

Sechstens, die Herausforderung des Konflikts. In der menschlichen Gesellschaft sind
Konflikte unvermeidlich. Dennoch ist es sehr wichtig, die Ursachen, die den Konflikten
zugrunde liegen, sowie gute Strategien, Konflikte zu mildern bevor sie ausbrechen,
tief zu erforschen. Ich denke an die zahlreichen Konflikte in Afrika: im Stdsudan, im
Kongo, in Mali und in vielen anderen Landern und Regionen. Diese Konflikte entstehen
aus Machtfragen, Fuhrungskampfen, kulturellen Unterschieden, Gleichgultigkeit und
aufgrund von Ressourcen. Eine Unfahigkeit, kulturelle Unterschiede zu uberbrtcken,
sowie Widerstand gegen das Teilen von Macht heizen Konflikte an. Konflikte werden
als Mittel benutzt, um Menschen mit anderen politischen Meinungen einzuschuchtern,
und als Vorwand fur religiose Verfolgung. Sie floBen Furcht ein, vertreiben die Armen
von ihrem Land und lassen Gemeinschaften verarmen. Vorurteile und Schikanierung
ethnischer Gruppen lassen Klischees weiterleben, die ein ,Fremdsein” aufgrund von
Unterschieden fordern, so dass einige Gruppen sich anderen unterlegen fuhlen. Und
natdrlich fihrt das zu Furcht und Hass, was dann die Konflikte noch mehr anheizt.

Zum Beispiel ist Ruanda ein christliches Land; 80 Prozent der Bevdlkerung sind Christen.
Von diesen sind 45 Prozent Katholiken und 35 Prozent Protestanten verschiedener
Konfessionen. Dennoch kam es 1994 in Ruanda zum Voélkermord: Ethnische
Gemeinschaften wurden dezimiert, und viele arme Menschen, die die kulturellen
Grundlagen nicht verstanden haben, haben ihr Leben verloren. Wenn das Evangelium
Christi wirklich verkundigt worden und in den Herzen der Menschen verankert war,
warum kam es dann zum Vélkermord? 2017 hat Papst Franziskus offiziell um Vergebung
far die Rolle der Kirche beim Volkermord von 1994 gebeten, indem er feststellte, dass in
Ruanda ,die Sinden und Fehler der Kirche und ihrer Glieder das Antlitz des Katholizismus
bis ins Aul3erste entstellt haben”.®

Erst im vergangenen Jahr wurde ein Priester der Di6zese Rumbek angeklagt, eine Rolle
gespielt zu haben beim Attentat auf P. Christian Carlassare, nachdem dieser zum Bischof
von Rumbek ernannt worden war.'® In Kenia wurde ein Priester namens Guyo Waqo zu
27 Jahren Haft verurteilt fur die Ermordung von Luigi Locati, den damaligen Bischof die
Diozese Isiolo in Kenia."" Diese drei Beispiele zeigen, dass Hass, Gleichgultigkeit, Kdmpfe
um Macht Ressourcen zugrunde lagen: Das Ergebnis war in allen Fallen der Verlust von
Menschenleben. Wie gehen wir in Ordensinstituten mit Hass, Frustration, Gleichgultigkeit
und Konflikten um? Das interkulturelle Leben ist eine Gelegenheit zur Selbstprufung; ein
Weg fur uns zu erkennen, dass auch wir ,andere” sind aus der Perspektive von Menschen,
die anders sind als wir. Und in einem interkulturellen Lebensumfeld sind genau das
manchmal die Menschen, mit denen wir leben, arbeiten und beten.

Siebtens, die Herausforderung der &lteren Menschen. Vor einigen Jahren habe
ich ein zentralafrikanisches Land besucht. Ich wohnte in einem Gastehaus mit vielen
Schwestern, die aus verschiedenen Landern in Afrika und Europa kamen. Ich begegnete
dort einer Missionarin aus Europa, die verstort und verletzt zu sein schien. Sie hatte
45 Jahre lang in jenem Land gedient, mehrere Krankenhduser aufgebaut und in hohen
Positionen als Krankenhausdirektorin gedient. Sie war verstort, weil sie gerade abrupt -
ehrlich gesagt brutal - aus ihrer Leitungsposition im Krankenhaus entlassen worden war.

26



Mogliche Herausforderungen der Interkulturalitat

Sr. Jane Wakahiu LSOSF -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Die neue Provinzleitung brauchte ihre Dienste nicht mehr - sie war jetzt mit 70 Jahren
Lalt”. IThr wurde nicht gestattet, ihre Verantwortung an andere weiterzugeben oder ihr
45. Dienstjubilaum zu feiern. Sie war nicht darauf vorbereitet, aus dem aktiven Dienst
auszuscheiden, und schon gar nicht darauf, in ihr Heimatland in Europa zuruckzukehren.
Zwar hat diese Geschichte noch weitere Aspekte, aber ein solches Handeln istin Instituten
und an Arbeitsplatzen nicht ungewohnlich. Interkulturelles Leben - das nicht nur fur
Ethnizitat und Sprache gilt, sondern auch fur das Alter - fordert uns auf, alter werdende
Menschen im Dialog zu begleiten.

Wir kdnnen lernen aus der Einladung des Propheten Jesaja:

~Kommt doch, wir wollen miteinander rechten, spricht der Herr. Sind eure Stinden
wie Scharlach, wei3 wie Schnee werden sie. Sind sie rot wie Purpur, wie Wolle
werden sie.”

Wie behandeln wir unsere dlteren Menschen nach vielen Dienstjahren? Wie behandeln
wir jene, die es schwer haben und Gefahr laufen, aufgrund ihres Alters oder anderer
Herausforderungen aus unseren Diensten entlassen zu werden? Dialog schafft
Verstandnis und tragt dazu bei, Ansatze zu erkennen, um Losungen fur Probleme zu
finden. Am 25. Juli 2021 sagte Papst Franziskus im Rahmen einer Feier fur Grol3eltern und
altere Menschen mit sehr ausdrucksstarken Worten: ,Die dlteren Menschen sind keine
wegzuwerfenden Reste des Lebens. Sie sind jene kostbaren Brotsticke auf dem Tisch
unseres Lebens, die uns immer noch mit einem Duft ndhren kénnen, den wir verloren
haben.”

Achtens, die Herausforderung des geweihten Lebens. Anders als in der heutigen
Gesellschaft bestand die traditionelle Rolle afrikanischer Frauen darin zu heiraten, Kinder
zu gebaren und den Haushalt zu fuhren. Anders als heute gab es nicht viele Alternativen.
Folglich wurden die Frauen angewiesen, die Familie zu ernahren und fur sie und das
Heim Sorge zu tragen. Dann boten missionarische Begegnungen Frauen einen anderen
Lebensstil an: den Eintritt in das Ordensleben und sogar die aul3erhausliche Arbeit. Durch
Erziehung und Bildung lernten Madchen das Ordensleben als Berufung kennen: wenn
jemand eine personliche Entscheidung trifft, um auf eine innere Umkehr und auf den
Wunsch, das Leben flur die Liebe und den Dienst hinzuschenken, zu antworten. Das ist
Gottes schopferisches Handeln. Nur Gott allein kann einen Menschen befahigen, ein mit
Christus vereintes Leben zu fuhren - die einzigartige Form des geweihten Lebens. Gottes
Ruf geht Uber Ethnizitat, gesellschaftlichen Status und politische Meinungen hinaus; und
die Wirde eines jeden Menschen, der auf die Berufung antwortet, sollte geachtet werden.
Missionare haben bedeutende Opfer gebracht; und der Aufbau eines neuen kulturellen
Narrativs geriet in Konflikt mit einige afrikanischen Gebrauchen, indem es traditionelle

Erwartungen zerbrach und die Rolle der Frauen in der Gesellschaft veranderte, indem
es ihnen die Moglichkeit gab, in das Ordensleben einzutreten und eine Ausbildung zu
bekommen. Heute gibt es die Tendenz zu einem Konflikt zwischen dem Ordensleben und
dem Leben nach den GelUbden - eigentlich sollte nichts dazwischenstehen. Auch nach
der Ausbildung haben einige geweihte Ordensfrauen kein vollkommenes Verstandnis
fur das Opfer und die Lebensweise, zu der sie sich als Ordensfrauen verpflichten:
fur die Berufung zur Jingerschaft und das Leben nach den GelUbden in ihrem vollen
Ausmal3. Die Entscheidung, nicht zu heiraten und nach den Gelubden der Keuschheit,
des Gehorsams und der Armut zu leben, ist eine bewusste Entscheidung; mit glasklaren
Erwartungen. Das kann fur einige sehr schwierig sein. Die Interkulturalitat - die alle
Menschen aller Berufungen wertschatzt - hat die Macht, uns zu helfen, uns diesen
Herausforderungen als Gemeinschaft zu stellen, wenn wir den Dialog erdffnen, um frei
Uber die Herausforderungen und die Schwierigkeiten zu sprechen, die jeder einzelne
erfahrt, und dahin gefihrt werden, bewusste und fundierte Entscheidungen zu treffen.

27



Mogliche Herausforderungen der Interkulturalitat

Sr. Jane Wakahiu LSOSF -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Neuntens, die Herausforderung traditioneller Gebrauche. Die Kirche und die
Bischofssynode ermutigen auch weiterhin zur Inkulturation religioser Traditionen, die
den Afrikanern gestattet, den Glauben in ihrem eigenen kulturellen Kontext zu leben. In
seinem Apostolischen Schreiben ,Die Freude des Evangeliums” schrieb Papst Franziskus:
.In den christlichen Ausdrucksformen eines evangelisierten Volkes verschonert der
Heilige Geist die Kirche, indem er ihr neue Aspekte der Offenbarung zeigt und ihr ein
neues Gesicht schenkt. In der Inkulturation fuhrt die Kirche ,die Volker mit ihren Kulturen
in die Gemeinschaft mit ihr ein’, denn ,jede Kultur bietet Werte und positive Formen,
welche die Weise, das Evangelium zu verkinden, zu verstehen und zu leben, bereichern
kénnen™ (Evangelii gaudium, 116).

Obwohl die Lehren der Kirche sehr deutlich sind, gibt es manchmal Missverstandnisse
und andere Probleme bezuglich einiger kultureller Gebrduche. Ein Bericht des
AulBenministeriums der Vereinigten Staaten von 2018 zeigte, dass Tausende von
Frauen und ihre Kinder im Norden Ghanas obdachlos wurden, nachdem sie der Hexerei
bezichtigt worden waren. In mehr als sechs Hexenlagern, die Uber die Region verteilt
sind, leben 2000-2500 erwachsene Frauen und tber 1000 Kinder.™ Hexerei und Zauberei
sind in einige kulturellen Gebrauchen in Afrika traditionell tief verwurzelt. Es ist sehr
wichtig, diesen Gebrdauchen Aufmerksamkeit zu schenken und darauf zu achten, wie
in Ordensgemeinschaften, an Arbeitsplatzen und bei den Menschen, denen man dient,
Uber sie gesprochen wird. Manchmal sind Gemeinschaften durch Gesprache tber solche
Dinge zerbrochen und Angehorige bestimmter ethnischer Gruppen stigmatisiert worden.
Es muss erforscht werden, welche kulturellen Gebrauche in die Liturgie und die religidsen
Feiern integriert werden sollen, um sicherzustellen, dass sie mit den Lehren der Kirche
im Einklang stehen. Es gibt noch weitere Herausforderungen, die unsere Gesellschaft
beeinflussen, ebenso wie Chancen - lassen Sie uns innehalten, hinschauen, beobachten
und aufmerksam zuhoren.

Wohin bewegen wir uns von hier?

Insgesamt das gewollte interkulturelle Leben eine Herausforderung, und zwar nicht
nur weil ethnische Vielfalt komplex ist; auch Institute, deren Angehorige aus ein und
demselben Land und aus derselben ethnischen Gruppe stammen, haben manchmal
Schwierigkeiten im Zusammenleben. Oft entspringen diese Schwierigkeiten Problemen
wie Geld, Macht, Uberlegenheitsgefihlen, Vorurteilen und der Herabsetzung anderer -
und Uber das, was an der Wurzel dieser Probleme liegt, wird selten gesprochen, was
dazu fuhrt, dass viele Ordensangehdrige im Stillen leiden. Ordensinstitute haben sich
bemuht, Angehorige verschiedener Nationalitaten und Kulturen in der anfanglichen
Ausbildung oder der standigen Weiterbildung zusammenzubringen, in der Hoffnung,
die interkulturelle Herausforderung so zu Uberwinden. In Wirklichkeit ist es in einem
solchen Kontext jedoch nicht selten so, dass eine ethnische Gruppe dominiert: Sie
priorisiert die Umgangssprache, das Essen, die Musik und andere Gebrauche vor wie
sie von der dominanten Kultur diktiert werden, wahrend andere Kulturen unwichtig sind
oder unsichtbar gemacht werden. Folglich werden die Angehdrigen von Minderheiten
oft zunehmend unglucklich und entfremdet, das Schweigen wird die Norm. Die gewollte
internationale oder multikulturelle Gemeinschaft kommmt daher nicht zustande; vielmehr
entwickeln Ordensangehorige eine negativ Haltung, die dazu fuhrt, dass sie sich nicht
engagieren.

Indem man einfach Menschen mit unterschiedlichem Hintergrund zusammenbringt,
schafftman noch keineinterkulturelle Gemeinschaft. Schulerin einem Internat, Studenten
im Studentenheim oder Teilnehmer an einem Kongress erlangen zum Beispiel durch die
Nahe anderer nicht plétzlich interkulturelles Wissen. Wahre interkulturelle Gemeinschaft
geht aus einem gewollten Entscheidungsprozess hervor, der es den Einzelnen gestattet,
ihre Individualitat zu entwickeln, der Dialog ermutigt und fordert und eine Atmosphare

28



Mogliche Herausforderungen der Interkulturalitat

Sr. Jane Wakahiu LSOSF -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

der Offenheit fir das Lernen schafft. Eine interkulturelle Gemeinschaft fordert die Wiurde
des Einzelnen, unterstutzt Inklusivitat und Fairness und schatzt die Begabungen, die harte
Arbeit, die Aufmerksamkeit, die Beitrage und die Ideen anderer. Sie ist eine Gemeinschaft,
die glaubt, dass die Gedanken, Ansichten und Perspektiven anderer Menschen wichtig
sind. Wo aktives Zuhoren und Streben nach Verstandnis die Norm ist. Wo Vertrauen und
Achtung sich entwickeln und alle sich zuhause und willkommen fihlen.

Abschlieliend mochte ich auf die Lehren Jesu als wichtigsten Ausgangspunkt unseres
Weges zur Interkulturalitat zurickkommen. In der Bergpredigt offenbart Jesus durch die
Seligpreisungen das hohe Gesetz der Liebe:

»Selig die Barmherzigen; denn sie werden Erbarmen finden. Selig, die rein sind im
Herzen; denn sie werden Gott schauen. Selig, die Frieden stiften; denn sie werden
Kinder Gottes genannt werden.”

Mt 5, 7-9.

Der Weg zum interkulturellen Leben legt unsere Verletzlichkeit offen und fordert uns auf,
Demut, Barmherzigkeit und ein reines Herz anzunehmen, und Friedensstifter zu werden.
Er ist ein Weg, der zum Umdenken fuhrt in Bezug auf das, was wir immer als absolute
Wahrheit betrachtet haben, ein standiger Lernprozess - dieser Weg erfordert Offenheit,
Fugsamkeit und Gute.

Wenn wir Autoritat und Macht besitzen und uns im Leitungsdienstes befinden, dann ist
es gut, uns Jesu Lehre in Mt 25,35 vor Augen zu halten: ,Ich war fremd und ihr habt
mich aufgenommen.” Jesus spricht diese Worte mit offenem Herzen und ist empfanglich
fur die Not des ,anderen”. Denken Sie an jene, die in unseren Gemeinschaften und
an unseren Arbeitsplatzen als die ,anderen” betrachtet werden - wir kdnnen ihnen
helfen, ein Zuhause zu finden oder nach Hause zu kommen. Interkulturelles Leben

29



Mogliche Herausforderungen der Interkulturalitat

Sr. Jane Wakahiu LSOSF -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

erfordert Entscheidungsfindung, gewolltes Engagement, Dialog in der Gemeinschaft
aus verschiedenen Perspektiven heraus, Nachdenken Uber die Eignung von Kandidaten
sowie die Bereitschaft und den Willen, sich anzupassen und von anderen zu lernen.
Es ist eine wunderbare Gelegenheit, Menschen zu helfen, Unterschiede anzunehmen,
verschiedene Weltanschauungen und die Fahigkeit zur sozialen Analyse zu entwickeln.

AulBerdem ist Ubuntu ein machtvolles Mittel, um eine Gemeinschaft zu starken,
zu kommunizieren und eine Gruppenidentitdt zu formen, die abhangig ist von
Gegenseitigkeit, Empathie, Grol3herzigkeit und dem Engagement ihrer Mitglieder. Gittins
weist darauf hin, dass wir als Ordensfrauen den Glauben nicht ohne unsere kulturellen
Eigenschaften zum Ausdruck bringen konnen. Denn die kulturellen Eigenschaften sind
ein Teil von uns. Eine interkulturelle Gemeinschaft muss die kulturelle Identitat eines
jeden Menschen als Geschenk wertschatzen.

Um die Dynamik des interkulturellen Lebens zu erkennen, ist es daher lebenswichtig,
Kultur nicht nuralsdas zuverstehenund zu erkennen, was unsvoneinander unterscheidet,
sondern als gemeinsamen Nenner - denn kein Mensch ist ohne Kultur. Interkulturelles
Training wird Ordensfrauen zweifellos helfen zu lernen, gesunde Beziehungen zu pflegen
und gemeinsam interkulturelle Gemeinschaften aufzubauen, aber das Lernen allein wird
diese Gemeinschaften nicht verandern. Von den Mitgliedern der Gemeinschaften wird
verlangt, guten Willen zu haben, Ambiguitat und Fehlern gegentber tolerant zu sein,
Frustrationen Luft machen zu kdnnen ohne zu verurteilen, angemessen zurechtweisen
und wirklich aufmerksam zuhéren, ermutigen und Mitgefuhl zeigen zu kénnen.

SchlieBlich muss ein implizit zum Ausdruck gebrachte kollektives Bewusstsein vorhanden
sein, dass dies ein Weg der Heilung und der Begleitung zur Ganzheitlichkeit ist. All das
wird dazu beitragen, lebenspendende Gesprache zu beginnen, die geschwisterliche
Beziehungen, Solidaritdt miteinander, ein gesundes Gemeinschaftsleben, eine
Atmosphare der gegenseitigen Unterstitzung und vor allem die Ausrichtung unseres
Lebens auf Gott fordern, der diesen Weg mit uns geht. Wir sind nicht allein, Jesus hat uns
verheil3en: ,Siehe, ich bin mit euch alle Tage bis zum Ende der Welt.” Amen. Mt 28,20.

1 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/nigeria-population

2 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/egypt-population

3 UNESCO: https://en.unesco.org/creativity/interculturality

4 Anthony Gittins & Gerald A. Arbuckle (2015). Living Mission Interculturally: Faith, Culture, and the Renewal
of Praxis. Collegeville, Minnesota, Liturgical Press.

5  Wakahiu, J. 2015. Foundations of religious Institutes and Impact of Technology Innovation on Sisters in Af-
rica: A Sociocultural Approach. In Voices of Courage: Historical, Sociocultural, and Educational Journeys of
Women Religious in the East and Central Africa.

6 Mbiti, John. 1999. African Philosophy and Religions, S. 15 [dt.: Afrikanische Religion und Weltanschauung]

7 Tutu, Desmond. 2000. No future without hope.

8 Greenleaf, 1998

9 E-International Relations: https://www.e-ir.info/2020/08/09/accepting-the-unacceptable-christian-

churches-and-the-1994-rwandan-genocide/

10  America Magazine: https://www.americamagazine.org/faith/2021/04/28/attackers-shoot-italian-bishop-
elect-south-sudan-240548

11 Standard Chartered: https://www.standardmedia.co.ke/national/article/2001419925/luigi-locati-murder-
priest-who-killed-bishop-sentenced-to-12-years-in-jail

12 Global Sisters Report: https://www.globalsistersreport.org/news/ministry/news/women-accused-witch-
craft-ghana-find-refuge-outpost-run-sisters

30



UISG - Bulletin n. 179, 2022

SYNODALITAT IN DER KATHOLISCHEN KIRCHE

Sr. Anne Béatrice Faye CIC

Sr. Anne Béatrice Faye CIC gehdrt der,, Congrégation de lTmmaculée
Conception de Castres” an. Sie hat ein Diplom in Philosophie von der
Universitdt, Cheik Anta Diop”in Dakar (Senegal) und beschaftigt sich
mit Fragen zur Forderung der Frau im afrikanischen Kontext. Sie ist
Philosophiedozentin und Mitglied der ,Association des Théologiens
Africains” (ATA).

Der Vortrag wurde auf Franzosisch im Dezember 2027 im Rahmen
eines von der JPIC-Kommission der beiden Vereinjgungen UISG-USG
veranstalteten Workshops gehalten.

1. Was ich gesehen und gehort habe: Feststellungen und Fragen

Als Ausgangspunkt machen wir drei Feststellungen:

Erste Feststellung:

In einigen Ortskirchen ist ein fast vollstandiges Verschwinden der Generationen
unter 50 aus dem Gemeindeleben zu beobachten. Unterschiedliche Meinungen und
Glaubensrichtungen bilden heute den Hintergrund einiger Ortskirchen. Es gibt keine
Antworten, aber -zuweilen Gberraschende - Antwortversuche seitens einiger Ortskirchen.
Es ist die Rede von Offnung in moralischen Fragen, von der Verwurzelung der Identitat
oder der Kooptation von Laien in Amter auf verschiedenen Ebenen. Aber gentgt das? Wir
haben gesehen, dass weder der Mut Johannes Pauls 1. noch der intellektuelle Scharfsinn
Benedikts XVI. genugt hat, um die Kirche wieder in das Spiel der grol3en Geschichte zu
bringen. Die Realitat in der heutigen Welt sieht so aus, dass die Autoritat der Hierarchie
auf geistlicher Ebene von der Geschichte hinweggefegt worden ist.

In seiner Sinnsuche akzeptiert der moderne Mensch die Antworten, die ihm von
oben gegeben werden, nicht mehr. Die heutige Religiositat stellt die Bedeutung des
persdnlichen Weges bei der Sinnsuche vor das Angebot der Institution Kirche. Daher
muss die personliche Suche nach dem Glauben des Menschen in den Mittelpunkt
gestellt werden. Nur von diesem neuen Mittelpunkt aus wird es mdglich sein, ein starkes
Bedurfnis nach Zugehorigkeit und katholischer Identitat wiederherzustellen.

31



Sr. Anne Béatrice Faye CIC - Synodalitat in der katholischen Kirche

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Zweite Feststellung:

In anderen Ortskirchen dagegen sprudelt es vor jugendlicher Lebenskraft, gibt es
zahlreiche Initiativen und verschiedene Bewegungen, die Herausforderungen mit sich
bringen, unter anderem:

- die Herausforderung der Identitat;

- die Herausforderung der Begegnung mit dem Anderen;

- die Herausforderung der soziokulturellen Vielfalt;

- und die Herausforderung, der Welt eine Botschaft und ein Handeln zu schenken, die
dem flieBenden Kontext der gegenwartigen Krisen angepasst sind. Ich denke dabei
besonders an die Kirchen in Afrika, die ich besser kenne.

Dritte Feststellung:

SchlieBlich ist die ganze Kirche aufgerufen, sich der Notwendigkeit und Dringlichkeit
bewusst zu werden, die 6kumenische Dimension und den Dialog mit anderen Glaubigen
und mit Nichtglaubigen zu integrieren. Das ist eine Perspektive der Synodalitat, die die
Weise, wie das Gottesvolk mit der gesamten Menschheitsfamilie unterwegs ist, einbezieht.
Man muss also den Stand der Beziehungen, des Dialogs und eventueller gemeinsamer
Initiativen mit Glaubigen anderer Religionen, mit Menschen, die dem Glauben fernstehen,
sowie mit besonderen gesellschaftlichen Milieus und Gruppen und ihren Institutionen
im Blick behalten (die Welt der Politik, der Kultur, der Wirtschaft, der Finanzen, der
Arbeit; Gewerkschaften und Unternehmerverbande; Nichtregierungsorganisationen und
Organisationen der Zivilgesellschaft; Volksbewegungen; Minderheiten verschiedener Art;
Arme und Ausgegrenzte etc.).

Aus diesen Feststellungen ergeben sich vier Fragen, die ich mit Ihnen teilen méchte und
die sich noch erweitern lassen.

Die erste Frage betrifft uns selbst: Was haben wir getan? Von woher haben wir gehandelt
und gesprochen? Worum bittet der Heilige Geist uns heute?

Die zweite Frage betrifft die Situation der Kirche in der heutigen Welt: Warum eine
Synode Uber die Synodalitat in der katholischen Kirche? Worin besteht die Erneuerung?

Die dritte Frage verweist uns auf die hierarchische und religiése Macht in der Kirche.

Geht es darum, die Popularitat der Kirche zu steigern, indem man die Laien in die
Ausubung ,hierarchischer” Macht einbezieht? Genugt die ,religiose Macht” heute, um
den Sinn des Lebens zu erkennen? Kann man die Kirche wieder popular machen, indem
man das Gesicht der Macht verandert, ihr das Gesicht eines Laien oder einer Frau gibt?

Die vierte Frage fuhrt uns schliellich zum Thema unseres Vortrags zurtck: Was
braucht die Kirche heute an erster Stelle? Mehr Priester oder die Wiederherstellung der
rechtmaBigen Autonomie der glaubigen Laien, einzeln oder in Vereinigungen? ,Welche
weiteren Schritte fordert der Heilige Geist uns auf, zu gehen, um als synodale Kirche zu
wachsen?” Wie konnen wir daflir sorgen, dass diese Synode nicht als barokratischer und
lebloser Prozess erscheint? Welches Ziel hat diese enorme Konsultation aller Katholiken?
Auf diese Fragen soll das Vorbereitungsdokument der Synode eine Antwort geben, vor
allem, indem es aufzeigt, wie konkret vorgegangen werden soll, ohne es zu versaumen,
auf Kritikpunkte einzugehen.

Gewiss gibt es noch weitere Fragen, die sich uns und der Kirche heute stellen. Es geht
darum, auf die Stimme des ganzen Gottesvolkes, der Stimmlosen in unseren Gemeinden
und all derer, die unseren Glauben nicht teilen, zu héren. Kann die Synodalitat eine
Antwort der Kirche auf all diese Fragen sein? Das wollen wir versuchen herauszufinden.

32



Sr. Anne Béatrice Faye CIC - Synodalitat in der katholischen Kirche

UISG - Bulletin n. 179, 2022

2. Die Synodalitat, ein Antwortversuch der Kirche

Die Frage der Synodalitat in der katholischen Kirche verschiebt die Achse des
Katholizismus von den Pfarreien und anderen innerkirchlichen ,Orten” zur ,Stral3e”, zum
Profanen, zu den Notleidenden, zum taglichen Leben. Mit der Einberufung der Synode
Uber die Synodalitat ladt Papst Franziskus uns ein, in einen Prozess der Offnung und des
gegenseitigen Zuhdrens einzutreten. Fur ihn ist das ein Weg, der es jedem ermdglicht,
seine Erfahrungen, Gefuhle und Gedanken zum Ausdruck zu bringen. Er ruft die ganze
Kirche auf, nach einem neuen Modell zu suchen, das die ungleichen Beziehungen der
Uber- und Unterordnung iberwindet, indem sie einen Dialog fiihrt, der neue kirchliche
Kanale und Strukturen fir das dritte Jahrtausend aufbaut.

Heute setzt sich die Stimme der Kirche aus vielen verschiedenen Stimmen zusammen,
und die Synode ist eine Zeit der Gnade, in der die einheitliche und stimmige Botschaft
die Vielfalt und die Pluralitat ist. Mit anderen Worten: Die Synodalitat besteht darin
zu erkennen, wie sich der Heilige Geist durch und mit dem Leib Christi bewegt, damit
wir weiterhin unseren Evangelisierungsauftrag in der Welt erfullen kénnen. In diesem
Zusammenhang ist diese Synode wichtig, um die notwendigen Reformen in der Kirche
zu erkennen.

Sie findet daher in einem Geist des Dialogs, der Offenheit und des Austauschs
wichtiger Erfahrungen statt, denn was alle betrifft, muss von allen behandelt und
approbiert werden. Ziel dieser Synode ist es, die Kirche auf einen gemeinsamen Weg
zu bringen. Der Geist hat uns heute viel zu sagen. In diesem Sinne mussen wir die drei
SchlUsselworte dieser Synode verstehen: Gemeinschaft, Teilhabe und Sendung. Ich
mochte hinzufugen: gemeinsame Verantwortung. Wir erleben derzeit das wichtigste
Ereignis der Rezeptionsphase des Zweiten Vatikanischen Konzils unter dem Pontifikat
von Papst Franziskus. Der Begriff ,Synodalitat” bringt gleichzeitig das Wesen, die Form,
den Stil und die Sendung der Kirche zum Ausdruck.

Gewiss ist die Kirche an Dialog und Verstandigung gewdhnt. Wenn die Menschen in ihr
einander Gehor schenken, dann ist das nicht nur ein Schritt fur die Kirche allein, sondern
bezieht auch andere Glaubige ein, um Uber die gro3en Fragen von heute nachzudenken.
Dazu gehéren unter anderem die Okumene, der interreligiése Dialog und der Dialog mit
Nichtglaubigen, wobei auf afrikanischer Ebene der Dialog mit den traditionellen Religionen
nicht auBer Acht gelassen werden darf. In diesem Sinne ist die Synodalitat wichtig, weil
sie die Qualitat unserer Beziehungen hinterfragt: intergemeinschaftlich, interreligios,
interkonfessionell, unsere Beziehungen zwischen Christen und Nichtchristen.

Dafur brauchen wir Gruppen, Vereinigungen und Bewegungen von Glaubigen, die vom
Heiligen Geist von der Basis her inspiriert sind und die es uns ermdglichen zu erkennen,
dass die Evangelisierung ein Weg ist. Damit der Glaube wieder gedeihen kann, ist es
dringend notwendig, dem Heiligen Geist wieder die Freiheit zu geben, im Volk Gottes so
zu wirken, wie er will - vielleicht indem er Initiativen hervorruft, die nicht von Bischofen
und Priestern ausgehen. Wir sollten also nicht Uberrascht sein, wenn wir Laien sehen,
die christlich, aber auBerhalb von Pfarreien und Diézesen auf Wegen der Spiritualitat
handeln, die sie selbst Tag fur Tag ohne Hindernisse oder Kontrollen entwerfen kénnen.

Aus der Sicht Afrikas, von wo aus ich spreche (Burkina Faso), eroffnet diese Synodalitat
Perspektiven auf kontinentaler Ebene. Ich bin Uberzeugt, dass wir, wenn wir diesen
gemeinsamen Weg gehen, als Kirche und Familie Gottes in Afrika viel zur Weltkirche
beitragen werden. Wenn ich zum Beispiel unsere Jugend mit all ihrem Potenzial
sehe, die Stellung der Frauen und ihr Engagement auf der Ebene der Kirchlichen
Basisgemeinschaften (CEB) und der Pfarreien, dann spiegelt das auch die Jugend und die
Dynamik unserer Ortskirchen wider.

33



Sr. Anne Béatrice Faye CIC - Synodalitat in der katholischen Kirche

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Zu den grol3en Fragen gehort auch die Frage der Kultur. Wie ware es, wenn wir Uber die
Synodalitat der Kulturen sprechen? Auf dieser Ebene mussen wir unsere Kulturen fragen:
Haben sie nicht etwas Innovatives und Prophetisches zu diesem gemeinsamen Weg mit
der Weltkirche beizutragen?

Ich mag das Bild der Reise, zu der uns die Kirche einladt, sehr. Die Synodalitat ist
gleichsam eine Reise der Entscheidungsfindung, die wir unter der FUhrung des Heiligen
Geistes gemeinsam mit allen Glaubigen und allen Diensten antreten. Auf dieser Reise
mussen wir einander zuhdren, beten, Uber den Willen des Heiligen Geistes nachdenken
und unsere Glaubens- und Lebenserfahrungen austauschen.

Das Zuhoren ist eine der beiden Saulen des synodalen Prozesses. Die Kirche Iadt uns ein,
dieseReiseanzutreten,indemwiraufden Geisthérenund unsgegenseitigin einemoffenen
Dialog zuhdren, denn Ziel dieser Reise ist es nicht nur, einander zu begegnen, einander
zuzuhdren und einander besser kennenzulernen, sondern auch zusammenzuarbeiten,

comunione

§ ParTECJPJI

missione

Sinodo Fof a
2021 |Synodal

2023 | Church

~damit pastorale Entscheidungen getroffen werden kénnen”. Durch unser Zuhéren und
Teilen werden wir versuchen zu verstehen, was dieser Wille des Heiligen Geistes ist. Wir
sind also eine Kirche, die sich im Zustand des Horens befindet.

Dafur mussen wir:

~Gemeinsam unterwegs sein” und das ganze Gottesvolk in eine gemeinsame Sendung
mit Kreativitat und Authentizitat einbeziehen. Das ist die Teilhabe. Um das zu erreichen,
mussen wir zur Umkehr gelangen, fur eine gemeinsame Entscheidungsfindung tUber
die Orte unserer Sendung. Die grol3e Herausforderung besteht darin, eine Kultur des
kirchlichen Konsens zu schaffen, die in der Lage ist, sich in Stilen, Veranstaltungen und
synodalen Strukturen zu manifestieren, die ein neues kirchliches Prozedere fur die Kirche
des dritten Jahrtausends hervorbringen werden.

34



Sr. Anne Béatrice Faye CIC - Synodalitat in der katholischen Kirche

UISG - Bulletin n. 179, 2022

3. Was die Kirchengeschichte uns tiber das synodale Zuhoéren sagt

Im Hinblick auf die Kirchengeschichte ist diese Praxis in der Kirche nicht neu. Es sei an
die Goldene Regel des heiligen Bischofs Cyprian erinnert, die als die synodale Form des
ersten Jahrtausends angesehen werden kann und den besten Interpretationsrahmen
bietet, um Uber die Herausforderungen von heute nachzudenken: ,Nichts ohne den
Rat des Presbyteriums und den Konsens des Volkes". FUr den Bischof von Karthago
waren die Einholung des Rates des Presbyteriums und die Herstellung eines Konsens mit
dem Volk wahrend seiner gesamten bischoflichen Amtszeit grundlegende Erfahrungen,
um die Gemeinschaft in der Kirche aufrechtzuerhalten. Zu diesem Zweck entwickelte
er Methoden, die auf Dialog und gemeinsamer Entscheidungsfindung beruhten und die
Teilhabe aller, nicht nur der Presbyter, an Beratungen und Entscheidungen ermaéglichten.
Das erste Jahrtausend bietet Beispiele fur eine ,forma ecclesiae”, in der die Ausubung
von Macht als gemeinsame Verantwortung verstanden wurde.

Wie ware es, wenn wir iiber die
Synodalitat der Kulturen sprechen?
Auf dieser Ebene miissen wir unsere
Kulturen fragen: Haben sie nicht

etwas Innovativesund Prophetisches
zu diesem gemeinsamen Weg mit der
Weltkirche beizutragen?

Inspiriertvon dieser Vorgehensweise beschreibt Papst Franziskus das neue Kirchenmodell
mit folgenden Worten: ,Eine synodale Kirche ist eine Kirche des Zuhdérens [...] Es ist ein
wechselseitiges Anhoren, bei dem jeder etwas zu lernen hat [...] des Horens auf Gott, so
dass wir mit Inm den Schrei des Volkes horen; des Hinhorens auf das Volk, so dass wir
dort den Willen wahrnehmen, zu dem Gott uns ruft.”’ Die Ubung des Zuhdrens istin einer
synodalen Ekklesiologie unverzichtbar, da sie von der Anerkennung der Identitat der
kirchlichen Subjekte - Laien, Priester, Ordensleute, Bischofe, Papst - auf der Grundlage
horizontaler Beziehungen ausgeht, die auf der Radikalitat der Wiurde der Taufe und der
Teilhabe am gemeinsamen Priestertum der Glaubigen beruhen.?

Die Kirche als Ganzes zeichnet sich aus durch Prozesse des Zuhérens, in denen jedes
kirchliche Subjekt etwas einbringt, das die Identitat und den Auftrag des anderen erganzt,®
auf der Grundlage dessen, was jedem einzelnen zu eigen ist.*

35



Sr. Anne Béatrice Faye CIC - Synodalitat in der katholischen Kirche

UISG - Bulletin n. 179, 2022

4. Die Synodalitat: eine vollkommenere Form, Kirche zu sein

Das Zuhoren ist kein Selbstzweck. Es ist Teil eines umfassenderen Prozesses, wenn die
ganze Gemeinde in der freien und reichen Vielfalt ihrer Glieder aufgerufen ist zu beten,
zuzuhoren, zu analysieren, einen Dialog zu fihren und zu beraten, damit pastorale
Entscheidungen so getroffen werden, wie es dem Willen Gottes entspricht. Diese Reihe
von Beziehungen und Dynamiken der Kommunikation schafft ein gunstiges Umfeld zur
Beratung und zur Suche nach einem Konsens, der dann in Entscheidungen umgesetzt
wird.

Es ist wichtig, alles Handeln zu berucksichtigen, wenn man in einen Prozess des
Zuhorens eintritt: ,Beten, zuhdren, analysieren, einen Dialog fuhren und beraten”,
denn das Ziel dieser Reise ist nicht nur, einander zu begegnen, einander zuzuhoéren
und einander besser kennenzulernen, sondern zusammenzuarbeiten, ,damit pastorale
Entscheidungen getroffen werden kénnen”. Ohne diesen Horizont besteht die Gefahr,
dass das Verstandnis und die Ausibung der Synodalitat auf eine bloRRe affektive Praxis
beschrankt wird, die die Umwelt betrifft, ohne tatsachlich konkrete Veranderungen
herbeizufiihren, die dazu beitragen kénnen, das gegenwartige klerikale institutionelle
Modell zu Uberwinden.>

Von den im Vorbereitungsdokument hervorgehobenen Uberlegungen und Zielen méchte
ich vier grundlegende Dimensionen herausgreifen:

« Einen kirchlichen Prozess zu leben, setzt voraus, dass alle daran teilhaben und darin
eingeschlossen sind;

+ Jedem, insbesondere denen, die aus verschiedenen Grunden ausgegrenzt sind, muss
die Moglichkeit gegeben werden, sich zu duBern und gehort zu werden, um zum
Aufbau des Gottesvolkes beizutragen;

* Formen der Ausibung gemeinsamer Verantwortung im Dienst der Verkindigung
des Evangeliums und des Einsatzes fur den Aufbau einer gerechteren, schoneren und
bewohnbareren Welt mussen erprobt werden;

« Es muss untersucht werden, wie Verantwortung und Macht in der Kirche gelebt
werden, ebenso sowie die Strukturen, durch die sie verwaltet werden, wobei Vorurteile
und abweichende Praktiken, die nicht im Evangelium verwurzelt sind, aufgedeckt und
zur Umkehr gebracht werden massen.

Wie im letzten Absatz des Vorbereitungsdokuments erwahnt, besteht das Ziel der Synode
von 2023 nicht darin, ein Dokument hervorzubringen, sondern ,Traume aufkommen zu
lassen, Prophetien und Visionen zu wecken, Hoffnungen erblihen zu lassen, Vertrauen
zu stimulieren, Wunden zu verbinden, Beziehungen zu knupfen, eine Morgenréte der
Hoffnung aufleben zu lassen, voneinander zu lernen und eine positive Vorstellungswelt
zu schaffen, die den Verstand erleuchtet, das Herz erwarmt, neue Kraft zum Anpacken
gibt".* Man erkennt dahinter die Prophezeiung aus Joél 3,1, die Papst Franziskus so sehr
am Herzen liegt: ,Ich werde meinen Geist ausgiel3en Uber alles Fleisch. Eure S6hne und
Tochter werden Propheten sein, eure Alten werden Traume haben und eure jungen
Manner haben Visionen.”

Wie Kardinal Mario Grech bei der Vorstellung des Dokuments betonte, ist die ,Synode”
kein parlamentarischer Prozess, bei dem die Mehrheit und das Spiel der Parteien dazu
fuhrt, dass der Starkere, die Mehrheit gewinnt, sondern ein geistlicher Prozess, der in
der liturgischen Feier und im Gebet verankert ist, wobei ,geistlich” bedeutet: ,im Heiligen
Geist”, im gegenseitigen Horen auf das, was der Geist den Kirchen sagt. Der Prozess darf

36



Sr. Anne Béatrice Faye CIC - Synodalitat in der katholischen Kirche

UISG - Bulletin n. 179, 2022

nicht nur aus dem Blickwinkel der medienwirksamsten Themen betrachtet werden -
etwa die Stimme der Frauen in der Bischofssynode und der ,synodale Weg". Die Kirche
muss sich der Herausforderung stellen, notleidende Menschen und Gemeinschaften zu
begleiten.

5. Die zwei biblischen Bilder: Jesus, die Menschenmenge in ihrer Vielfalt
und die Apostel

Halten wir uns mit der Kirche diese beiden Bilder aus der Heiligen Schrift vor Augen, um
die Synodalitat in die Tat umzusetzen, wie es uns das Vorbereitungsdokument zeigt.” Das
eine taucht in der Darstellung der ,gemeinschaftlichen Dimension” auf, die den Weg der
Evangelisierung standig begleitet; das andere verweist auf die Erfahrung des Heiligen
Geistes, die Petrus und die Urgemeinde gemacht haben. Jesus, die Menschenmenge in
ihrer Vielfalt, die Apostel: Das ist das Bild und das Geheimnis, das standig betrachtet
und vertieft werden muss, damit die Kirche immer mehr zu dem wird, was sie ist. Keiner
dieser drei Handlungstrager darf die Szene verlassen.

Wenn Jesus fehlt und jemand anderes seinen Platz einnimmt, wird die Kirche zu einem
Vertrag zwischen den Aposteln und der Menschenmenge, und ihr Dialog wird letztlich
auf ein politisches Spiel reduziert.

Ohnedie Apostel, dieihre Autoritat von Jesus erhalten und vom Geist unterwiesen werden,
bricht die Beziehung zur Wahrheit des Evangeliums ab und die Menschenmenge lauft
Gefahr, ihre Auffassung von Jesus auf einen Mythos oder eine Ideologie zu reduzieren,
ganz gleich, ob sie ihn annimmt oder ablehnt.

Ohne die Menschenmenge verkommt die Beziehung der Apostel zu Jesus zu einer Art
Sekte, in der die Religion selbstbezogen wird. Dann verliert die Evangelisierung ihr Licht,
das allein von Gott kommmt, der sich der Menschheit offenbart und sich unmittelbar
an einen jeden wendet, um ihm das Heil anzubieten. Diese Bilder offenbaren uns die
Bedingungen und die Bedeutung der wahren Begegnung.

6. Die Bedingungen fiir eine wahre Begegnung

Zunachst setzt die Begegnung den Willen voraus, den anderen kennenzulernen: seinen
Glauben, seine Sensibilitat, die Geschichte seiner religiosen Gemeinschaft. Wir leben mit
vorgefertigten Ideen, mit Slogans, die wir aus einer langen, konfliktreichen Geschichte
geerbt haben. Wir alle mUssen uns Muhe geben zuzuhéren und zu verstehen; das ist
unerlasslich. Diese Haltung ist fur jede Begegnung notwendig. Sie ist auch ihre Frucht.

Zweitens erfordert die Begegnung, dass wir unsere gegenseitigen Angste Uberwinden.
Die Angstvor dem anderen ist oft ein Zeichen dafur, dass es uns an persénlicher religioser
Uberzeugung mangelt. Sie birgt die Gefahr, im anderen einen méglichen Angreifer zu
sehen.

Schliel3lich ist Begegnung Zuhdren und auch Antworten. Daher ist es notwendig, dass
jeder genug innere Freiheit hat, Uber seinen Glauben in seiner Besonderheit zu sprechen
und ihn zum Ausdruck zu bringen. Uber seinen Glauben zu sprechen, bedeutet nicht, Gber
den Glauben des anderen zu urteilen. Es bedeutet nicht, sich aufzudrangen. Es bedeutet,
man selbst zu sein, mit seinem Reichtum und seinen Mangeln. Ich begegne anderen nicht,
um die Uberzeugungen meines Gegenibers zu libernehmen, sondern um seine Art zu
glauben besser kennenzulernen und um zu meinen eigenen Glaubensuberzeugungen
zuruckgefuhrt zu werden. Die Begegnung fuhrt nicht dazu, dass ich meinen eigenen
Glauben aufgebe, sondern sie starkt ihn.

Unter diesen Bedingungen kann die interreligiose Begegnung fur alle fruchtbar und ein
Faktor des Friedens fur die Welt sein.

37



Sr. Anne Béatrice Faye CIC - Synodalitat in der katholischen Kirche

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Zum Abschluss mochte ich ein afrikanisches Sprichwort zitieren, das die kulturelle Tiefe
des traditionellen afrikanischen Denkens tber das Zusammenleben verdeutlicht: ,Wenn
im Wald die Aste der Bdume sich streiten, umarmen sich ihre Wurzeln". Die Aste stehen fur
die Vielfalt, die Besonderheiten, die unterscheiden und trennen. Die sich umarmenden
Wurzeln stehen flr das Unantastbare, die tiefen Werte, die vereinen. Die Herausforderung
fur die Lebenskraft des ganzen Baumes, der Gesellschaft, besteht darin, die Vielfalt der
Aste, der Gemeinschaften der Gesellschaft, nicht abzuschneiden, zu eliminieren, zu
verstecken, sondern den Stamm durch das ,Zusammenleben”, durch die Dialektik der
Einheit in der Vielfalt zu nahren und dafur zu sorgen, dass die sich umarmenden Wurzeln
die streitenden Aste nihren kénnen.

Die Begegnung in dieser Dynamik 6ffnet weite Perspektiven der Umkehr. In dem Mal3e,
in dem man sich von der Heiligkeit des anderen herausfordern, bereichern und aufbauen
lasst, kann man dahin gelangen, in der Begegnung der Weltreligionen ein Klima echter
geistlicher Nachahmung zu finden. Diese kommt in gewisser Weise in folgendem schénen
Koranvers zum Ausdruck:

,Und wenn Allah gewollt hatte, hatte Er euch zu einer einzigen Gemeinde gemacht. Er
wollte euch aber in alledem, was Er euch gegeben hat, auf die Probe stellen. Darum sollt
ihr um die guten Dinge wetteifern. Zu Allah werdet ihr allesamt zurtickkehren; und dann
wird Er euch das kundtun, worUber ihr uneins waret” (Sure 5, Vers 48).

Eine dhnliche Haltung findet sich auch im Testament Jesu an seine Junger beim Letzten
Abendmahl: ,Euer Herz lasse sich nicht verwirren... Im Haus meines Vaters gibt es viele
Wohnungen” (Joh 14,1-2).

7. Die symbolische Kraft des gemeinsamen Handelns und die Herausforderungen
auf afrikanischer Ebene

Wenn man sich das allgemeine Panorama Afrikas ansieht, fallt dem Beobachter vor
allem die Komplexitat der religiosen Landschaft Afrikas auf. Es lassen sich grol3e religiose
Bereiche unterscheiden, die grol3en geografischen Gebieten entsprechen. Christen,
Muslime und Anhanger der traditionellen afrikanischen Religionen (TAR)® machen
einen grol3en Teil seiner Bevolkerung aus. Es besteht kein Zweifel, dass das Kulturelle
und das Religiose weit in den o6ffentlichen und politischen Bereich hineinreichen.® Sie
sind ein zentraler Bestandteil der soziopolitischen Veranderungsprozesse, die den
Kontinent betreffen.’® Diese Perspektive kann helfen, gegenwartige Entwicklungen wie
die Diversifizierung des religiosen Angebots, die Ausbreitung neuer Akteure oder die
Mobilitat individueller Verhaltensweisen zu verstehen. Man spricht dann von einem
sozialen Raum, einem religiosen Raum im Ausdruck der religidsen Vielfalt. Das bedeutet,
dass man innerhalb eines sehr breiten Spektrums an Traditionen wahlen kann, wo und
mit wem man seinen Gottesdienst ausubt.

Es gibt nicht nur die individuelle Beziehung, sondern auch die kollektive Erfahrung. Das
geschieht in den Stadtvierteln mit den ASC (Association Sportive et Culturelle). Junge
Christen und Muslime bilden Gruppen. Sie organisieren soziokulturelle Veranstaltungen
zu gemeinsamen Themen: Arbeitslosigkeit, Gewalt, Erfolg, Ehe, Familie, Solidaritat, das
Buch (Koran/Bibel) etc. Es ist ein Austausch, ein Ausdruck des konkreten Lebens, der
es einem jeden ermdéglicht, den anderen zu entdecken. Diese Vereinigungen sind Orte
der Gastfreundschaft und der Offnung fir den anderen. Mitten in einem Stadtviertel, in
dem es Spannungen geben kann, ist es moglich, Stunden damit zu verbringen, einander
respektvoll und interessiert zuzuhoren. Das zeigt, dass der religidse Glaube kein Problem
ist, das es zu l6sen gilt, sondern vielmehr eine motivierende Kraft, die es zu hegen und
far das Gemeinwohl einzusetzen gilt.

38



Sr. Anne Béatrice Faye CIC - Synodalitat in der katholischen Kirche

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Wir haben ein traditionelles Verstandnis von Autoritat und Macht, das in der Praxis der
Subsidiaritatund Kollegialitatals konkrete Ausdrucksformen der kirchlichen Gemeinschaft
eine Burde darstellt. Das ist ein Aufruf zur Umkehr und zur Kultur der Begegnung.
Man wird sich bewusst, dass man die Realitaten der Kirchen in Afrika nicht wirklich
kennt. Beispielsweise ist das, was Westafrika erlebt, Ostafrika oft unbekannt; das, was
franzésischsprachige Menschen erleben, ist den englisch- und portugiesischsprachigen
oft unbekannt. Wie kénnen wir uns auf diesem Weg miteinander verbinden? Das setzt
eine synodale Umkehr der Kirche voraus, aber auch eine persoénliche Umkehr, um
andere anzunehmen, hingehen und ihnen begegnen zu kénnen. Es ist eine Sendung
der Umkehr, um miteinander in Dialog zu treten. Sind in die Werkzeuge der Synodalitat
- wie der Konsultorenrat, der Priesterrat, der Pastoralrat etc. - in unseren Ditzesen
funktionsfahig? Und wie?

Schluss

Indem wir das Vorbereitungsdokument noch einmal aufgreifen, wollen wir einige Wege
aufzeigen, wie wir unseren Erfahrungsaustausch in einer Dynamik des gegenseitigen
Zuhorens fortsetzen kénnen.

a. An welche Erfahrungen aus lhrem Einsatz fur Gerechtigkeit und Frieden lasst Sie diese
grundlegende Frage des gemeinsamen Unterwegsseins denken?

b. Denken Sie noch einmal tiefer Gber diese Erfahrungen nach: Wo haben sie Freude
hervorgerufen? Auf welche Schwierigkeiten und Hindernisse sind sie gestol3en? Welche
Verletzungen haben sie verursacht? Zu welchen Einsichten haben sie gefuhrt?

c. Sammeln Sie die Fruchte, die Sie teilen mochten: Wie |asst sich die Stimme des Heiligen
Geistes in diesen ,synodalen” Erfahrungen vernehmen? Worum bittet der Heilige Geist
uns heute? Welche Punkte kann man bestatigen, welche Anderungen sollte man ins Auge
fassen, welche neuen Schritte unternehmen? Wo sehen wir, dass sich ein Konsens bildet?
Welche Wege 6ffnen sich fur unsere Teilkirche?

1 Ansprache von Papst Franziskus anlasslich der 50-Jahr-Feier der Errichtung der Bischofssynode, 17. Ok-
tober  2015.  https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2015/october/documents/papa-
francesco 20151017 _50-anniversario-sinodo.html

Lumen Gentium, 10.

Apostolicam Actuositatem, 6.

Ebd., 29.

Vgl. Rafael Luciani, ,Prendre conseil et construire un consensus : un synode sur la synodalité”, 7. September

2021, in Revista Mensaje Nr. 702, September 2021.

Ansprache von Papst Franziskus zu Beginn der Jugendsynode, 3. Oktober 2018.

Vorbereitungsdokument, Nr. 16-24.

8 Vgl Luka Lusala lu ne Nkuka SJ, Jésus-Christ et la religion africaine. Réflexion christologique a partir de
I'analyse des mythes d'Osiris, de Gueno, d'Obatala, de Kiranga et de Nzala Mpanda, (Documenta Missionalia
36), Rom: Gregorian and Biblical Press 2010. Viele anthropologische oder theologische Verdffentlichungen
sind der afrikanischen Religion gewidmet, oft im Plural als ,afrikanische Religionen” bezeichnet. Alle stim-
men Uberein, dass die afrikanische Religion eine Religion ist, in der der Mensch durch eine Reihe ritueller
und moralischer Observanzen versucht, in Harmonie mit der Natur, mit den anderen Menschen und mit
Gott zu leben, um sein Heil im Jenseits zu sichern.

Vgl. CODESRIA, ,Genre, Cultures, politique et Fondamentalismes” (Institut sur le Genre. Februar 2011).

10  Siehe u.a. Achille Mbemba, ,La prolifération du divin en Afrique sub-saharienne”, in KEPEL G., (Hrg.), Les
politiques de Dieu, Paris, Seuil, 1993, S. 177-201 ; BAYART J.-F., (Hrg.), Religion et modernité politique en
Afrique noire. Dieu pour tous et chacun pour soi, Paris, Karthala, 1993 ; CONSTANTIN F. und COULON C,,
(Hrg.), Religion et transition démocratique en Afrique, Paris, Karthala, 1997.

[C BN TV N

~ O

39



UISG - Bulletin n. 179, 2022

DAS UNAUSGESPROCHENE BEIM NAMEN NENNEN
WAS BEGUNSTIGT MACHT- UND
GEWISSENSMISSBRAUCH
IM GEWEIHTEN LEBEN?

lanire Angulo Ordorika ESSE

lanire Angulo Ordorika ist Professorin fur Bibelwissenschaft an der
Theologischen Fakultdt der Universidad Loyola Andalucia (iangulo@
uloyola.es). Dieser Text entstand im Rahmen des interuniversitaren
Forschungsprojekts der Jesuitenuniversitaten von Spanien (UNJJES)
zur strukturellen Dimension des Missbrauchs in der Kirche aus
theologischer Sicht.

Wir leben in einer globalen Krisensituation aufgrund des Missbrauchs im kirchlichen
Bereich.” Diese Aussage mag fur jene, die mit der Problematik nicht vertraut sind,
Ubertrieben erscheinen, sie ist es aber keineswegs. Es geht nicht nur um bestimmte
Straftaten Einzelner, sondern um ein strukturelles Problem in der Kirche, das Reflexion,
Umdenken und Reformen erfordert. Papst Franziskus hat zu Kardinal Marx gesagt:

.Die gesamte Kirche ist in der Krise wegen des Missbrauchs; ja mehr noch, die Kirche
kann jetzt keinen Schritt nach vorn tun, ohne diese Krise anzunehmen. Die Vogel-Straul3-
Politik hilft nicht weiter [...] Nicht alle wollen diese Tatsache annehmen, aber es ist der
einzige Weg. Denn ,Vorsitze' zur Anderung des Lebens zu machen, ohne ,das Fleisch
auf den Grill zu legen’, fihrt zu nichts [...] Die Wirklichkeit muss immer angenommen
werden und braucht Unterscheidung [...] Es ist wichtig, die Realitat des Missbrauchs und
der Weise, wie die Kirche damit umgegangen ist, zu ,ventilieren'."”?

Der Skandal in der Gesellschaft, die zahlreichen Uberlegungen von verschiedenen
Disziplinen her und auch die kirchenrechtlichen MalBnahmen waren auf den sexuellen
Missbrauch hin orientiert, haben aber dreiFragen, die viel weniger zur Sprache gekommen
sind, im Hintergrund gelassen. Alle drei haben unmittelbare Auswirkungen das geweihte
Leben der Frauen. Erstens wurden die weiblichen Opfer unsichtbar gemacht. Dafur gibt
es zwei Grunde. Einerseits liegt bei den minderjahrigen Missbrauchsopfern der Anteil der
Jungen etwas hoher als der der Madchen. Das fuhrte zu einigen Versuchen, Padophilie
mit Homosexualitat in Verbindung zu bringen, ein Ansatz, der heute verworfen wird.
Wie dem auch sei, diese Tatsache lie8 die missbrauchten Madchen in den Hintergrund
geraten und hat die Aufmerksamkeit von ihnen abgelenkt.

40



lanire Angulo Ordorika ESSE - Das Unausgesprochene beim Namen nennen

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Was altere Frauen betrifft, so ist das Schweigen Uber die weiblichen Opfer noch viel grof3er.
Das ist auf ein falsches Verstandnis des Phanomens des Missbrauchs und seiner Dynamik
in der Kirche zurltckzufuhren. Diese Fehleinschatzung fuhrt zu der Annahme, dass
sexuelle Beziehungen zwischen Erwachsenen immer einvernehmlich sind, wenn keine
Gewalt vorliegt oder keine objektiven physischen oder psychischen Einschrankungen bei
einer der Parteien bestehen. Aullerdem entsteht oft der Verdacht, dass die Situation
von der Frau provoziert wurde. In diesen Fallen liegt eine zweifache Viktimisierung vor,
die es schwer macht, Anzeige zu erstatten und das Geschehene aufzudecken, was ein
notwendiger Schritt im Heilungsprozess der Opfer ist. Man muss sich vor Augen halten,
dass Menschen, die Missbrauch erlitten haben, nicht dann sprechen, wenn sie es wollen,
sondern wenn sie es konnen, und dass sie ein sicheres und annahmebereites Umfeld
brauchen, in dem ihr Wort Glaubwurdigkeit besitzt.

Wir werden nie genau wissen, wie viele Frauen sexuell missbraucht wurden, aber noch
weniger werden wir wissen, wie viele geweihte Frauen sexuell missbraucht wurden.
Eine Studie des Instituts fur Psychologie der Saint Louis University (USA) aus dem Jahr
1998 untersuchte die Folgen von Traumata bei katholischen Ordensfrauen in mehr als
530 Gemeinschaften. Die Ergebnisse, die durch anonyme Umfragen gewonnen wurden,
zeigten, dass etwa 30 Prozent der Schwestern Opfer von sexuellem Missbrauch waren. Das
ist keine unbedeutende Zahl, und wir mussen uns fragen, ob wir in den Gemeinschaften
eine Atmosphare des Vertrauens, der Empathie und der Annahmebereitschaft schaffen,
die die Offenlegung dieser Situationen erleichtert, oder ob nicht vielmehr Misstrauen,
Unverstandnis und Verurteilung vorherrschen.

Ein zweiter Aspekt, dem in diesen Zusammenhang nicht viel Aufmerksamkeit geschenkt
wurde, ist der Missbrauch nicht sexueller Natur. Auch wenn der sexuelle Missbrauch
viel Skandal verursacht, ist er nur die Spitze des Eisbergs, die auf all jenen Missbrauch
verweist, die den Bereich der Macht und des Gewissens betreffen. In Wirklichkeit ist
jeder Missbrauch ein Machtmissbrauch, da Grenzen uberschritten werden und die
asymmetrische Beziehung zwischen zwei Menschen unangemessen eingesetzt wird.
Dieser Unterschied zwischen den Beziehungspartnern kann beispielsweise durch
Position, Alter, gesellschaftliches Ansehen und Wertschatzung, intimes Wissen Uber den
anderen oder geistliche Bewunderung bedingt sein.

Die mangelnde Aufmerksamkeit gegenuber dem Macht- und Gewissensmissbrauch
ist unter anderem darauf zurtickzufUhren, dass es schwierig ist, sie zu objektivieren,
den Tatbestand festzustellen und als Strafbestand zu betrachten. In der Tat wissen die
Opfer dieser Form von Missbrauch sehr wahrscheinlich selbst nicht, dass sie manipuliert
werden. Wie bei geschlechtsspezifischer Gewalt ist es auch hier sehr schwierig, bei Fehlen
expliziter Gewaltanwendung selbst zu erkennen und anderen zu beweisen, dass man
psychisch misshandelt wird. Im geweihten Leben haben wir méglicherweise eine Art des
Umgangs mit Macht und religidser Autoritat zur Norm gemacht, die es den Betroffenen
noch schwerer macht, diese Situationen zu erkennen, so dass sie sich selbst die Schuld
an dem geben, was ihnen widerfahrt.

Drittens werden Missbrauchsfalle, die innerhalb der kirchlichen Strukturen stattfinden,
weiterhin verschwiegen. Die Kirche reagiert, wenn auch nicht gerade schnell, auf den
Skandal in der Gesellschaft, aber wie sieht es mit Missbrauchssituationen innerhalb ihrer
eigenen Institutionen aus? Die Stimmen derer, die davor zu warnen, kommen meistens
von aul3en, weil sie oft zum Austritt gezwungen waren.

41



lanire Angulo Ordorika ESSE - Das Unausgesprochene beim Namen nennen

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Esist nichtungewohnlich, dass zu den Grunden, die fir den Austritt aus dem Ordensleben
angegeben werden, Probleme mit der Autoritat und mit dem Institut gehéren, besonders
bei denen, die unsere Kongregationen viele Jahre nach der Weihe verlassen. In diesen
Fallen ist es einfacher zu glauben, dass es sich um ein persdnliches Problem handelt,
als uns zu fragen, ob wir nicht eine gewisse Verantwortung fur die Schwierigkeiten, auch
psychologischer Art, tragen, die sie zu einer Entscheidung veranlasst haben, die oft auch
far sie selbst schmerzhaft ist.

Wir sollten uns fragen, welche Vorgehensweisen es gibt, um einer Schwester zu antworten,
die in ihrem eigenen Institut Macht- und Gewissensmissbrauch erleidet: ob sie wirksam
sind und ob die Entscheidungstrager die notige Objektivitat wahren kénnen, um mit
ihnen umzugehen. Haufig nimmt man Ruckgriff auf einen Wechsel der Gemeinschaft,
der Provinz oder sogar auf den Austritt aus dem Institut, wobei immer das Opfer den
Kurzeren zieht und sich zu einem Wechsel gezwungen sieht, wahrend der Tater ungestraft
bleibt. Auf diese Weise wird es erneut zum Opfer einer Institution, die nicht weil3, wie sie
mit jemandem umgehen soll, der andere manipuliert.

Wie wir von Anfang an gesagt haben, hatist Problem des Missbrauchs struktureller Natur.
Wenn wir es mit einem Bild erklaren wollen, dann ist es vergleichbar mit der Wirkung,
die Blei im Wein hervorruft. Archdologische Untersuchungen haben gezeigt, dass
menschliche Uberreste aus dem Romischen Reich sehr hohe Werte an Blei enthalten,
einem giftigen und sehr gesundheitsschadlichen Element. Das ist auf den rémischen
Brauch zuruckzufihren, Wein in Bleibehaltern zu servieren und daraus zu trinken, was
ihm einen besonderen Geschmack verlieh, den man damals schéatzte, ohne zu wissen,
dass es giftig war. Nicht der Wein war schlecht, sondern das Gefal3, in dem er serviert
und aufbewahrt wurde. Mit dem Missbrauch ist es ahnlich. Es geht nicht darum, dass es
faule Apfel“ gibt, sondern dass unsere ,Korbe" sie verderben kdnnen - ein Wein, der im
Grunde nicht schlecht ist, wird vergiftet.

Kirchliche und auch unabhangige Untersuchungen haben gezeigt, dass das Problem des
Missbrauchs auf der Form der Leitung beruht. Auch Papst Franziskus sagt immer wieder
auf die eine oder andere Weise, dass der Klerikalismus an der Wurzel dieser Situationen
liegt. So irrefihrend diese Bezeichnung auch sein mag: Der Klerikalismus betrifft nicht
nur jene, die die Priesterweihe empfangen haben. Er ist eine Machtkonzentration in den
Handen bestimmter Menschen und die Form, in der diese Macht gelebt wird. Er ist eine
Haltung, von der niemand, der Macht hat, ausgenommen ist.

Wir meinen oft, dass nur jene, die in einer Kongregation Leitungsverantwortung tragen,
Macht haben. Diese Personen haben Macht, zweifellos, aber Macht haben auch die
Okonomen, Ausbilder, Leiter von Werken, Pastoralreferenten, Katecheten... In Wirklichkeit
ist die Liste endlos, denn wir alle haben ein gewisses Mal3 an Macht Uber andere, und
daher ist niemand frei, sie so auszuuben, dass andere ausgegrenzt, beherrscht oder
manipuliert werden.

Das geweihte Leben als solches bietet einen sehr guten Nahrboden fir Macht- und
Gewissensmissbrauch. Das bedeutet nicht, dass diese an sich entstehen, sondern dass
bei dieser Berufung Umstande zusammenkommen, die sie starker begunstigen als in
anderen Bereichen oder auf anderen Wegen der Nachfolge Jesu Christi. Im Folgenden
werden wir diese Elemente, die miteinander verflochten sind und Missbrauchssituationen
begunstigen, kurz erldutern. Wir werden sie dafur in verschiedene Elemente unterteilen:
Elemente des geweihten Lebens; individuelle Elemente; gruppendynamische Elemente.

42



lanire Angulo Ordorika ESSE - Das Unausgesprochene beim Namen nennen

UISG - Bulletin n. 179, 2022

1. Elemente des geweihten Lebens

Ein charakteristisches Element unserer Berufung ist, dass eine ihrer charismatischen
Vermittlungen fur die Nachfolge Christi das Gehorsamsgelubde ist. Das heil3t, dass der
von jedem Christen verlangte Gehorsam gegenuber Gott in unserem Fall durch den
vermittelt wird, der den Dienst der Autoritat Ubernimmt. Die offensichtlichste Folge
davon ist, dass die Institute des geweihten Lebens hierarchisch geordnet sind, denn es
gibt Menschen, die Verantwortung fur andere tragen, und das ist ein offenes Tor fur den
Klerikalismus im weiteren Sinne, den wir erwahnt haben. Durch den klaren Unterschied
zwischen den Mitgliedern des Instituts kann das, was als Vermittlung berufen ist, leicht
zu einem Raum des Missbrauchs entarten.

Wir alle haben unseren Anteil an Macht kénnen ihn nutzen, um zu wachsen oder um
die Macht zu missbrauchen, aber die Struktur des Ordenslebens selbst gibt einigen

Macht Uber andere. Obwohl der Codex des kanonischen Rechtes bestimmt, dass
Leitungsaufgaben zeitlich begrenzt sein missen, hat die Kongregation fur die Institute
geweihten Lebens und die Gesellschaften apostolischen Lebens selbst deutlich gesagt,
dass es allzu hdufig vorkommt, dass Amter immerfort besetzt bleiben.? Dazu werden
die in den Konstitutionen festgelegten zeitlichen Begrenzungen umgangen, indem man
von einem Amt ins andere oder von einer Gemeinschaft zur anderen wechselt. Dies
verhindert den notwendigen Wechsel der Perspektiven, Blickwinkel und Orientierungen
in den Instituten und ist eine haufig vorkommende Armseligkeit, die der Geist des Codex
des kanonischen Rechts zu vermeiden versucht.

Wir sollten uns fragen, was wir tun mussen, um Amtswechsel zu ermadglichen, die
Gaben der Schwestern anzuerkennen und ihre Fahigkeit zu konstruktiver FUhrung
zu starken. Die Weisheit, die hinter der Forderung steht, die Leitungsverantwortung

43



Das Unausgesprochene beim Namen nennen

lanire Angulo Ordorika ESSE -

UISG - Bulletin n. 179, 2022

zeitlich zu begrenzen, soll nicht nur Machtmissbrauch verhindern, sondern es sollen
auch monolithische Sichtweisen vermieden und der Reichtum geférdert werden, den
ein Perspektivwechsel immer mit sich bringt. Wie sieht die konkrete Rotationspraxis in
unseren Instituten aus, und wie kdnnen wir sie verbessern?

Neben dem notwendigen Wechsel muss auch bedacht werden, dass die Aufgabe der
Oberen auf die Sendung der Kongregation beschrankt ist, also das aulzere Umfeld der
Personen betrifft. Wer den Dienst der Autoritat ibernimmt, hat die Verantwortung, fur
das Gemeinwohl Sorge zu tragen, sich um die Sendung des Instituts zu kimmern, ein
Umfeld zu schaffen, das der Nachfolge Christi sowie der menschlichen und geistlichen
Entwicklung eines jeden zutraglich ist. Aber nichts, was den Bereich des Gewissens oder
des inneren Lebens betrifft, fallt unter seine Zustandigkeit.

Das Problem ist, dass das, was wir
nicht benennen, nicht nur nicht
verschwindet, sondern dass wir
ihm paradoxerweise noch mehr

Dominanz einraumen. Wir miissen

dieses Verlangen zulassen und

anerkennen, damit es evangelisiert
werden kann.

Die geistliche Uberhéhung dieser Aufgabe, die im Laufe der Zeit stattgefunden hat,
gibt einer gewissen Verwechslung zwischen der Verantwortung einer Oberin und
einer ,geistlichen Mutterschaft” Vorschub, die gefahrlich ist und den Macht- und
Gewissensmissbrauch begunstigt. Tatsachlich untersagt der Codex des kanonischen
Rechtes jenen, die den Dienst der Autoritat Ubernehmen, die Mitglieder auf irgendeine
Weise zu veranlassen, ihnnen das Gewissen zu 6ffnen (can. 63085). AuRerdem bedeutet das
Gehorsamsgelubde die Hingabe des Willens, nicht aber des Gewissens, der Intelligenz,
der Glaubensgewissheit oder der Eingebung des Heiligen Geistes.

Der grundlegende Gehorsam, dessen Vermittler die Oberen sind, gebuhrt Gott, und er
spricht zu uns durch das Gewissen (GS 16); daher darf unser Innenleben keinem Zwang
ausgesetzt werden. Bestimmte gangige Praktiken im geweihten Leben kdnnen leicht in
den Gewissensmissbrauch abgleiten. Beispiele dafur sind die gebrauchlichen ,Gesprache
mit der Oberin”, der ,Rechenschaftsbericht Uber das Gebet”, die Forderung, dass jene,

Lb



lanire Angulo Ordorika ESSE - Das Unausgesprochene beim Namen nennen

UISG - Bulletin n. 179, 2022

die zeitliche GelUbde abgelegt haben, sich von ihrer Oberin ,begleiten”lassen, oder wenn
die Oberin und die Novizenmeisterin ein und dieselbe Person sind.

Einweiteres charakteristisches Element des geweihten Lebensistder Ausbildungsprozess.
Wer in eines unserer Institute eintritt, verbringt einige Zeit damit, diese Berufung
kennenzulernen und sich darauf vorzubereiten, sie zu leben. Das ist eine besonders
schwierige Phase, denn der Wunsch, den Willen Gottes zu erkennen und zu tun, setzt
voraus, alle Warn- und Schutzsysteme, die man hat, abzuschalten. Wer in eines unserer
Institute eintritt, tut dies im Vertrauen auf die Ausbilder, auf die die Kongregation sie
verweist. Das ist eine Voraussetzung dafur, dass der Ausbildungsprozess stattfinden
kann, und gleichzeitig eine Moglichkeit, dieses Vertrauen zu missbrauchen, weil das,
was von den Ausbildern vermittelt wird, als normal akzeptiert wird - ganz gleich, ob es
wirklich normal ist oder nicht. Aullerdem ist es meist nicht schwer, die Auszubildenden
dazu zu bringen, ihren Ausbildern gegenuber ihr Gewissen 6ffnen.

Das Ziel eines jeden Ausbildungsprozesses ist nichts anderes, als der Person zu helfen,
alle ihre menschlichen und geistlichen Fahigkeiten zu entwickeln und Autonomie und
innere Freiheit zu erlangen. Daher stimmt etwas nicht, wenn wir Auszubildenden
begegnen, die kindisch sind und abhangig davon, was ihr Ausbilder denkt, sagt oder tut.
Wir befinden uns in einer Phase, in der es nicht schwer ist, manipulative Beziehungen
und Missbrauchspraktiken zur Normalitat werden zu lassen.

Ein weiteres charakteristisches Element des geweihten Lebens ist es, dass wir uns zu
einem gemeinsamen Charisma der Mitglieder des Instituts berufen fuhlen. Nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzilund demvonihm ausgehenden Aufrufzur Erneuerungdieser
Berufung ist eine Theologie des Charismas sehr stark entwickelt worden. Das Charisma
ist per definitionem eine Gabe des Heiligen Geistes und hat daher eine Eigendynamik, die
das Gegenteil einer starren, beschrankten, zeitlich fixierten Auffassungist. Dartber hinaus
werden die Charismen der Institution durch die persénlichen Charismen der Mitglieder
des Instituts bereichert, so dass die Treue zum charismatischen Erbe notwendigerweise
bedeutet, kreativ zu sein und es mit den Gaben jedes Einzelnen zu bereichern.

Trotz dieses dynamischen Aspekts der Charismen werden sie in der Praxis oft als etwas
Festes und Unveranderliches gelebt. Die Auffassung, dass das charismatische Erbe
etwas Statisches und klar Begrenztes ist, kann zwei Gefahren mit sich bringen, die
Missbrauchspraktiken Vorschub leisten.

Erstens bringt diese charismatische Erfahrung ein Gefuhl der Bedrohung mit sich. Da es
nicht verandert werden kann, muss das Charisma geschutzt werden, und die Oberen
werden zu ihren wichtigsten Hutern und Bewahrern. So ist es nicht schwer, dass die
Verantwortlichen des Instituts schlie3lich als Retter des geistlichen Erbes verstanden
werden und so ihr Verstandnis des Charismas als das einzig gultige und wahre kanonisiert
wird, das jede andere Art von Verstandnis unrechtmaBBig macht. Zweitens driftet eine
versteinerte Wahrnehmung des Charismas leicht ab in eine Ideologie, die nicht in Frage
gestellt werden darf und die in der Lage ist, alles zu rechtfertigen und das Gewissen zu
vereinnahmen.

Einweiteres charakteristisches ElementdesgeweihtenLebensistdas Gemeinschaftsleben.
In unserer Berufung leben wir mit Menschen zusammen, die wir uns nicht ausgesucht
haben und vielleicht auch nie aussuchen wirden. Uns verbinden weder Blutsbande noch
Geschmack und manchmal nicht einmal durch dieselbe Vorstellung davon, was dieser

45



lanire Angulo Ordorika ESSE - Das Unausgesprochene beim Namen nennen

UISG - Bulletin n. 179, 2022

konkrete Weg der Nachfolge Jesu Christi bedeutet. Trotzdem wissen und spuren wir, dass
Gott uns berufen hat, unser tagliches Leben miteinander zu teilen. Die Zugehdrigkeit zu
einer Gruppe, mit der wir zusammenleben, setzt eine Reihe von psychologischen und
gruppendynamischen Faktoren voraus, die in anderen christlichen Berufungen nicht
wesentlich sind und die wir der Deutlichkeit halber im letzten Abschnitt behandeln
werden.

2. Individuelle Elemente

Im kirchlichen Bereich begehen wir oft den Fehler, naiv zu sein, vielleicht besonders im
geweihten Leben. Manchmal ist uns nicht bewusst, wie weit die Ideale, die wir in unseren
Diskursen zum Ausdruck bringen, von unseren taglichen Entscheidungen entfernt sind.
Wir sind uns nicht immer der unendlichen Fahigkeit zur Selbsttauschung bewusst, die der
Mensch besitzt. Es erfordert ein hohes Mald an Selbsterkenntnis und Authentizitat, um
sich selbst die Wahrheit zu sagen, ohne sie zu beschdnigen. Diese Unkenntnis entbindet
uns nicht von der Verantwortung, die damit einhergeht. Die wahren Griunde fur unser
Handeln, die sich hinter politisch korrekten Diskursen verbergen, nicht klar zu benennen,
ist eine der grél3ten SUnden, auch wenn sie nicht oft gebeichtet wird.

In den meisten Fdllen ist es keine Heuchelei - man denkt etwas und sagt das Gegenteil
-, sondern man vergisst die wirkliche Dynamik, die unser Handeln bestimmt und die
nicht so recht in unsere religiosen Diskurse passen will, und bertcksichtigt sie nicht.
Diese Unkenntnis zeigt sich ganz deutlich im Machtstreben, das allen Menschen zu
eigen ist, auch wenn es im kirchlichen Bereich nicht ausgesprochen wird. Den Evangelien
zufolge wurde Jesus Christus selbst von der Machtgier versucht, aber in der Kirche wird
sie verborgen und nicht benannt. Wir scheinen die Illusion zu hegen, dass der Wunsch,
im Dienst zu leben oder von der ,FuBwaschung” zu sprechen, den Wunsch nach Macht
verschwinden lasst, aber das stimmt nicht.

Diese Neigung zum Leugnen ist im weiblichen Ordensleben verstarkt vorhanden, weil
wir ein Selbstbild verinnerlicht haben, das Mannern Starke und Macht zuschreibt und
den Frauen Werte wie Sanftmut und Unterwurfigkeit. Wenn das Vorhandensein des
Machtstrebens im kirchlichen Bereich bereits schwer erkennbar ist, so ist es noch
schwieriger, wenn unsere unbewusste Vorstellung davon, welche Werte eine Frau
kennzeichnen sollten, die Macht ablehnt. Das Problem ist, dass das, was wir nicht
benennen, nicht nur nicht verschwindet, sondern dass wir ihm paradoxerweise noch
mehr Dominanz einrdumen. Wir mussen dieses Verlangen zulassen und anerkennen,
damit es evangelisiert werden kann.

Neben dem Machtstreben, das wir alle besitzen, mussen wir bestimmte psychologische
Neigungen berucksichtigen, die den Macht- und Gewissensmissbrauch begunstigt,
sowohl auf Seiten der Tater als auch auf Seiten der Opfer. Ohne unbedingt auf die Ebene
einer Personlichkeitsstorung zu gelangen, sind Menschen mit einer gewissen Neigung
zum Narzissmus besonders befahigt, eine Machtposition missbrauchlich zu nutzen.

Das Bedurfnis nach Bewunderung sowie Arroganz und mangelnde Selbsteinschatzung
fuhrt sie dazu, dass sie sich Uber jene hinwegsetzen, die sie in den Schatten stellen
kénnen, und sich mit denen umgeben, die sie leicht manipulieren kénnen. Es sind
Menschen, denen es schwerfallt, die Bedurfnisse anderer zu erkennen und ihre Gefuhle
gelten zu lassen sowie eigene Fehler zu erkennen und Schuld auf sich zu nehmen. Oft
sind es charmante, ja sogar charismatische Persdnlichkeiten, die es verstehen, sich

46



lanire Angulo Ordorika ESSE - Das Unausgesprochene beim Namen nennen

UISG - Bulletin n. 179, 2022

den Erwartungen, die an sie gestellt werden, anzupassen und die Schwachen ihrer
Mitmenschen schnell zu erkennen.

Wir pflegen Missbrauchstater zu karikieren, weil esuns leichter fallt, sie uns als schreckliche
Monster und grausame Personen vorzustellen, aber die schlimmsten Missbrauchstater
sehen in Wirklichkeit ganz anders aus. Die, die von allen bewundert werden und denen
niemand zutrauen wurde, andere zu misshandeln, sind weitaus gefahrlicher als jene, die
in ihrem Machtbereich groben Missbrauch treiben.

Oft haben wir auch Schwierigkeiten, die Psychologie des Opfers zu verstehen. Wir
denken, dass es nur Menschen passiert, die schwach sind oder irgendwelche objektiven
Probleme haben und die wir gern unter dem Begriff ,verletzlich” zusammenzufassen.
Gewodhnlich machen wir uns nicht bewusst, dass auch wir potentielle Opfer sind, denn
jeder kann misshandelt werden und jedem kann in dem Glauben, dass man fur ihn Sorge
tragt, Schaden zugeflgt werden. Diese allgemeine Moglichkeit, manipuliert zu werden,
nimmt jedoch den Umstanden entsprechend zu, vor allem damm, wenn man bestimmte
Wunden in der eigenen Geschichte hat. Wer toxische oder von Missbrauch gepragte
Beziehungen erlebt hat, ist starker gefahrdet, erneut in eine solche Situation zu geraten.

Unsere Unfahigkeit, uns in die Opfer hineinzuversetzen, wird deutlich, wenn wir uns
fragen, warum sie nichts unternommen haben, um es zu verhindern. Wir verstehen oft
nicht das sogenannte Syndrom der erlernten Hilflosigkeit, unter dem viele Opfer leiden.
Die Frustration und Hilflosigkeit, die man empfindet, wenn man in einer von Missbrauch
gepragten Situation befinden, kann dazu fuhren, gar nichts zu tun, weil man irgendwann
die Erfahrung gemacht haben, dass man nichts tun kann. Diese Erfahrung ist so tief
verwurzelt, dass man diese Hilflosigkeit und Ohnmacht annimmt und nichts tut, um das
Leiden zu vermeiden, weil man Uberzeugt ist, nichts tun zu kdnnen. Waren wir nur etwas
einfuhlsamer und waren uns bewusst, wie komplex die Erfahrungen eines Opfers sind,
das nicht tut, was es will, sondern was es kann.

Angesichts einer Situation von Macht- oder Gewissensmissbrauch ist es wichtig, dass
das Opfer Uber ein unterstitzendes Netzwerk verfugt, das es ihm ermdoglicht, damit
umzugehen und darauf zu reagieren. Leider ist das im Gemeinschaftsleben nicht so oft
der Fall, wie man es sich winschen wurde.

3. Gruppendynamische Elemente

Die Gruppenpsychologie hat uns gezeigt, dass es Gemeinschaftsdynamiken und
-strukturen gibt, die Missbrauch begunstigen. In Anlehnung an das vorher verwendete
Bild kdnnten wir uns fragen, was eine menschliche Gruppe in das Blei verwandelt, das
den Wein vergiften kann. Es gibt Fragen, die mit der soziologischen Situation zu tun
haben, in der wir leben. Der Soziologe Zygmunt Bauman hat unsere Gesellschaft schon
vor langerer Zeit als flissige Gesellschaft bezeichnet. Sehr vereinfachend gesagt, hat er
gezeigt, dass wir in einer Zeit leben, in der es keine sicheren und festgefugten Realitaten
gibt und in der die Kriterien fur das, was gultig und was nicht gultig ist, so unterschiedlich
sind, dass Unsicherheit herrscht.

Wahrend uns in anderen Zeiten die Identitat beinahe geschenkt wurde, sieht sich heute
jeder gezwungen, sich seine eigene Identitat aufzubauen. Und in diesem Zusammenhang
wird die Zugehorigkeit zu einer Gruppe aus dem Bedurfnis heraus gelebt, zu entdecken
und zu rechtfertigen, wer man ist. Inmitten der Unsicherheit, mit der uns die Gesellschaft

47



lanire Angulo Ordorika ESSE - Das Unausgesprochene beim Namen nennen

UISG - Bulletin n. 179, 2022

konfrontiert, sucht man eine gewisse psychologische Sicherheit in starren Identitaten,
aber das Gegenteil von flissig ware fest. Wir erleben die Unsicherheit als schwierig, und
manchmal ist es einfacher, auf das Risiko, frei zu denken, zu entscheiden und sich nicht
sicher zu sein, welchen konkreten Schritt man tun soll, zu verzichten. Es ist leicht, klare
Antworten zu bevorzugen und die Entscheidungen anderer Menschen zu Ubernehmen,
um das Risiko, Fehler zu machen, zu vermeiden.

Der Boom politischer Fundamentalismen und eines bestimmten Stils kirchlicher
Bewegungen und Institute ist auf soziologische und psychologische Grunde
zurlUckzuflihren; er ist eine Antwort auf die Sehnsucht nach unerschitterlichen
Gewissheiten, nach einer Identitat ohne Abbriche und nach Kontrolle Uber eine als
unsicher empfundene Welt. Es gibt immer mehr Gruppen, die sich dadurch auszeichnen,
dass sie sehr in sich selbst verschlossen sind, eine starke Gruppenidentitat und eine sehr
ausgepragte ldeologie besitzen und in denen das Konzept der Autoritat sehr stark und
auf die Hierarchie ausgerichtet ist. Die Daten der Untersuchungen von Missbrauchsfallen
aller Art, die vielen kirchlichen Eingriffe in neue Kongregationen und die Skandale um
die Grunder zeigen, dass dies nicht der gesindeste Weg ist, eine menschliche Gruppe zu
bilden, weil er ,Apfel verdirbt".

Neben diesen soziologischen Aspekten sollte man sich auch den Einfluss vor Augen
halten, den andere auf uns ausuben. Wir sind uns nicht immer bewusst, wie sehr wir das
BedUrfnis haben, Teil von etwas zu sein, und wie sehr uns dies auf die Konformitat mit der
Gruppe, zu der wir gehoren, ausrichtet. Die Gruppe beeinflusst uns mehr oder weniger
direkt oder indirekt und bringt uns dazu, das zu tun, was wir aus eigenem Antrieb nicht
tun wurden - ganz gleich, wie sehr wir meinen, dass wir es selbst entschieden haben.
AulRerdem bietet sie uns Vorbilder und spornt uns an, sie nachzuahmen, auch wenn dies
nicht ausdrucklich gesagt wird. Dieser Einfluss ist an sich nicht negativ, denn er kann die
personliche Entwicklung fordern, aber er kann auch zu krankhaften Systemen entarten.

Die Sozialpsychologie hat nachgewiesen, dass der Gruppenkontext eine Rolle spielt, wenn
es darum geht, die eigenen moralischen Werte selektiv zu verbinden oder zu trennen. Es
gibt verschiedene Strategien, um die Zustimmung des Einzelnen zum System zu férdern
und Fehlverhalten zu banalisieren, wie uns die Geschichte immer wieder gezeigt hat.
Das Gefiihl der Uberlegenheit der einen gegeniiber den anderen, Drill, Ideologie oder
Geheimhaltung sind einige der vielen Mittel, die zu diesem Zweck eingesetzt werden.
Wir kdnnen - unter Wahrung des notigen Respekts - diese Dynamiken auch in den
Instituten des geweihten Lebens erkennen, denn wir haben eine jahrelange Ausbildung,
eine Spiritualitat, die zur Ideologie werden kann, und es ist leicht, ein gewisses Gefuhl der
Uberlegenheit gegeniiber anderen Berufungen zu erlangen.

Wir sollten misstrauisch sein gegeniiber bestimmten Uberzeugungen im geweihten
Leben, etwa dem Glauben, dass Gemeinschaftsentscheidungen per se richtig sind, oder
der Uberbewertung der Einheit. Wir diirfen nicht vergessen, wie leicht es ist, eine Gruppe
zu manipulieren. Wie in anderen Bereichen, z.B. in der Politik, gibt es psychologische
Studien, die erlautern, was dazu fuhren kann, dass eine Ordensgemeinschaft eine
Leitungsperson mit psychologischen Neigungen wahlt, die zum Missbrauch entarten
kénnen.

Eine gewisse idyllische Sichtweise fuhrt leicht zur Tyrannei der Einheit, indem man sie
verwechselt mit Uniformitat, wo die Vielfalt nicht gesund gelebt wird, das Recht auf
Dissens verloren geht und man zum Einheitsdenken neigt. In dieser Tyrannei der Einheit ist

48



lanire Angulo Ordorika ESSE - Das Unausgesprochene beim Namen nennen

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Gruppenzwang der Schlussel. Um diese Situation zu erzwingen, gibt es viele - subtile oder
weniger subtile - Wege, jede Stimme, die von dem abweicht, was als normativ betrachtet
wird, zu unterdricken oder alles beiseitezulassen, die als Dissonanz gegenuber dem
Ganzen betrachtet wird. In diesen Situationen, in denen Menschen misshandelt werden,
macht das Schweigen der Guten alle zu Opfern und Tatern, wodurch ein toxisches
Beziehungsgeflecht entsteht und jede abweichende AuRerung oder Kritik am System zu
einer Heldentat wird.

Es ist eine Spirale des Schweigens, die die Zuschauer zu Komplizen und Opfern macht. So
wird das Bose zur Normalitat, es wird gerechtfertigt und zum ,Problem des anderen”. Auf
diese Weise wird das Leben einfacher und man begibt sich nicht in dieselbe Gefahr wie
jene, die es wagen, den Status quo in Frage zu stellen. Die Gemeinschaft kann Komplizin
und Opfer einer zur Norm gewordenen Missbrauchsdynamik werden, da jeder am Ende
darauf verzichtet, der zu sein, wer er ist, um nicht den hohen Preis zu zahlen, den dies
mit sich bringt.

Zweifellos kommen noch viele andere Elemente ins Spiel, die miteinander verknUpft sind
und uns in Situationen bringen konnen, in denen wir nicht sein wollen. Wir brauchen
Kontrollsysteme, die wirksam gegen von Missbrauch gepragte Verhaltensweisen
vorgehen, sie auflésen und verhindern, indem sie sich fur die Opfer einsetzen. Wir werden
das geweihte Leben haben, das wir alle gemeinsam aufbauen. Nutzen wir diese ,Zeichen
der Zeit”, um Strukturen zu schaffen, die die Frauen, die in unsere Kongregationen
eintreten, freier machen und mehr mit dem Traum in Einklang bringen, den Gott von uns
hat.

1 Diese Seiten sind eine verkUrzte und vereinfachte Version meines Artikels ,La presencia innombrada. Abu-
so de poder en la Vida Consagrada’, veroffentlicht in Teologfa y Vida. Offentlich zugénglich unter: http://ojs.
uc.cl/index.php/tyv/article/view/32715/34801.

2 Franziskus, Schreiben an Kardinal Reinhard Marx, Erzbischof von Minchen und Freising (10.06.2021). On-
linezugang:  https://www.vatican.va/content/francesco/de/letters/2021/documents/20210610-cardinale-
marx.html.

3 Das wird unter der Nr. 22 des Dokuments FUr jungen Wein neue Schlauche (2017) beklagt.

49



UISG - Bulletin n. 179, 2022

ANDERUNGEN DES KIRCHLICHEN STRAFRECHTS
UND MISSBRAUCH

P. Benoit Malvaux SJ

P. Malvaux hat ein Doktorat in Kirchenrecht von der ,Saint Paul
University” (Ottawa) und hat an verschiedenen Universitaten
Kirchenrecht und Ekklesiologie gelehrt derzeit ist er Dozent an der
Universitat ,,Gregoriana”. Von 7997 bis 2002 war er Oberer einer
Gemeinschaft in Brassel und hat das Internationale Institut ,Lumen
Vitae” geleitet.

Die Konferenz wurde im Oktober 2027 im Webinar zum Kirchenrecht
vorgestellt, das von der UISG-USG organisiert wurde.

1. Einleitung

Die Revision von Buch VI des Codex des kanonischen Rechtes Uber das Strafrecht und
seine Folgen in Bezug auf den Missbrauch ist ein komplexes Thema. Ich werde versuchen,
es so klar wie moglich darzulegen. Zunachst mochte ich diese Revision im Rahmen der
Weiterentwicklung des Denkens in der Kirche in Bezug auf das Strafrecht betrachten.
Anschliel3end werde ich die neuen Normen bezlglich des Missbrauchs und der Strafen,
mit denen er geahndet wird, vorstellen. AbschlieBend werde ich einige kurze personliche
Gedanken zur Umsetzung des neuen Systems hinzuftgen.

Gleich zu Anfang mochte ich hervorheben, dass die Revision von Buch VI des Codex Uber
das kirchliche Strafrecht eine radikale Anderung der Weise, wie die Kirche das Strafrecht
betrachtet, darstellt. Etwas Uberspitzt konnte man sagen, dass das Kirchenrecht und vor
allem sein strafrechtlicher Zweig zur Zeit des Konzils als dem Liebesgebot zuwiderlaufend
betrachtet wurde; einige Theologen schlugen sogar vor, das Strafrecht aus der kirchlichen
Rechtsordnung zu entfernen. Dieser Vorschlag hat sich nicht durchgesetzt, denn der
Codexvon 1983 enthalt ein Buch VI, das dem Strafrecht gewidmet ist. Allerdings herrschte
noch Anfang der 1990er Jahre, als ich Kirchenrecht studiert habe, die Geisteshaltung vor,
dass das Strafrecht nur im dul3ersten Notfall angewandt werden sollte. Folglich wurde es
SO gut wie nie angewandt.

Die Dinge begannen sich in den 1990er Jahren zu andern, als die ersten Skandale Uber
den sexuellen Missbrauch von Minderjahrigen durch Kleriker ans Tageslicht kamen.
Angesichts des Horrors solcher Taten wurde man sich allmahlich bewusst, dass das
Strafrechtinnerhalb der Kirchenrechtsordnung seinen Platz hat und dass die Verhangung
von Strafen gegen Tater, die unschuldige Menschen sexuell missbraucht haben,
gerechtfertigt ist - nicht zuletzt deshalb, um die Gerechtigkeit wiederherzustellen und
den Skandal wiedergutzumachen. Der Skandal bestand nicht mehr darin, dass die Kirche

50



P. Benoit Malvaux S) - Anderungen des kirchlichen Strafrechts und Missbrauch

UISG - Bulletin n. 179, 2022

bestrafte, sondern dass Vergehen ungestraft blieben. Es war eine echte kopernikanische
Revolution.

Allerdings haben sich die Dinge nicht von einem Tag auf den anderen geandert. Ich
muss nicht naher auf die Versuchung der kirchlichen Autoritdten eingehen, Falle zu
vertuschen. Aber auch dort, wo die Autoritat den Missbrauchstater bestrafen wollte, war
sie hilflos, weil man in der Kirche nicht mehr daran gewdhnt war zu sanktionieren. Um
den Verantwortungstragern in der Kirche zu helfen, in diese neue Dynamik einzutreten,
wurde 2001 das Motu proprio Sacramentorum sanctitatis tutela promulgiert. Es Ubertrug
der Kongregation fur die Glaubenslehre die Zustandigkeit flr das Urteil Uber gewisse
Straftaten, darunterauch densexuellen Missbrauch Minderjahriger durchKleriker,umden
Hirten zu helfen, angemessen zu reagieren. Das war ein langwieriger Prozess - man kann
tief verwurzelte Praktiken nicht einfach auf Knopfdruck andern -, der jedoch lawinenartig
anwuchs, als die Enthdllungen sich hauften und die Notwendigkeit zu reagieren immer
dringlicher wurde. Ab 2007 erschien es notwendig, nicht nur zusatzliche Gesetze zu den
bereits im Codex enthaltenen hinzuzufigen, sondern den Codex selbst, genauer gesagt
sein Buch VI Uber das Strafrecht, zu reformieren. 2007 bis 2021: Die Reform des Buches
VI hat viel Zeit in Anspruch genommen. Daflur gab es verschiedene Grunde, auf die ich
hier nicht naher eingehen mochte, aber ich denke, es war gut, denn in all diesen Jahren
hat die Kirche sich standig weiterentwickelt und den Anwendungsbereich des Strafrechts
ausgeweitet. Hatte man das Buch VI innerhalb von zwei oder drei Jahren revidiert,
ware es zu schnell gegangen, und man hatte sich nicht die ganze Entwicklung, die in
den 2010er Jahren in der Kirche vor sich gegangen ist, zunutze gemacht. So konnten
jene, die am neuen Buch VI gearbeitet haben, diese Entwicklungen berucksichtigen und
in ihren Revisionsentwurf einflieRen lassen. Andererseits konnte man die Revision des
Strafrechts nicht unbegrenzt hinauszogern, unter dem Vorwand, dass sich die Dinge noch
weiterentwickeln mussten. Das neue Buch VI wird also am kommenden 8. Dezember in
Kraft treten.’

Ich werde hier nicht das ganze neue Buch VI des Codex vorstellen, sondern méchte drei
Wesenszuge seiner Revision hervorheben. Zunachst spiegeln einige Anderungen wider,
dass man sich, wie gerade erwahnt, bewusst geworden ist, dass das Strafrecht dem Wohl
des Gottesvolkes dient, das darunter leidet und daran Anstol3 nimmt, dass die Tater,
die bestimmte Straftaten begehen, ungestraft bleiben. In diesem Sinne ist die neue
Version von Buch VI strenger als die Version von 1983. Ein schones Beispiel dafur ist
der Canon 1341, der sich mit der Strafverhangung befasst. Um es kurz zu sagen: Wo die
Version von 1983 betont, dass es wichtig ist, alles zu versuchen, bevor man eine Strafe
verhangt, betont die neue Version die Verpflichtung, eine Strafe zu verhangen, wenn
es keine anderen Mittel gibt, um die Gerechtigkeit wiederherzustellen. Die Anwendung
des Strafrechts ist kein Ausnahmeverfahren mehr, auf das man widerwillig zurtckgreift,
wenn es wirklich keinen anderen Weg gibt, sondern sie ist notwendig, sobald erkennbar
wird, dass eine einvernehmliche Losung die Gerechtigkeit nicht wiederherstellen und
den Schaden nicht wiedergutmachen kann.

Ein weiterer Fortschritt, der durch die Revision von Buch VI erzielt wurde, war die
Gewahrleistung einer groBeren Koharenz des kirchlichen Strafrechts, und insbesondere
eine groBere Kohdrenz zwischen den Partikularnormen und dem Titel, unter dem sie
stehen.

Ebenso versuchten die Autoren der Reform, das Strafrecht wirksamer zu machen, indem
sie erlauterten, welche Strafen fur welche Straftaten gelten sollten. Der Gesetzgeber
von 1983 hatte haufig auf den Begriff der gerechten Strafe zurtckgegriffen, was zwar
theoretisch sehr schon war (an sich ist es durchaus gerechtfertigt, eine gerechte Strafe zu
verhangen), in der Praxis aber nicht bei der Strafverhangung half, da man nicht wusste,
worin die jeweilige gerechte Strafe bestand. In der neuen Version von Buch VI hat der
Gesetzgeber mehrfach klargestellt, welche Strafe zu verhangen ist, was die Anwendung
des Strafrechts erleichtern wird.

51



P. Benoit Malvaux S) - Anderungen des kirchlichen Strafrechts und Missbrauch

UISG - Bulletin n. 179, 2022

2. Vorstellung der Normen

Nach dieser kurzen Vorstellung der Revision von Buch VI des Codex komme ich nun
zur Vorstellung der Normen, die sich speziell mit dem Strafbestand des Missbrauchs
befassen.

Zunachst erinnere ich an das, was die aktuelle Version des Codex von 1983 zu diesem
Thema vorsieht. Der grundlegende Canon ist hier can. 1395 82, der besagt, dass ein
Kleriker, der gegen das sechste Gebot des Dekalogs verstof3en hat, wenn er die Straftat
mit Gewalt, unter Drohungen, 6ffentlich oder an einem Minderjahrigen unter 16 Jahren
begangen hat, mit gerechten Strafen belegt werden soll, gegebenenfalls die Entlassung
aus dem Klerikerstand nicht ausgenommen. Mit anderen Worten: Der Codex betrachtet
als kirchenrechtliche Straftat den sexuellen Missbrauch jeder beliebigen Person durch
einen Kleriker (also einen Bischof, Priester oder Diakon), der unter Anwendung von
Gewalt oder Drohungen (z.B. durch Vergewaltigung) oder 6ffentlich (unter Verletzung der
offentlichen Moral) begangen wird, sowie den sexuellen Missbrauch einer minderjahrigen
Person unter 16 Jahren.

Dieser Canon 1395 §2 wurde in den Jahren nach Inkrafttreten des Codex von 1983 nur
aulierst selten angewandt, entweder weil die kirchlichen Autoritaten die Angelegenheit
vertuschten,umdengutenRufderKirchezuwahren,oderweilsieangesichtsdererwahnten
Lanti-kirchenrechtlichen” Mentalitat nur ungern Strafen verhangten. Ab den 1990er
Jahren kam Bewegung in die Sache, und das Motu Proprio Sacramentorum sanctitatis tutela
von 2001 legte die Zustandigkeit fur die Falle sexuellen Missbrauch von Minderjahrigen
durch Kleriker nicht nur in die Hande der Kongregation fur die Glaubenslehre, sondern
erweiterte auch den Anwendungsbereich des Canons, indem es ihn auf den sexuellen
Missbrauch von Minderjahrigen tber 16 Jahren ausdehnte. Im Jahr 2010 werden neue
Normen zur Anwendung des Motu Proprio einen weiteren Schritt tun, indem sie die
Straftat des sexuellen Missbrauchs von Menschen, deren Vernunftgebrauch habituell
eingeschrankt ist, und die Straftat des Besitzes oder der Verbreitung pornografischer
Bilder von Minderjahrigen unter 14 Jahren hinzufiigen. In der Folge kommen weitere
Bestimmungen hinzu, insbesondere das Motu Proprio Vos estis lux mundivon 2019 uber
die Verpflichtung von Klerikern und Ordensleuten, sexuellen Missbrauch, von dem sie
Kenntnis haben, der zustandigen kirchlichen Autoritat zu melden. Statt jedoch immer
weitere Parallelnormen zum Codex von 1983 zu schaffen, zog man es vor, diese Normen
in eine neue Version des Codex einzubinden, unter Nutzung der seit 2007 laufenden
Revision von Buch VI des Codex.

3. Die inhaltlichen Anderungen am Strafrecht

Bevor ich die inhaltlichen Anderungen des Strafrechts in der neuen Version von Buch VI
in Bezug auf Missbrauch in der Kirche darlege, mochte ich Ihre Aufmerksamkeit auf die
Tatsache lenken, dass der Canon Uber den sexuellen Missbrauch von Minderjahrigen
durch Kleriker innerhalb von Buch VI seinen Platz gewechselt hat. Der derzeitige can.
1395 82 befindet sich in Titel V von Buch VI, der sich mit Straftaten gegen besondere
Verpflichtungen befasst. In der revidierten Version des Codex wird diese Straftat
Gegenstand von can. 1398 81 1° sein, der sich in Teil VI des Buches befindet, der sich mit
Straftaten gegen Leben, Wirde und Freiheit des Menschen befasst. Diese Verschiebung
bringt eine positive Entwicklung des Blickwinkels zum Ausdruck, aus dem heraus die
Straftat des sexuellen Missbrauchs Minderjahriger betrachtet wird. Im Codex von 1983
wurde sie in erster Linie als Verstol3 gegen das Keuschheitsgelibde betrachtet, wenn
es sich um einen Ordenskleriker handelte, oder ganz allgemein gegen das sechste
Gebot des Dekalogs im Falle eines Didzesanklerikers. Das Hauptproblem war, dass der
Kleriker seinen Verpflichtungen nicht nachgekommen war. In der revidierten Fassung
von Buch VI wird die Straftat nun aus der Perspektive des Opfers betrachtet, dessen
Leben und Wurde schwer verletzt wurde. Es geht nicht mehr in erster Linie darum, dass
der Kleriker seinen Pflichten nicht nachgekommen ist, sondern darum, dass er einem

52



P. Benoit Malvaux S) - Anderungen des kirchlichen Strafrechts und Missbrauch

UISG - Bulletin n. 179, 2022

anderen Menschen schweren Schaden zugeflgt hat. Die Verschiebung des Canons Uber
den sexuellen Missbrauch von Minderjahrigen durch Kleriker liegt somit auf einer Linie
mit dem Wandel der Mentalitat in der Gesellschaft und in der Kirche, die nun die Sorge
um das Opfer in den Vordergrund stellt.

WasdenInhaltderneuen Normen betrifft, soenthalten diese eine Reihevon Erweiterungen
des Begriffs der Straftat des Missbrauchs. Einige von ihnen beziehen Erweiterungen
ein, die bereits in den seit 2001 erlassenen Partikulargesetzen vorgenommen wurden.
Andere sind echte Neuerungen auch im Hinblick auf diese Gesetze. Um die Darlegung
Ubersichtlich zu gestalten, mdchte ich die Erweiterungen Uber den Gegenstand der
Straftat, dann die Erweiterungen Uber den Tater und schlieB3lich die Erweiterungen Uber
das Opfer der Straftat nacheinander darlegen.

Bezuglich des Gegenstands der Straftat wird eine erste Erweiterung durch den neuen
Canon 1398 8 1 Nr. 2 vorgenommen, der es als Straftat festlegt, wenn ein Kleriker einen

Minderjahrigen oder eine Person, deren Vernunftgebrauch habituell eingeschrankt ist
oder der das Recht einen gleichen Schutz zuerkennt, dazu verfuhrt oder verleitet, an
echten oder simulierten pornographischen Darstellungen teilzunehmen oder diese
umzusetzen. Es handelt sich um eine neue Bestimmung, die die Entwicklung der Praktiken
und der Technologie bertcksichtigt. So kann ein Kleriker, der einen Minderjahrigen dazu
verleitet, sich mit seinem Handy beim Masturbieren zu filmen, obwohl er ihn nicht direkt
sexuell missbraucht, mit Amtsentzug oder anderen Strafen bis hin zur Entlassung aus
dem Klerikerstand bestraft werden.

Im Zusammenhang mit diesem neuen Canon mochte ich Sie auf ein besonderes Problem
seiner englischen Ubersetzung hinweisen. Diese Ubersetzung spricht von einem Kleriker,
der ,grooms or induces a minor to expose himself pornographically or to take part in
pornographic exhibitions”. Das Wort ,grooming” kann meines Wissens nach bedeuten,
dass man mit einem Minderjahrigen ein Gesprach sexueller Art fuhrt. Zum Beispiel, mit
ihm Uber seine Sexualorgane zu sprechen oder ihn aufzufordern, ihm zu erzahlen, wie er

53



- Anderungen des kirchlichen Strafrechts und Missbrauch

P. Benoit Malvaux SJ

UISG - Bulletin n. 179, 2022

masturbiert. Das ist nicht das, worum es hier geht. Die Ubersetzung des Canons in andere
Sprachen (,reclutar” in Spanisch, ,reclutare” in Italienisch, ,recruter” in Franzosisch)
zeigt deutlich, dass es hier um die ,Anwerbung"? eines Minderjahrigen zur Teilnahme an
pornografischen Handlungen geht.

Nr. 3 desselben neuen Canons 1398 81 flhrt eine weitere Straftat in den Codex ein,
die gegenuber dem Codex von 1983 neu ist, aber keine absolute Neuheit darstellt,
da diese Straftat bereits in den Normen von 2010 zur Umsetzung von Sacramentorum
sanctitatis tutela festgelegt worden war: wenn ein Kleriker sich gegen die guten Sitten in
jedweder Form und mit jedwedem Mittel pornographische Bilder von Minderjahrigen
oder Personen, deren Vernunftgebrauch habituell eingeschrankt ist, erwirbt, aufbewahrt
oder verbreitet®. Der Text des neuen Canons unterscheidet sich ein wenig vom Text der
Normen von 2010 - insbesondere wurde das Zeigen (exhibere) von pornografischen
Bildern hinzugeflgt; dabei geht es jetzt um pornografische Bilder von Minderjahrigen
jeglichen Alters, wahrend in den Normen von 2010 von Minderjahrigen unter 14 Jahren

Das Strafrecht dem Wohl des
Gottesvolkes dient, das darunter leidet
und daran Anstof3 nimmt, dass die Tater,

die bestimmte Straftaten begehen,

ungestraft bleiben. In diesem Sinne ist

die neue Version von Buch VI strenger
als die Version von 1983.

die Rede war. Das Herunterladen von pornografischen Bildern mit Minderjahrigen sowie
das Hochladen solcher Bilder durch einen Kleriker wird jetzt als Straftat in den Codex
aufgenommen, die mit Amtsenthebung und anderen gerechten Strafen, einschliel3lich
der moglichen Entlassung aus dem Klerikerstand, geahndet wird.

Eine dritte wichtige Anderung bezlglich des Gegenstands der Straftat ist der neue 8§83
des Can. 1395. Er sieht neben dem Verstol3 gegen das sechste Gebot, der mit Gewalt
oder Drohungen einhergeht und bereits im Codex von 1983 enthalten ist, vor, dass ein
Kleriker, der durch ,Missbrauch seiner Autoritat eine Straftat gegen das sechste Gebot
des Dekalogs begangen oder jemand gezwungen hat, sexuelle Handlungen vorzunehmen
oder zu ertragen”, mit gerechten Strafen belegt werden soll - wenn erforderlich, die
Entlassung aus dem Klerikerstand nicht ausgenommen. Das ist eine sehr wichtige
Anderung, die auf den Skandal aufgrund der wachsenden Zahl von Enthullungen tber
den sexuellen Missbrauch Erwachsener durch Kleriker, die ihre Position dazu ausgenutzt
haben, reagiert. Bislang galten solche Handlungen zwar als verwerflich, stellten aber keine
Straftaten im eigentlichen Sinne dar. Von jetzt an wird es anders sein. Ein Kleriker, der

54



P. Benoit Malvaux S) - Anderungen des kirchlichen Strafrechts und Missbrauch

UISG - Bulletin n. 179, 2022

einen Erwachsenen, dem gegenuber er rechtliche Autoritat ausubt, sexuell missbraucht,
kann nun bestraft werden - denken wir zum Beispiel an einen Novizenmeister, der einen
Novizen sexuell missbraucht. Weniger offensichtlich ist fir mich der Fall eines Klerikers,
der seine geistliche Autoritat missbraucht (z.B. ein geistlicher Begleiter, der die junge
Frau, die er begleitet, sexuell missbraucht). Vielleicht ware es gut, wenn der Gesetzgeber
eine genaue Auslegung des Begriffs der ,Autoritat” vorlegen wirde, damit man genauer
weil3, bis zu welchem Punkt der neue Canon 1395 83 gilt.

Ubrigens werden Sie bemerkt haben, dass der Gesetzgeber den Ausdruck ,Missbrauch
einer schutzbedurftigen Person”, der sich z.B. im Motu proprio Vos estis lux mundi findet,
nicht Ubernommen hat. Hier wurde zweifellos die Kritik bertcksichtigt, die an diesem
subjektiven Begriff gelibt wurde (wie lasst sich die Schutzbedurftigkeit eines Menschen
definieren?), wahrend der Begriff des Autoritatsmissbrauchs objektiver ist.

Am Ende von 83 des neuen Canons 1395 wird eine weitere neue Straftat eingefuhrt:
dass ein Kleriker jemanden gezwungen hat, sexuelle Handlungen vorzunehmen oder zu
ertragen. In diesem Fall ist, so wie ich diese neue Norm verstehe, der Kleriker, der die
Straftatbegeht, nichtdirektam sexuellen Missbrauch beteiligt, aber er nutzt seine Autoritat
oder seine Macht, um eine oder mehrere Personen zu zwingen, sexuelle Handlungen
vorzunehmen oder zu ertragen. Man konnte sich hier den Fall eines Novizenmeisters
vorstellen, der zwei seiner Novizen zwingt, sexuellen Kontakt miteinander zu haben.

4. Die Neuerungen der revidierten Version von Buch VI des Codex

Dies sind die verschiedenen Neuerungen der revidierten Version von Buch VI des Codex
bezlglich des Strafbestands des Missbrauchs. Als Straftaten gelten nach dem Codex des
kanonischen Rechtes nun, um es kurz zu sagen, die Verleitung oder Verfuhrung eines
Minderjahrigen durch einen Kleriker fur pornografische Zwecke, die Aufbewahrung, das
Zeigen oder die Verbreitung pornografischer Bilder von Minderjahrigen, der Verstol3
gegen das sechste Gebot durch einen Kleriker, der seine Autoritat missbraucht, sowie
die Notigung einer Person, sexuelle Handlungen vorzunehmen oder zu ertragen.

Betrachten wir nun die Falle, in denen der Anwendungsbereich des Strafrechts in Bezug
auf den Missbrauchstater erweitert wurde. Die grundlegende Neuerung, nicht nur im
Vergleich zum Codex von 1983, sondern auch im Vergleich zu den spateren Gesetzen,
findet sich hier in Can. 1398 82, der besagt, dass, wenn ein (nichtklerikales) Mitglied
eines Instituts des geweihten Lebens oder einer Gesellschaft des apostolischen Lebens
oder sonst ein Glaubiger, der in der Kirche eine Wirde bekleidet oder ein Amt oder eine
Funktion ausubt, eine der Straftaten des &8 1 oder des Can. 1395 § 3 begeht, soll er mit der
Einschrankung der Ausibung oder mit Amtsentzug oder anderen Strafen belegt werden.
Auch hieristein Fortschrittzu verzeichnen, da der Codexvon 1983 eine Straftat nurim Falle
eines Klerikers vorsah. Ein nicht klerikaler Ordensmann, eine Ordensfrau oder ein Laie mit
pastoraler Verantwortung, der/die einen Minderjahrigen sexuell missbrauchte, konnte
zwar disziplinarisch belangt werden (einschlie8lich der Entlassung aus dem Institut im
Fall eines Ordensmanns oder einer Ordensfrau), aber es konnte keine kirchenrechtliche
Strafe im eigentlichen Sinne verhangt werden. Kuinftig kdnnen diese Personen mit
einer der in Canon 1336 8§ 2-4 vorgesehenen Strafen (insbesondere mit dem Verbot
der AusUbung eines Amtes oder einem Amtsentzug) oder mit anderen Strafen je nach
Schwere des Vergehens bestraft werden. Der Gesetzgeber integriert hier einen weiteren
Vorwurf an das bisherige Strafrecht, das sich nur mit Klerikern befasste. Hier wird auch die
Anderung des Blickwinkels, aus dem heraus man die Straftat betrachtet, die ich eingangs
erwahnt habe, deutlich. Wenn die Pflichtverletzung an erste Stelle stellt, kann man zu der
Auffassung gelangen, dass sexueller Missbrauch, der von einem geweihten Amtstrager
und nicht von einem Laien begangen wird, schwerwiegender ist. Wenn man hingegen
das Opfer in den Vordergrund stellt, ist diese Unterscheidung nicht mehr relevant. Fur
das Opfer ist sexueller Missbrauch nicht per se weniger schwerwiegend, nur weil er von
einem Ordensbruder oder einem Laien in pastoraler Verantwortung begangen wurde.

55



P. Benoit Malvaux S) - Anderungen des kirchlichen Strafrechts und Missbrauch

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Abschliellend mochte ich etwas Uber die Ausweitung des Anwendungsbereichs des
Strafrechts bezuglich des Missbrauchs im Hinblick auf das Opfer der Straftat sagen. Die
meisten ,Neuerungen” hier betreffen in Wirklichkeit die Aufnahme in den Codex von
Bestimmungen, die bereits durch die Partikulargesetze seit 2001 eingefuhrt wurden. So
betrifft die Straftet des sexuellen Missbrauchs nicht mehr nur Minderjahrige unter 16
Jahren, sondern Minderjahrige jeden Alters. Dem Minderjahrigen gleichgestellt ist eine
Person, deren Vernunftgebrauch habituell eingeschrankt ist, die also geistig behindert
ist. Diese beiden Erweiterungen des Straftatbestands waren durch die Normen zur
Umsetzung von Sacramentorum sanctitatis tutela im Jahr 2001 bzw. 2010 vorgenommen
worden. Dagegen fuhrt Canon 1398 81 1°und 2° eine dritte mogliche Art von Opfer ein, die
eine echte Neuerung darstellt: die Person, der das Recht einen ahnlichen Schutz zuerkennt
wie Minderjahrigen und Personen, deren Vernunftgebrauch habituell eingeschrankt ist.
Ich muss Ihnen gestehen, dass ich nicht weil3, was der Gesetzgeber damit meint. Aber er
offnet die Tur dafur, dass in Zukunft weitere Kategorien von Opfern anerkannt werden,
deren sexueller Missbrauch durch einen Kleriker, eine geweihte Person oder einen Laien
in pastoraler Verantwortung als Straftat betrachtet wird.

Indirekt wird noch eine Erweiterung des Opferbegriffs durch den neuen Canon 1395
83 bezlglich des Verstolles gegen das sechste Gebot durch Autoritatsmissbrauch
vorgenommen. In diesem Fall begeht ein Kleriker, eine geweihte Person oder ein Laie
in pastoraler Verantwortung, der seine Autoritat nutzt, um eine Person sexuell zu
missbrauchen, nach Kirchenrecht eine Straftat, unabhangig vom Alter des Opfers.

Dassind, wie mir scheint, die wichtigsten Anderungen, die durch die neue Versionvon Buch
VI bezuglich der Missbrauchsdelikte eingefuhrt wurden. Die bedeutendsten Anderungen
sind fur mich zunachst die Tatsache, dass der sexuelle Missbrauch von Minderjahrigen
als Vergehen gegen das Leben und die Wurde des Menschen und nicht mehr als Verstol3
gegen das Keuschheitsgelibde betrachtet wird, wodurch das Opfer in den Vordergrund
geruckt wird, und zweitens die Tatsache, dass auch der sexuelle Missbrauch eines
Minderjahrigen durch einen nicht klerikalen Ordensmann oder einen Laien in pastoraler
Verantwortung und nicht nur durch einen Kleriker als Straftat betrachtet wird, ebenso
wie der sexuelle Missbrauch eines jeden Menschen, nicht nur von Minderjahrigen, durch
Autoritatsmissbrauch. Fir mich sind das die bedeutendsten Anderungen.

Man kann sich jedoch fragen, welche praktischen Auswirkungen diese Reform haben
wird. In einigen Fallen wird sie vielleicht eher symbolischer Natur sein. Ich denke zum
Beispiel an die Ausweitung des Straftatbestands auf nicht klerikale Ordensleute. Man
muss wissen, dass ein nicht klerikaler Ordensangehdriger, der einen Minderjahrigen
missbraucht oder eine andere strafbare Handlung begeht, etwa das Herunterladen
kinderpornografischer Dateien, auch schon vorher von Seiten seines Oberen mit
Verwaltungs- oder DisziplinarmalRnahmen belegt werden konnte, wie Amtsenthebung,
Untersagung bestimmter Tatigkeiten (z.B. die Nutzung des Internets) etc. Kunftig kann
er auch mit entsprechenden Strafen belegt werden. Symbolisch mag das Gewicht
haben - ich unterliege nicht mehr einem Verwaltungsakt, sondern werde zu einer Strafe
verurteilt -, aber das konkrete Resultat wird dasselbe sein. Ganz gleich, ob ich durch
einen Verwaltungsakt aus dem Amt entfernt oder zu einer Strafe verurteilt werde, die
den Amtsentzug bedeutet: Ich kann das Amt nicht mehr austben.

Bei den Ordensleuten oder den geweihten Personen allgemein wird man schauen
mussen, wie sich die Anderungen im Strafrecht bezlglich der Entlassung aus dem Institut
auswirken. Bekanntlich muss dem derzeitigen Canon 695 zufolge ein Ordensangehdriger,
der eine der in den Canones 1395, 1397 und 1398 genannten Straftaten begeht, aus dem
Institut entlassen werden, aul3er wenn, wie in Canon 1395 §2 vorgesehen, der Obere der
Meinungist, dass aufandere Weise fur die Besserung des Mitglieds, die Wiederherstellung
der Gerechtigkeit und die Behebung des Skandals gesorgt werden kann. Im Fall eines
klerikalen oder nichtklerikalen Ordensmitglieds, das einen Minderjahrigen sexuell

56



P. Benoit Malvaux S) - Anderungen des kirchlichen Strafrechts und Missbrauch

UISG - Bulletin n. 179, 2022

missbraucht hat, hat der Obere somit einen Ermessensspielraum. Grundsatzlich muss
er den Ordensmann aus dem Institut entlassen. Er kann jedoch der Ansicht sein,
dass es andere Mdglichkeiten gibt, um die Gerechtigkeit wiederherzustellen und den
Skandal zu beheben, insbesondere dann, wenn die Taten lange zuruckliegen und der
Ordensangehorige bereits betagt ist. Zumindest in der Gesellschaft Jesu ist es so, dass
der Jesuit nicht entlassen, sondern mit Restriktionsmal3nahmen belegt wird.

Es bleibt zu hoffen, dass der Gesetzgeber nicht vergisst, Canon 695 an die neue
Nummerierung von Buch VI anzupassen. Ich erinnere daran, dass die Entlassung
aus dem Institut keine Strafe ist — davon ist in Buch VI nicht die Rede -, sondern ein
Verwaltungsakt der Institutsleitung. Die Revision von Buch VIwird daher in dieser Hinsicht
keine Auswirkungen haben. Daher sage ich, dass die Ausweitung des Straftatbestands
des Missbrauchs auf nichtklerikale Ordensleute vor allem symbolische Tragweite hat.

Die Ausweitung des Straftatbestands auf den sexuellen Missbrauch von Erwachsenen
durch Autoritatsmissbrauch wird dagegen mehr praktische Konsequenzen haben,
zumindest fur Kleriker. Bisher konnte ein Kleriker, der seine Autoritat ausnutzte, um einen
Erwachsenen sexuell zu missbrauchen, zwar disziplinarisch belangt werden, aber es war
nicht moglich, ihn aus dem Klerikerstand zu entlassen. Dies wird in Zukunft moglich sein.

Es ist also moglich, aber wird es tatsachlich auch der Fall sein? Eine weitere Frage, die
ich mir im Zusammenhang mit dieser Reform stelle, betrifft ihre Umsetzung. Es genugt
namlich nicht festzustellen, dass ein bestimmtes Verhalten strafbar ist und mit dieser
oder jener Strafe belegt werden kann, sondern diese Strafen missen auch angewandt
werden kdonnen. Nun muss man wissen, dass sich die Gesetzgebung in Bezug auf die
Zustandigkeit der Kongregation fur die Glaubenslehre bis heute nicht geandert hat.
Diese ist daher fur die neuen Straftaten, die in den Codex aufgenommen wurden, nicht
zustandig. Wenn ein Ordinarius eine Beschwerde Uber eine dieser neuen Straftaten
erhalt, muss er daher eine Voruntersuchung durchfuhren, um die Wahrscheinlichkeit
der Straftat festzustellen, und dann entscheiden, ob ein Gerichtsverfahren vor dem
Ditzesangericht oder ein Verwaltungsverfahren vor demselben Ordinarius eingeleitet
wird. Es ist im Grunde dieselbe Prozedur wie fur die Straftat des sexuellen Missbrauchs
von Minderjahrigen durch einen Kleriker, abgesehen davon, dass, wenn sich in der
Voruntersuchung herausstellt, dass die Straftat wahrscheinlich ist, nicht der Ordinarius
Uber die Einleitung eines Verfahrens entscheidet, sondern die Unterlagen an die
Kongregation fur die Glaubenslehre weiterleitet, damit diese Uber das weitere Vorgehen
entscheidet. Aus meiner Erfahrung als Prokurator der Gesellschaft Jesu heraus kann
ich bezeugen, dass uns die Verpflichtung, die Unterlagen an die Kongregation fur die
Glaubenslehre weiterzuleiten, sehr geholfen hat, sowohl um konsequente Mal3nahmen
in diesem Bereich zu erlangen, als auch fur die effektive Bearbeitung der Unterlagen.

Wenn die Umsetzung der neuen strafrechtlichen Normen den Ordinarien und
Ditzesangerichten Uberlassen wird, besteht die Gefahr, dass sie vielerorts im Sand
verlauft, sei es aufgrund mangelnder Motivation, sie es aufgrund mangelnder Kompetenz
der Ordinarien und Didzesangerichte. Personlich frage ich mich daher, ob es nicht
gut ware, die Zustandigkeit der Kongregation fur die Glaubenslehre auf diese neuen
Straftaten auszuweiten, um die Umsetzung der neuen Gesetzgebung zu férdern.

1 A.d.L).: Gemeint ist der 8. Dezember 2021.
2 A.d.q.: Der deutsche Text des Canons benutzt hier den Ausdruck ,verfihren oder verleiten”.
3 A.d.U.: Im deutschen Text des Codex heil3t es ,erwirbt, aufbewahrt oder verbreitet”, wahrend im latei-

nischen Original ,detinet, exhibet vel divulgat” steht. Die franzosische Version Ubersetzt richtig: ,conserve,
exhibe ou divulgue”, die italienische: ,conserva, esibisce o divulga”. ,Exhibet” (zeigt) kommt somit in der
deutschen Ubersetzung nicht vor, wohl aber im lateinischen Original sowie in den Ubersetzungen in andere
moderne Sprachen. Da nur die deutsche Ubersetzung vom Original abweicht, handelt es sich im deutschen
Text u.U. um einen Ubersetzungsfehler.

57



UISG - Bulletin n. 179, 2022

DAS LEBEN DER UISG

Vom Schreibtisch der Vorstandssekretarin

Kaum zu glauben, aber wahr: Die Mai-Vollversammlung liegt bereits hinter uns. Es war ein
wunderbares Ereignis mit 510 Generaloberinnen in Prasenz und weiteren 174 online, und
gleichzeitig ein ganz schones Unterfangen, alles in 14 Sprachen zu streamen, wobei einige
Schwestern sich online austauschten, wahrend andere an den Tischen im Hotel Ergife
arbeiteten. Wir sind dem Kommunikationsblro und allen, die in der UISG flr die Technik
zustandig sind, sehr dankbar fur diese grof3artige Leistung. Das Thema ,Verwundbarkeit
auf dem synodalen Weg begrufRen” und die Vortrage wurden sehr positivaufgenommen.
Wir wissen, dass die Vortrage in Vorbereitung auf Generalkapitel benutzt wurden und
auch weiterhin eine reiche Quelle fr die Reflexion innerhalb der Kongregationen sind.
Die letzte Sitzung der UISG-Vollversammlung fand am 11. Juli online statt. Auch hier gab
es rege Beteiligung, und der Schwerpunkt lag auf dem gemeinsamen Dokument der
USG/UISG, das dem Synodenbulro im Namen unserer beiden Vereinigungen vorgelegt
wurde. Sr. Gemma Simmonds CJ, Sr. Maria Cimperman RSCJ und P. Orlando Torres S)
sprachen Uber SchlUsselaspekte des Textes, und die Teilnehmerinnen beantworteten
folgende Fragen:

1. Was mochten Sie in dem Dokument hervorheben?
2. Was fehlt/muUsste starker betont werden?
3. Wie kdnnen wir als Mitglieder der UISG das Schlussdokument weiter verbreiten?

Es gab einen regen Austausch, der im weiteren synodalen Prozess hilfreich sein wird.
In der Zwischenzeit ist das Arbeitspapier Working Document for the Continental Stage:
Enlarge the Space of your Tent (Is 54:2) erschienen. Es ist auf der Website der Synode in
funf Sprachen zuganglich: https://www.synod.va/en/highlights/working-document-for-
the-continental-stage.html

Ebenfalls im Zusammenhang mit der Synode haben UISG und USG am 2. November in
Prasenz und online ein Webinar abgehalten, in dem P. Giacomo Costa S) und Sr. Nathalie
Becquart XM(J Uber den Erstellungsprozess des Dokuments und seinen allgemeinen
Inhalt gesprochen haben. Anschliel3end legten Sr. Nadia Coppa ASC und Sr. Dolores Lahr
CSJ einige Gedanken aus der Perspektive der UISG und der gemeinsamen Antwort der
beiden Vereinigungen dar. Br. Emili Turu FMS moderierte die Sitzung, und Sr. Pat Murry
IBVM sagte einige abschlielende Worte. Sollten Sie diese Sitzung verpasst haben, so
finden Sie sie auf YouTube Uber die Website der UISG.

Im Juni fand in Nemi eine sehr fruchtbringende Zusammenkunft von Ordenstheologinnen

58



Das leben der UISG

UISG - Bulletin n. 179, 2022

statt; 20 Schwestern nahmen daran teil. Sie gehoren zu einer Gruppe jungerer
Ordenstheologinnen, diesichinder Coronazeit getroffen und etwas Uber das Ordensleben
aus Sicht ihrer jeweiligen Disziplin geschrieben haben. In ihren Sitzungen kamen sie mit
Kardinal Braz de Aviz und Sr. Jolanta Kafka RMI, der damaligen Prasidentin der UISG,
zusammen. Sie tauschten sich dariber aus, wie sie als Theologinnen einen Beitrag zum
geweihten Leben in der heutigen Zeit leisten kdnnen. Auf Leitungsebene haben sich
Maria Cimperman RSCJ, Gemma Simmonds CJ, Julia Prinz VDMF, Paula Jordao VDMF und
Pat Murray IBVM kurzlich getroffen, um den ganzen Prozess zu evaluieren und 2023 mit
einer zweiten Gruppe weiterzumachen. Wenn Sie Schwestern haben, die Theologinnen
und unter 60 Jahre alt sind und die Sie fur die neue Gruppe nominieren moéchten, dann
kontaktieren Sie bitte Paula Jordao VDMF unter formation@uisg.org.

Die UISG-Gemeinschaft in Caltanisetta hat im Juni ihre Mission beendet. Das
Migrantenprojekt der UISG war 2015 am 50. Grundungstag der UISG ins Leben
gerufen worden, um Brucken zwischen den Migranten - die sehr zahlreich auf Sizilien
ankamen - und der lokalen Bevolkerung zu bauen. In den letzten beiden Jahren sind
nur wenige neue Migranten gekommen, und jetzt geht es um Integrationsarbeit -
darum, den Migranten, die sich in Caltanisetta niedergelassen haben, zu helfen, in
ihrer neuen Heimat zurecht zu kommen. Das ist Aufgabe der Ortskirche, daher wurden
die Schwestern nicht ersetzt, und die UISG-Gemeinschaft auf Lampedusa steht jetzt
im Mittelpunkt des interkongregationalen Projekts. Sr. Florence de la Villeon RSCJ
unterstutzt die Mitglieder der Gemeinschaft, besucht sie regelmallig und halt zu Kontakt
zu jenen, mit denen wir friher an anderen Orten - Ramacca, Agrigento und Caltanisetta
- zusammengearbeitet haben. Es wurde jedoch eine zweite Phase des Migrantenprojekts
der UISG ins Leben gerufen, mit dem Schwerpunkt der Schaffung eines internationalen
Netzwerks von Schwestern, die in verschiedenen Teilen der Welt und an zahlreichen
Grenzen mit Migranten und Flichtlingen arbeiten. Diese neue Initiative steht unter der
Leitung von Sr. Carmen Bandeo SSpS, die von den ersten Tagen an am Sizilien-Projekt
beteiligt war und selbst einige Zeit in einer Gemeinschaft ihres Ordens in der Nahe eines
Migrantenzentrums in Griechenland gelebt hat. Die Schwestern in diesem Dienst werden
Erfahrungen austauschen und versuchen, geistliche und praktische Ressourcen zu finden,
die sie zur Unterstutzung in diesem wichtigen Dienst brauchen. Unser grof3er Dank gilt
den Kongregationen, die diesen Dienst in den letzten sieben Jahren mit Personal und
finanziell unterstutzt haben.

Zu den weiteren wichtigen Ereignissen gehort auch die Teilnahme von drei Schwestern am
Weltwirtschaftsforum in Davos im Mai. Sr. Mary John Kudiyiruppil SSpS, Sr. Ruth del Pilar
Mora FMS und Sr. Pat Murray IBVM richteten eine sehr einfache Botschaft an die Vertreter
der Regierungen und der Geschaftswelt: Arbeiten Sie partnerschaftlich zusammen mit den
Ordensleuten, die die Bedlirfnisse an der Basis kennen, wenn Sie wesentliche systemische
Verdnderungen herbeifiihren wollen. Mit und fur Menschen zu sprechen, die keine Stimme
haben, vor allem aber auch, jenen beizustehen, die sich ausgegrenzt fuhlen, um ihre
Stimmen horbar zu machen, gehort zu unserem prophetischen Lebensstil.

Wir freuen uns, dass wir Sr. Mary John Kudiyiruppil SSpS im April als beigeordnete
Vorstandssekretarin in der UISG willkommen heil3en durften.

Sr. Gabriella Bottani CMS hat die Leitung von Talitha Kum an Sr. Abby Avelino MM
Ubergeben. In den letzten acht Jahren hat sich Talitha Kum unter der Leitung von Sr.
Gabriella zu einem weltweiten Netzwerk von Netzwerken (insgesamt uber 90) auf
allen Kontinenten entwickelt. Wir schulden ihr enormen Dank. Mehrere wichtige

59



Das leben der UISG

UISG - Bulletin n. 179, 2022

Mitgliederversammlungen fanden in diesem Jahr statt: im September in Bolivien; im
Oktober in Thailand; im November in Portugal und Nairobi. In der Versammlung in Nairobi
wurde Sr. Gabriella von der Conrad N. Hilton Foundation fur ihren grol3en Einsatz gegen
den Menschenhandel geehrt. Sr. Pat Murray IBVM bekam den , Outstanding Leadership
Award” 2022 des LCWR fur ihren lebenslangen Einsatz fur Frieden und Gerechtigkeit in
Nordirland, im Sudsudan sowie in gegenwartigen Initiativen der UISG.

AulRerdem kamen die Mitarbeiterinnen der UISG in den Genuss der ersten beiden
Tage eines einjahrigen Fortbildungsprogrammes. Sr. Pat und Sr. Mary John haben sich
mit verschiedenen Botschaftern beim Heiligen Stuhl getroffen, die Interesse an der
Unterstutzung verschiedener Aspekte der Arbeit von Ordensschwestern bekundet haben.
Karzlich gab es in der UISG zwei sehr interessante Begegnungen: eine mit Beamten des
FBI und des US-AuRenministeriums und die andere mit Offizieren der Niederlandischen
Militarakademie. Bei der ersten Begegnung ging es um den Schutz von Schwestern in
Konfliktgebieten, denn Ordensleute werden von Kidnappern zunehmend als ,leichte
Beute” betrachtet. Leider haben gesehen, wie viel Leid jahrelange Gefangenschaft und
auch Folter bei Ordensschwestern, Priestern und Ordensbridern verursacht haben.
Innerhalb der Kongregationen mussen Handlungsmal3stabe entwickelt werden fur den
Fallvon Ubergriffenin Konfliktgebieten. Das niederldndische Militdrwar daraninteressiert,
wie Schwestern in Konfliktgebieten leben und arbeiten, ihre taglichen Erfahrungen
und was sie im Leben tragt. Sr. Mary John sprach Uber die gegenwartige Erfahrung
von Schwestern ihrer Kongregation in der Ukraine und Polen, Sr. Florence de la Villeon
Uber ihre Erfahrung in Flichtlingscamps in Norduganda, Sr. Abby Uber Schwestern, die
in Gebieten leben, in denen Menschenhandel ein grol3es Problem ist, und Sr. Pat Uber
ihre Erfahrungen in Nordirland und im Stdsudan. Besonderes Interesse zeigten sie an
der Glaubensperspektive, die uns in unserem Leben tragt. In unserer nachsten Ausgabe
werden wir Uber Erfahrungen von Schwestern berichten, die an der UN-Klimakonferenz
COP-27 teilgenommen haben.

Wahrend Advent und Fastenzeit sich nahern, wollen wir flr die Menschen in der Ukraine
beten:

Liebender Gott,

wir bitten fiir die Menschen in der Ukraine,

fur alle, die leiden und Angst haben,

sei ihnen nahe und schtitze sie.

Wir bitten fir die Verantwortungstréger in der Welt,
dass ihre Entscheidungen von Mitgefiihl, Kraft und Weisheit geleitet sein mégen.
Wir bitten fur die Welt,

dass wir in diesem Augenblick der Krise

uns solidarisch zeigen

mit unseren notleidenden Briidern und Schwestern.
Lass uns auf deinen Wegen wandeln,

damit Frieden und Gerechtigkeit

Wirklichkeit werden ftr die Menschen in der Ukraine
und fir die ganze Welt.

Amen.
(CAFOD-UK)

60



UISG - Bulletin n. 179, 2022

VORSTAND DER UISG (2022-2025)

Prasidentin:

Vizeprasidentin:

Ersatzmitglieder:

Vorstandssekretarin:

Sr. Nadia Coppa, ASC (Italy)
Adorers of the Blood of Christ

Sr. Mary Teresa Barron, OLA (Ireland)
Sisters of Our Lady of the Apostles

Sr. Roxanne Schares, SSND (United States)
School Sisters of Notre Dame

Sr. Theodosia Baki, TSSF (Cameroun)
Tertiary Sisters of St. Francis

Sr. Graciela Francovig, Fl (Argentina)
Hijas de Jesus

Sr. Theresa Purayidathil, EF (India)
Daughters of the Church

Sr. M. Jose Gay Miguel, CMT (Spain)
Teresian Missionary Carmelites

Sr. Miriam Altenhofen, SSpS (Germany)
Missionary Servants of the Holy Spirit

Sr. Maria Rita Calvo Sang, ODN (Spain)
Order of the Company of Mary Our Lady

Sr. Antonietta Papa, FMM (Italy)
Missionaries Daughters of Mary

Sr. Dolores Lahr, CSJ (United States)
Sisters of St. Joseph of Chambéry

Sr. Patricia del Carmen Villaroel Garay, SSCC (Chile)
Sisters of the Sacred Hearts of Jesus and Mary

Sr. Anna Josephina D’Souza, SAC (India)
Missionary Sisters of the Catholic Apostolate (Pallottines)

Sr. Patricia Murray, IBVM (Ireland)
Institute of the Blessed Virgin Mary (Loreto Sisters)

61



UISG - Bulletin n. 179, 2022

SEKRETARIAT DER UISG

SEKRETARIAT

FINANZEN

KOMMUNIKATION

Sr. Patricia Murray, ibvm
Executive Secretary

segretaria.esecutiva@uisg.org - 0668.400.236

Sr. Mary John Kudiyiruppil, SSpS
Associate Executive Secretary
Vi retari i r

Rosalia Armillotta
Assistant to the Executive Secretary

ufficio.segreteria@uisg.org - 0668.400.238

Aileen Montojo
Financial Administrator

economato@uisg.org - 0668.400.212

Sr. Sunitha Luscious, zsc
Assistant Financial Administrator

amministrazione@uisg.org - 0668.400.249

Miriam Coco

Financial Office Assistant
economato@uisg.org
Patrizia Balzerani
Membership Secretary

assistente.economato@uisg.org - 0668.400.248

Patrizia Morgante
Communication Officer

comunicazione@uisg.org - 0668.400.234

Sr. Thérése Raad, sdc
Communication Office Assistant

assistente.comunicazione@uisg.org - 0668.400.233

Miriam Di Bartolo
Communication Oﬁ/ce Assistant
isten municazion i r

Antonietta Rauti
Coordinator UISG Bulletin

bollettino@uisg.org - 0668.400.230

62



UISG - Bulletin n. 179, 2022

SEKRETARIAT DER UISG

PROJEKTE

DIENSTILEISTUNGEN

Sr. Abby Avelino, mm
Coordinator Talitha Kum

coordinator@talithakum.info - 0668.400.235

Sr. Mayra Cuellar, mb
Talitha Kum International Coordination Team
info@talithakum.info

Sr. Mary Niluka Perera, rgs
Catholic Care for Children International

ccc@uisg.org - 0668.400.225

Sr. M. Cynthia Reyes, sra
UISG Formators Programme

formators.programme@uisg.org - 0668.400.227

Sr. Paula Jordao, fmvd
Formation Coordinator

formation@uisg.org - 0668.400.245

Giulia Oliveri
Grant Manager

gm@uisg.org - 0668.400.229

Sr. Carmen Elisa Bandeo, SSpS
International Migrants and Refugees Network

rete.migranti@uisg.org
Giulia Cirillo
Sisters Advocating
\'4 mm rdin r@ui r

Canon Law Council

canoniste@uisg.org - 0668.400.223

Sr. Florence de la Villeon, rscj
Technical Coordinator

sicily@uisg.org - 0668.400.231

Svetlana Antonova
Technical Assistant General Services

assis.tec@uisg.org - 0668.400.250

63



UISG - Bulletin n. 179, 2022

SEKRETARIAT DER UISG

EXTERNE
BERATER

Riccardo Desai
Technical Assistant for computers and online technology

tecnico@uisg.org - 0668.400.213

Nawojka Mocek-Gallina
Communication Office Assistant

assistente.comunicazione@uisg.org
Marion Lugagne Delpon

Talitha Kum
secretariat@talithakum.info

64



