
INTERKULTURELLER 
LEITUNGSDIENST: 

CHANCEN UND 
HERAUSFORDERUNGEN

Nummer 179 - Dezember 2022



Bulletin UISG Nummer 179, 2022

Vorstellung	 3

Interkulturalität, Leitungsdienst und Gelübde: Bürde oder Reichtum?	 5
Sr. Patricia Murray IBVM

Mögliche Herausforderungen der Interkulturalität 
in der Gesellschaft und im Ordensleben in Afrika	 19

Sr. Jane Wakahiu LSOSF

Synodalität in der katholischen Kirche	 31
Sr. Anne Béatrice Faye CIC

Das Unausgesprochene beim Namen nennen.
Was begünstigt Macht- und Gewissensmissbrauch Im geweihten Leben?	 40

Ianire Angulo Ordorika ESSE

Änderungen des kirchlichen Strafrechts und Missbrauch	 50
P. Benoit Malvaux SJ

Das Leben in der UISG	 58

Vorstand der UISG	 61

Sekretariat der UISG	 62

INTERKULTURELLER LEITUNGSDIENST: 
CHANCEN UND HERAUSFORDERUNGEN



3

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

Interkulturalität, Synodalität, Machtmissbrauch: Diesen Themen widmen wir uns im 
vorliegenden Bulletin Nr. 179. 
Diese Themen sind eine Herausforderung für das geweihte Leben, überall dort anwesend, 
solidarisch, prophetisch zu sein, wo Frauen und Männer einen Ausweg aus ihrer Armut 
und aus ihren Ängsten suchen.
Ebenso bieten diese Bereiche den Leitungsverantwortlichen der Ordensgemeinschaften 
die Möglichkeit, gemeinsam unterwegs zu sein, in Einklang und Synergie, um einen 
nachhaltigen Beitrag zu leisten und ein alternatives Angebot zu machen gegenüber 
Verschlossenheit und Egoismus, die sich in unseren Gesellschaften immer mehr breit 
machen. So können sie ein Zeichen setzen, das Zeugnis gibt vom Evangelium und Gott 
durchscheinen lässt beim Aufbau seines Reiches.

Interkulturalität, Leitungsdienst und Gelübde: Bürde oder Reichtum?
Sr. Patricia Murray IBVM
Inmitten der zunehmenden Vielfalt im Ordensleben müssen sich die 
Leitungsverantwortlichen die Frage stellen: „Gibt es Brüder und Schwestern unter uns, 
die flüstern oder sogar schreien: ‚Ich kann nicht atmen, wir können nicht atmen‘, weil sie 
sich kulturell ausgegrenzt fühlen? Sind wir nicht aufgerufen, die radikalen Implikationen 
dessen zu untersuchen, was es bedeutet, als interkulturelle Gemeinschaft zu leben? 
Wie können Leitungsverantwortliche dazu anleiten, die Bedeutung der Gelübde in der 
heutigen multikulturellen Welt zu erkunden? Sind wir nicht aufgerufen, „die Würde der 
Unterschiede zu entdecken und zu feiern“?  Wenn wir der Welt zeigen können, dass wir 
in unserer kulturellen Vielfalt zusammen leben und arbeiten können, dann können wir 
ein prophetisches Zeichen der Hoffnung in der heutigen Welt sein.

Mögliche Herausforderungen der Interkulturalität in der Gesellschaft und im 
Ordensleben in Afrika
Sr. Jane Wakahiu LSOSF
Um die Dynamik des interkulturellen Lebens zu erkennen, ist es daher lebenswichtig, 
Kultur nicht nur als das zu verstehen und zu erkennen, was uns voneinander unterscheidet, 
sondern als gemeinsamen Nenner – denn kein Mensch ist ohne Kultur. Interkulturelles 
Training wird Ordensfrauen zweifellos helfen zu lernen, gesunde Beziehungen zu pflegen 
und gemeinsam interkulturelle Gemeinschaften aufzubauen, aber das Lernen allein wird 
diese Gemeinschaften nicht verändern. Von den Mitgliedern der Gemeinschaften wird 
verlangt, guten Willen zu haben, Ambiguität und Fehlern gegenüber tolerant zu sein, 
Frustrationen Luft machen zu können ohne zu verurteilen, angemessen zurechtweisen 
und wirklich aufmerksam zuhören, ermutigen und Mitgefühl zeigen zu können. 

VORSTELLUNG



4

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Vo

rs
te

llu
ng

Synodalität in der katholischen Kirche
Sr. Anne Béatrice Faye CIC
Heute setzt sich die Stimme der Kirche aus vielen verschiedenen Stimmen zusammen, 
und die Synode ist eine Zeit der Gnade, in der die einheitliche und stimmige Botschaft 
die Vielfalt und die Pluralität ist. Mit anderen Worten: Die Synodalität besteht darin 
zu erkennen, wie sich der Heilige Geist durch und mit dem Leib Christi bewegt, damit 
wir weiterhin unseren Evangelisierungsauftrag in der Welt erfüllen können. In diesem 
Zusammenhang ist diese Synode wichtig, um die notwendigen Reformen in der Kirche 
zu erkennen.

Das Unausgesprochene beim Namen nennen.
Was begünstigt Macht- und Gewissensmissbrauch Im geweihten Leben?
Ianire Angulo Ordorika ESSE
Das geweihte Leben als solches bietet einen sehr guten Nährboden für Macht- und 
Gewissensmissbrauch. Das bedeutet nicht, dass diese an sich entstehen, sondern dass 
bei dieser Berufung Umstände zusammenkommen, die sie stärker begünstigen als in 
anderen Bereichen oder auf anderen Wegen der Nachfolge Jesu Christi. Im Folgenden 
werden wir diese Elemente, die miteinander verflochten sind und Missbrauchssituationen 
begünstigen, kurz erläutern. Wir werden sie dafür in verschiedene Elemente unterteilen: 
Elemente des geweihten Lebens; individuelle Elemente; gruppendynamische Elemente.

Änderungen des kirchlichen Strafrechts und Missbrauch
P. Benoit Malvaux SJ
Die Revision von Buch VI des Codex des kanonischen Rechtes über das Strafrecht und 
seine Folgen in Bezug auf den Missbrauch ist ein komplexes Thema. Ich werde versuchen, 
es so klar wie möglich darzulegen. Zunächst möchte ich diese Revision im Rahmen der 
Weiterentwicklung des Denkens in der Kirche in Bezug auf das Strafrecht betrachten. 
Anschließend werde ich die neuen Normen bezüglich des Missbrauchs und der Strafen, 
mit denen er geahndet wird, vorstellen. Abschließend werde ich einige kurze persönliche 
Gedanken zur Umsetzung des neuen Systems hinzufügen. 



5

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

Dieser Artikel wurde auf Englisch veröffentlicht in: Lazar T. Stanislaus, SVD/Christian 
Tauchner, SVD (Hrg.), Becoming Intercultural. Perspectives on Mission, Delhi: ISPCK/Steyler 

Missionswissenschaftliches Institut 2021, S. 153-170.

Verschiedene außerordentliche Ereignisse treffen derzeit aufeinander und formen unsere 
Welt um. Das soziale und kulturelle Gefüge verschiebt sich, während sich weltweit ein 
neues Bewusstsein ausbreitet. Vor einigen Jahren sagte Alvin Toffler, die Menschheit stehe 
vor einem Quantensprung nach vorn, der die tiefgreifendsten sozialen Umwälzungen 
und Umstrukturierungen aller Zeiten mit sich bringe. Er sagte: „Ohne uns dessen deutlich 
bewusst zu sein, sind wir dabei, eine bemerkenswerte neue Zivilisation von Grund auf zu 
errichten.“  Was heute geschieht, ist sicherlich Teil dieser Umwälzungen. Ordensleute 
leben nicht außerhalb der heutigen Zeit – sie hat Einfluss darauf, wer wir als geweihte 
Männer und Frauen sind und wie wir uns entwickeln. Nur wenn wir uns bemühen, unser 
Leben im Licht dieser „Zeichen unserer Zeit“ kritisch zu prüfen, können wir beurteilen, ob 
Inkulturation, Leitungsdienst und Gelübde eine Bürde oder ein Reichtum sind. 
Anfang 2020 verbreitete sich eine neue Virusinfektion, die als Covid-19 – abfällig auch 
als „Chinesische Grippe“ – bezeichnet wurde, von Wuhan in China aus. Kommentatoren 
sagten: „Wo eine Pandemie auftritt, ist Fremdenfeindlichkeit nicht weit entfernt… Krankheit 
schürt Angst, die wiederum Diskriminierung schürt.“1  Studien belegen eindeutig, dass 
Schwarze und ethnische Minderheiten ein höheres Risiko haben, an Covid-19 zu sterben, 

Sr. Patricia Murray IBVM, ist Mitglied des Institutum Beatae 
Mariae Virginis (Loretoschwestern). Sie ist Erzieherin und hat 
als Beauftragte für Friedenserziehung und Vorsitzende der 
bischöflichen Kommission für Gerechtigkeit und Frieden in Irland 
gedient. Sie war Mitglied des Generalrats ihrer Kongregation und 
die erste Geschäftsführerin von „Solidarität mit dem Südsudan“ 
– einem neuen Modell interkongregationaler missionarischer 
Anwesenheit. Derzeit ist sie Vorstandssekretärin der Internationalen 
Vereinigung von Generaloberinnen (UISG). Sie hat einen Master in 
Erziehungswissenschaften (TCD-Dublin), einen MA (Theologie) und 
einen Doctor of Ministry Degree Requirements von der Catholic 
Theological Union -Chicago.

Sr. Patricia Murray IBVM

INTERKULTURALITÄT, LEITUNGSDIENST UND 
GELÜBDE: BÜRDE ODER REICHTUM?



6

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y 

IB
VM

   
-  

 In
te

rk
ul

tu
ra

lit
ät

, L
ei

tu
ng

sd
ie

ns
t u

nd
 G

el
üb

de
:

als Menschen weißer Ethnie. Fachleute benennen Rassismus als eine wesentliche 
Ursache für diesen Unterschied, weil er „den Zugang zu Bildung und Arbeitschancen 
einschränkt“.2 Diese Faktoren führen auch zu „schlechteren sozioökonomischen 
Verhältnissen, die wiederum zu einem schlechteren Gesundheitszustand führen“.3 
Außerdem arbeiten Angehörige schwarzer oder anderer ethnischer Minderheiten 
häufiger in „systemrelevanten Jobs“, leben in überfüllten Unterkünften und haben weitere 
gesundheitliche Probleme, wodurch sie einem noch größeren Risiko ausgesetzt sind. 
Außerdem wurde die Welt durch die sinnlose Tötung von George Floyd am 25. Mai 2020 
in Minneapolis, USA, erschüttert. Als Videos davon auftauchten, die immer wieder gezeigt 
wurden, sahen wir einen Mann sterben, „mit dem Gesicht auf dem Boden, eingeklemmt 
unter einen Auto, über ihm ein anderer Mann, ein Mann in Uniform, dessen Haut heller 
war als die des Mannes, der am Boden lag … sein Knie bohrte sich in den Nacken des 
dunkleren Mannes … Der Mann am Boden verstummte, er bekam keine Luft mehr.“4  Diese 
acht Minuten und 46 Sekunden brachten Millionen von Menschen dazu, auf die Straße 
zu gehen und zu rufen: „Ich kann nicht atmen /Wir können nicht atmen“; „Black Lives 
Matter“. Sie stehen für Menschen jedes Alters, Geschlechts, ethnischer Zugehörigkeit, 
Rasse und Religion, vereint in Solidarität, Wut und Trauer um diesen einen Mann, aber 
gleichzeitig auch um alle Menschen, die unter Diskriminierung, Klischees, Rassismus, 
Fremdenfeindlichkeit und Ausgrenzung jeglicher Art leiden. 
Zunehmende Mobilität, transnationales Reisen, ein globalisierter Markt, Flüchtlinge 
auf der Flucht vor Kriegen und Konflikten, Migranten auf der Suche nach besseren 
Chancen haben das hässliche Gesicht der Ausgrenzung gezeigt. Jetzt werden persönliche 
Veränderung und der Wandel von Einstellungen, Symbolen und Systemen gefordert. Diese 
globalen Ereignisse haben unserer globalen Gesellschaft und dem heutigen Ordensleben 
einen Spiegel vorgehalten. Kürzlich rief Jayne Helmlinger CSJ, die ihre eigene Mitschuld am 
Rassismus aufgrund weißer Privilegien bekannte, die Ordensfrauen auf, „eine Pilgerfahrt 
in das Terrain des Rassismus zu unternehmen … und nicht so schnell zurückzukehren, an 
einen bequemen und geschützten Ort“.5  Weltweit ist der Blick ganz klar auf den Umgang 
mit Unterschieden und Vielfalt gerichtet. Das ist eine Herausforderung, der sich sowohl 
die Gesellschaft als Ganze als auch der Leitungsdienst im Ordensleben stellen müssen. 
Ein kürzlich veröffentlichtes Dokument des Vatikans verweist auf den enormen Wandel, 
der sich dort vollzogen hat, wo „viele Kongregationen und vor allem Frauenorden […] 
sich fast ausschließlich monokulturellen zu multikulturellen Gemeinschaften mit den 
entsprechenden Herausforderungen entwickelt“ haben.6  Das Gesicht des Ordenslebens 
spiegelt ein „Labyrinth von Kulturen“ wider.7 Jüngere Ordensfrauen und Ordensmänner 
leben in multikulturellen Gemeinschaften oder beteiligen sich an Netzwerken zur 
Gemeinschaftsbildung und gegenseitigen Unterstützung, die „kulturell, ethnisch, 
theologisch und ekklesiologisch vielfältig“ sind.  Diese jüngste Entwicklung in und zwischen 
vielen Kongregationen hat „das Problem der Integration unterschiedlicher Kulturen noch 
weiter verschärft“.8 Im selben Dokument heißt es:
Bei einigen Instituten zeichnet sich mittlerweile eine Situation ab, mit der kaum 
noch umzugehen ist: Einigen Dutzend alten Mitgliedern, die sich kulturellen und teils 
angepassten klassischen institutionellen Traditionen verbunden fühlen, steht eine 
große Schar an jungen Mitgliedern – aus verschiedenen Kulturen – gegenüber, die voller 
Tatendrang sind, sich ausgegrenzt fühlen und keine untergeordneten Rollen mehr 
akzeptieren.9

Es heißt dort, dass die Entwestlichung des geweihten Lebens mit dem Prozess der 
Globalisierung Schritt hält und dass „nicht die Bewahrung der Formen das Wichtigste 
ist“, sondern „die Bereitschaft, in kreativer Kontinuität das geweihte Leben wieder als 
Erinnerung des Evangeliums an einen permanenten Zustand der Umkehr zu sehen“.  
Bei einem Online-Treffen stellte eine Ordensleiterin kürzlich die Frage: „Wie sieht das 



7

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y 

IB
VM

   
-  

 In
te

rk
ul

tu
ra

lit
ät

, L
ei

tu
ng

sd
ie

ns
t u

nd
 G

el
üb

de
:

Ordensleben aus, wenn es nicht von der westlichen Zivilisation überlagert wird?“10  
Wie können wir die Gelübde aus einer anderen Perspektive heraus verstehen? Viele 
Ordensleiterinnen bilden sich über verschiedene Aspekte der Kultur fort, um ihren Orden 
gut und weise leiten zu können. 

Der Anstieg der Mitgliederzahlen aus neuen Kulturen und der Rückgang der 
Berufungen aus traditionellen Quellen hat die kulturelle Zusammensetzung der 
Ordensgemeinschaften verändert. Neuere Mitglieder können offene oder verdeckte 
Vorurteile, Verallgemeinerungen, stereotype Urteile und gegenseitige Missverständnisse 
erfahren. Das kann durch einen Generationsunterschied oder durch unterschiedliche 
Persönlichkeiten noch verschärft werden. Kritik an Einzelpersonen oder Gruppen wird 
oft hinter vorgehaltener Hand geäußert und schafft eine ungesunde Atmosphäre. Es 
kann die Angst bestehen, von der Mehrheitsgruppe beherrscht zu werden. 

Wenn der Eindruck entsteht, dass Ressourcen der Kongregation wie Macht, Geld, 
solidarische Beziehungen zu den Familien der Mitglieder und Gastfreundschaft ungleich 
verteilt sind, wird das Vertrauen stark beeinträchtigt. Trotz dieser Erfahrungen finden 
nur selten Gespräche über Unterschiede statt, und das Problem des Rassismus und der 
Vorurteile wird fast nie offen angesprochen. Die Mitglieder praktizieren einen doppelten 
Ansatz: „In Anwesenheit von Mitgliedern aus der ‚anderen‘ Kultur betonen wir das Positive 
…, aber wenn wir mit denen aus unserer eigenen Kultur zusammen sind, kommen all die 
negativen Dinge (über die andere Kultur) zur Sprache.“ Um das wohlbekannte Bild vom 
Eisberg auf die Kultur anzuwenden: Neun Zehntel dessen, was eine Kultur ausmacht, 
befindet sich unter der Oberfläche. Leitungsverantwortliche müssen sich vor Augen 
halten, dass in der Kultur bewusste und unbewusste Prozesse auf individueller und 
organisatorischer Ebene bestehen.

Wie kann man also inmitten dieser zunehmenden kulturellen Vielfalt den Leitungsdienst 
ausüben? Leitungsverantwortliche müssen tiefere Gespräche führen, die einen 
radikalen Geistes- und Herzenswandel erfordern. Wenn das Ordensleben die enormen 
kulturellen Veränderungen widerspiegeln soll, die sich sowohl in unserer Welt als auch 
in den Kongregationen vollziehen, dann ist es zunehmend notwendig, der Anthropologie 
unterschiedlicher Kulturen Aufmerksamkeit zu schenken und die Sprache der Kultur zu 
erlernen. „Es erweist sich vor allen Dingen als immer notwendiger, dass das Leitungsamt 
in der Lage ist, echte Synodalität anzumahnen, indem von Synergie getragene Dynamik 
genährt wird.“11 

Inmitten der zunehmenden Vielfalt im Ordensleben müssen sich die 
Leitungsverantwortlichen die Frage stellen: „Gibt es Brüder und Schwestern unter uns, 
die flüstern oder sogar schreien: ‚Ich kann nicht atmen, wir können nicht atmen‘, weil sie 
sich kulturell ausgegrenzt fühlen? Sind wir nicht aufgerufen, die radikalen Implikationen 
dessen zu untersuchen, was es bedeutet, als interkulturelle Gemeinschaft zu leben? 
Wie können Leitungsverantwortliche dazu anleiten, die Bedeutung der Gelübde in der 
heutigen multikulturellen Welt zu erkunden? Sind wir nicht aufgerufen, „die Würde der 
Unterschiede zu entdecken und zu feiern“12?  Wenn wir der Welt zeigen können, dass wir 
in unserer kulturellen Vielfalt zusammen leben und arbeiten können, dann können wir 
ein prophetisches Zeichen der Hoffnung in der heutigen Welt sein.

Der Leitungsdienst in einer multikulturellen Welt

Wie kann man inmitten zunehmender Unterschiede und Vielfalt den Leitungsdienst 
ausüben? Organisationstheoretiker sagen, dass Führungskräfte, die den Weg des 
persönlichen Verständnisses und der Entwicklung beschreiten, nicht nur ihre eigenen 
Fähigkeiten, sondern auch die der anderen und ihrer Organisationen verändern 



8

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y 

IB
VM

   
-  

 In
te

rk
ul

tu
ra

lit
ät

, L
ei

tu
ng

sd
ie

ns
t u

nd
 G

el
üb

de
:

Wenn diese Haltungen und Werte bei den Mitgliedern der Kongregation gedeihen, 
werden sie sich auch auf den Dienst auswirken. Doch zunächst müssen die 
Leitungsverantwortlichen sich auf den Weg der persönlichen Entdeckung begeben. Nur 
dann können sie andere herausfordern, „sich zu verpflichten, ähnlich zu leben … und 
eine neue Form der Leitung in unserer Kultur zu fördern.“17  

Eine der ersten Herausforderungen für den Leitungsdienst besteht darin, die Dynamik 
der Kultur zu verstehen. Das ist eine sehr komplexe Aufgabe, wie das Schälen einer 
Zwiebel. Kultur beschreibt alles, was eine große Gruppe von Menschen einzigartig macht. 
Man kann sie vergleichen mit der Luft, die wir atmen und die wir nur dann wirklich 
wahrnehmen, wenn sie nicht vorhanden ist.  Kultur wird verstanden als „eine Reihe von 
Normen, nach denen die Dinge in einer Gesellschaft, einem Land oder einer Organisation 
ablaufen oder einfach nur ‚sind‘“.18  Eine Kultur kann von außen (emisch) oder von innen 
(etisch) betrachtet werden.19 Die kulturelle Identität eines Menschen entwickelt sich im 

können.13 Transformative Führungskräfte sind Menschen, die in der Lage sind, „ihren 
innersten Kern oder höheres Selbst zu erkennen, das sie erfolgreich durch turbulente 
Zeiten führen kann“.14  Ohne einen persönlichen Prozess, der die Fähigkeit der Person 
zur Wahrnehmung, zum Lernen, zur Verinnerlichung, zur expliziten Sinngebung und 
zum Aufbau von Bedeutung entwickelt, ist eine solche transformative Leitung jedoch 
unmöglich.15  Wo guter Leitungsdienst ist, muss eine Vision vorhanden sein – die 
Formulierung eines Ziels, „das den Rest deines Lebens wert ist“.16 Männer und Frauen, 
die Ordensgemeinschaften leiten, sind daher aufgerufen, bei ihren Mitgliedern die Werte 
und Haltungen zu motivieren, die Evangelium entsprechen und die in der heutigen 
interkulturellen Welt gebraucht werden. Dazu gehören Einfühlungsvermögen, Offenheit 
für den anderen, Teilen und gegenseitiges Bereichern, Gastfreundschaft, Begegnung mit 
dem Fremden und dessen Annahme, Inklusion, Achtung füreinander, Verständnis und 
Würdigung der Unterschiede sowie die Entwicklung einer tiefen Verbundenheit. 



9

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y 

IB
VM

   
-  

 In
te

rk
ul

tu
ra

lit
ät

, L
ei

tu
ng

sd
ie

ns
t u

nd
 G

el
üb

de
:

Die Kultur eines anderen Menschen zu verstehen 
und zu achten bedeutet, seine Identität zu 
bestätigen und seine Würde anzuerkennen. 
Wenn gegenseitiger Respekt und Verständnis 
gepflegt werden, trägt dies dazu bei, Vertrauen 
und Offenheit aufzubauen, die interkulturelle 
Kommunikation zu bereichern und eine wirklich 

interkulturelle Gemeinschaft zu schaffen. 

aus einer Gemeinschaft mit vielen Kulturen nur dann echte Interkulturalität entstehen 
kann, wenn durch einen gewollten, ehrlichen und kreativen Austausch aller Mitglieder 
eine neue Kultur geschaffen wird. Außerdem muss eine Ordensgemeinschaft „öffentlich 
Zeugnis geben von der tatsächlichen Möglichkeit, dass Menschen mit unterschiedlichen 
Kulturen und Sprachen, aber einem gemeinsamen Glauben und einer gemeinsamen 
Vision überleben und gedeihen können, mit einem Ziel, das nicht aus Lust und Laune 
oder Bequemlichkeit besteht und das ein Zeichen für das Reich und die Herrschaft Gottes 
ist“.21 Um sich auf den Prozess der Interkulturalität einzulassen, muss man offen sein, 
sich von Menschen aus anderen Kulturen verändern zu lassen. Zuweilen wurde dieser 
Prozess auf ein oberflächliches Teilen von Lebensmitteln, einen Austausch von Symbolen 
oder das Feiern nationaler Feiertage reduziert. Um echt zu sein, muss dieser Prozess 
einen Austausch auf einer viel tieferen Ebene beinhalten. 

Das bedeutet, „die grundlegende Gegenseitigkeit des Inkulturationsprozesses sowohl auf 
persönlicher als auch auf gesellschaftlicher Ebene deutlicher zum Ausdruck zu bringen“.22 

Laufe der Zeit und lässt sich definieren als „Identifikation mit und wahrgenommene 
Akzeptanz in einer Gruppe, die ein gemeinsames System von Symbolen und Bedeutungen 
sowie Verhaltensnormen/-regeln hat“.20  Das bedeutet, dass jemand in der Lage ist, 
innerhalb der Kultur angemessen zu funktionieren, indem er das System der Symbole 
und Überzeugungen versteht und die Normen befolgt. Menschen, die in verschiedenen 
Kulturen sozialisiert sind, reagieren auf dieselben Umstände unterschiedlich, weil sie 
zuvor verinnerlichte Auffassungen davon haben, was normal und was angemessen ist. Es 
gibt also nicht die eine Art zu reagieren, und wenn Menschen aus verschiedenen Kulturen 
zusammenkommen, müssen sie beständig die angemessenen kulturellen Reaktionen 
von Mitmenschen lernen, die sie neu kennenlernen.

In zeitgenössischen Untersuchungen zur Interkulturalität heißt es, dass dieser Begriff die 
„Theologie, Praxis und Spiritualität des prophetischen Dialogs“ umfasst. Auf praktischer 
Ebene hat der Missionswissenschaftler Anthony Gittins ausführlich beschrieben, wie 



10

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y 

IB
VM

   
-  

 In
te

rk
ul

tu
ra

lit
ät

, L
ei

tu
ng

sd
ie

ns
t u

nd
 G

el
üb

de
:

Es bedeutet, offen zu sein für die Gefühle, Ängste und Schwierigkeiten des anderen, 
sich gemeinsam den realen kulturellen Spannungen und Ungleichheiten zu stellen. 
Dazu gehört auch, dass man lernt, negative Gefühle und Missverständnisse einander 
gegenüber zum Ausdruck zu bringen. Der Missionswissenschaftler Aylward Shorter 
fordert uns auf, unser interkulturelles Lernen damit zu beginnen, dass wir zunächst an 
„den positiven Charakter anderer Kulturen glauben“ und dann „den Wunsch hegen, von 
ihnen bereichert zu werden“.  Schließlich müssen wir „die Angehörigen anderer Kulturen 
willkommen heißen und ihnen (unser) uneingeschränktes Vertrauen entgegenbringen“.23 
Die Kultur eines anderen Menschen zu verstehen und zu achten bedeutet, seine Identität 
zu bestätigen und seine Würde anzuerkennen. Wenn gegenseitiger Respekt und 
Verständnis gepflegt werden, trägt dies dazu bei, Vertrauen und Offenheit aufzubauen, 
die interkulturelle Kommunikation zu bereichern und eine wirklich interkulturelle 
Gemeinschaft zu schaffen.      

Die interkulturelle Herausforderung des geweihten Lebens

Ordensobere müssen sich zunächst fragen, inwieweit unsere globalisierte, multikulturelle 
Welt die Theologie des Ordenslebens umgestaltet. Gibt es neue Erkenntnisse über das 
geweihte Leben? Vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil wurde das geweihte Ordensleben 
als persönliche Verpflichtung betrachtet: „Keiner, der die Hand an den Pflug gelegt hat 
und nochmals zurückblickt, taugt für das Reich Gottes.“24 Die Ordenskultur der Gelübde 
stellte das „Ich-Sein“ an erste Stelle (eine individualistische Kultur), obgleich die Mitglieder 
in Gemeinschaft lebten. Zitate aus der Heiligen Schrift wie: „Wer Vater oder Mutter mehr 
liebt als mich, ist meiner nicht wert“25, wurden benutzt, um Systeme und Strukturen 
zu schaffen, die eine Distanz zwischen den Ordensleuten und ihren Familien, den 
Ortsgemeinschaften und der Welt erzeugten. Das geweihte Leben wurde als Rückzug 
aus der Welt gesehen. Das Zweite Vatikanische Konzil schuf ein neues Bewusstsein 
dafür, dass die Kirche und damit auch das Ordensleben „in der Welt, mit der Welt und 
für die Welt sein und an ihrem Kampf um die Verwandlung der Menschheit teilhaben 
muss“.26 Die Kongregationen begannen einen Erneuerungsprozess und fragten sich, 
wie „der Unternehmungsgeist, die Erfindungsgabe und die Heiligkeit der Gründer und 
Gründerinnen“ auf die „in der heutigen Welt auftretenden Zeichen“ antworten können.27 
Der Erneuerungs- und Anpassungsprozess war jedoch nicht einfach.

Wir dürfen nicht davor zurückschrecken, ehrlich zu erkennen, wie schwer es dem alten 
institutionellen System trotz einer ganzen Reihe von Veränderungen fällt, neuen Modellen 
entschieden Platz zu machen. Die uns vertraute Gesamtkonstellation aus Sprache und 
Vorbildern, Werten und Pflichten, Spiritualität und kirchlicher Identität hat vielleicht noch 
keinen Freiraum für die Prüfung und Stabilisierung des neuen, aus der nachkonziliaren 
Inspiration und Praxis entstandenen Paradigmas geschaffen.28

Wir sind erneut dazu aufgerufen, darüber nachzudenken, was heute erforderlich ist, wenn 
Ordensleute eine prophetische Präsenz und ein gegenkulturelles Zeugnis sein sollen, das 
von Werten des Evangeliums inspiriert ist. Es gibt ein wachsendes Bewusstsein dafür, 
dass gemeinschaftlich gelebte Gelübde (das „Wir-Sein“ oder das Kollektiv im kulturellen 
Sinne) ein bedeutsames prophetisches Zeugnis sein können. Durch ihre Gelübde 
weihen sich die Ordensleute der Person Christi und verpflichten sich dann persönlich 
und gemeinschaftlich zur Verwandlung aller Aspekte des menschlichen Lebens. Sandra 
Schneiders zeigt, dass die Gelübde insbesondere auf drei wichtige Dimensionen des 
persönlichen Lebens – Besitz, Affektivität und Macht – ausgerichtet sind, die gleichzeitig 
die drei großen Bereiche zwischenmenschlichen Handelns sind, die die Welt strukturieren 
(Wirtschaft, gesellschaftliches Leben und Politik). Wir haben bereits gesehen, dass diese 
drei Bereiche sich auf verschiedene Kulturen auswirken und zu Armut, Ausgrenzung und 



11

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y 

IB
VM

   
-  

 In
te

rk
ul

tu
ra

lit
ät

, L
ei

tu
ng

sd
ie

ns
t u

nd
 G

el
üb

de
:

Diskriminierung beitragen. Eine zeitgemäße Theologie der Gelübde muss daher „das 
Potenzial der Gelübde, es den Ordensleuten zu ermöglichen, eine bedeutende Rolle bei 
der Veränderung der Strukturen der Welt zu spielen“ hervorheben, insbesondere bei der 
Schaffung einer neuen interkulturellen Art des Zusammenlebens.  

 Das Armutsgelübde: Das Armutsgelübde ist eine Verpflichtung, Zeugnis zu geben für eine 
alternative Lebensweise in einer Welt, in der eine scharfe Kluft zwischen einer Überfluss- 
und einer Mangelwirtschaft besteht.  Das Armutsgelübde hat zwei Dimensionen: eine 
gesellschaftliche und eine persönliche.29  Die gesellschaftliche Dimension verlangt von den 
Ordensgemeinschaften, dass sie „zur Umstrukturierung der wirtschaftlichen Situation 
weltweit“ beitragen.30 Das geschieht durch die Bereitstellung von Mitteln zur Linderung 
der Not materiell Benachteiligter, durch das Eintreten für die Armen und die Forderung 
nach strukturellen Veränderungen. Die persönliche Dimension ruft die Ordensleute auf, 
„innere Freiheit und Einfachheit“ zu bezeugen sowie „die von Christus gelebte Freiheit 
des Evangeliums, der uns durch seine Armut reich macht“.31 Das Gelübde verlangt ein 
ausgeglichenes Verhältnis zu materiellen Gütern und erkennt alles als Geschenk Gottes 
an; daher „haben wir Ordensleute kein Recht auf mehr, als wir brauchen, wenn ein 
anderer in Not ist“.32 

Es verlangt eine Umkehr des Herzens, die das Verhalten in Bezug auf materielle Güter und 
Besitz verändert. Ordensleute sollen Egoismus, Ausbeutung und Herrschaft ablehnen und 
„das Teilen des Lebens durch das Teilen von Gütern vorleben“.33  Das Gelübde verlangt 
verantwortungsvolle Güterverwaltung und globale Solidarität. Es wird in Haltungen und 
Verhaltensweisen gelebt, die Zeugnis geben von „Zufriedenheit und Dankbarkeit, innerer 
Loslösung, gut guten Werken, Vertrauen in die Vorsehung, Achtung und Solidarität 
gegenüber den Armen“.34 Gastfreundschaft und radikale Annahme sind Kennzeichen 
dieser gelobten Verpflichtung.  Es muss gezeigt werden, dass für jeden Menschen ein 
Platz am Tisch ist, unabhängig von seiner Kultur oder ethnischen Zugehörigkeit, seinem 
Alter oder Geschlecht, seiner Religion oder seinen politischen Überzeugungen, denn alle 
sind willkommen.   

Viele Ordensleute kommen heute aus Umfeldern und Kulturen, in denen Millionen 
Menschen mit absoluter Armut zu kämpfen haben. Familien können in Armut leben, 
während ihre Söhne und Töchter, die ein Armutsgelübde abgelegt haben, gut versorgt 
sind. Diese Ordensleute haben Zugang zu Ressourcen und Möglichkeiten, die ihnen sonst 
vielleicht verwehrt geblieben wären.  Die Zugehörigkeit zu einer Ordensgemeinschaft 
kann einem Menschen Zugang zu einer „intellektuellen und beruflichen Ausbildung und 
einem Lebensstil, die die Frucht einer beinahe westlichen Ausbildung sind“, verschaffen.  
Die Familienmitglieder verstehen nicht immer, dass die geweihte Person keinen eigenen 
Zugriff auf die materiellen Güter der Ordensgemeinschaft hat. Sie erwarten, dass der 
Ordensmann oder die Ordensfrau sie finanziell unterstützt oder ihnen hilft, Wohltäter 
zu finden. Das Ordensleben entbindet einen Menschen jedoch nicht von familiären 
Verpflichtungen. Es muss klar sein, dass die Gemeinschaft und nicht der Einzelne auf das 
antwortet, was kulturell von einem Familienmitglied erwartet wird, wenn ein Todesfall 
eintritt oder bei wichtigen Familienfeiern.  

Leitungsverantwortliche müssen mit ihren Mitgliedern über diese Spannung zwischen 
Armut als gelebter Realität und Armut als gelobter Verpflichtung nachdenken. Sandra 
Schneiders weist darauf hin, dass der wahre Unterschied „zwischen den wirklich Armen 
und den Menschen, die sich für einen armen Lebensstil entscheiden, genau darin besteht, 
dass Letztere sich dafür entschieden haben und sich davon lossagen können, wenn die 
Dinge zu schwierig werden“.35  Sie ist der Meinung, dass wir nur dann Solidarität mit 
den Armen – „nicht die augenfällige Solidarität selbstgewählter Entbehrungen, sondern 
die echte Solidarität mit den Leidensgenossen in einer Welt, die wir nicht kontrollieren 
und nicht ändern können“36 – erfahren können, wenn unsere Optionen schwinden, 



12

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y 

IB
VM

   
-  

 In
te

rk
ul

tu
ra

lit
ät

, L
ei

tu
ng

sd
ie

ns
t u

nd
 G

el
üb

de
:

Leitungsverantwortliche müssen den Mitgliedern helfen, zu erkunden, wie sie in 
verschiedenen kulturellen Umfeldern angemessen auf die Not um sich herum antworten 
können, und zwar so, das das Leben unter dem Armutsgelübde glaubwürdig wird. 

Das Keuschheitsgelübde: Die geweihte Ehelosigkeit wird als Geschenk Gottes 
an den Einzelnen und damit an die Kirche und die Menschen, unter denen der 
Ordensangehörige lebt und dient, betrachtet. Durch das Keuschheitsgelübde geht ein 
Mensch eine lebenslange Verpflichtung ein, die eine persönliche Beziehung zu Gott und 
die Bereitschaft, das Reich Gottes voranzubringen, bedeutet. Es ist nicht leicht, auf die 
Möglichkeit zur Heirat zu verzichten, aber es gibt den Ordensleuten die Freiheit, sich 
in ganzer Fülle einem Dienst zu widmen, der die Gesellschaft umgestaltet. In einigen 
Kulturen gibt es die Ehelosigkeit zwar schon seit Jahrhunderten, aber diese Weihe galt 
der Gottheit, dem Herrscher oder den Geistern. Das Leben wird als Geschenk Gottes 
und als Garantie für den Fortbestand der Gruppe betrachtet, daher wurde „jemand, der 
sich absichtlich weigerte, das Leben weiterzugeben, oder dazu nicht in der Lage war, als 
nutzloses Glied in der evolutionären Kette betrachtet“.37  

Jede Kultur hat ihr eigenes Verständnis von Fruchtbarkeit, und für einige kann die 
Verpflichtung eines Sohnes oder einer Tochter zum Priestertum oder zum Ordensleben 
große Schwierigkeiten mit sich bringen. Zum einen geht es um den Fortbestand der Familie 
oder des Stammes, zum anderen um die zukünftige Verpflichtung der Kinder, im Alter für 
ihre Eltern und die Mitglieder der Großfamilie zu sorgen. Auch wenn diese Verpflichtungen 
durch den Kontakt mit westlichen Werten etwas abgeschwächt worden sind, so sind 
sie dennoch tief verwurzelte kulturelle Verpflichtungen für junge Männer und Frauen, 
die sich dem Ordensleben anschließen. Jede Untersuchung des Keuschheitsgelübdes 
muss sich mit Fragen des Lebens, der Fruchtbarkeit und der familiären Verpflichtungen 
befassen sowie mit der Frage, wie diese im heutigen Ordensleben neu ausgelegt werden 
können.

Das Wesen des Keuschheitsgelübdes verlangt Offenheit für „zwischenmenschliche 
und gemeinschaftliche Beziehungen einer zutiefst geheilten, gereinigten und befreiten 
Affektivität“.38 Das persönliche und gemeinschaftliche Gebet trägt dazu bei, die Fähigkeit 
zu entwickeln, auch zu jenen in Beziehung zu treten, denen man sich nicht unmittelbar 
verbunden fühlt.39 Die Ehelosigkeit um des Evangeliums willen verlangt Inklusivität und 
Vielfalt beim Aufbau von Beziehungen. Sie ist eine Verpflichtung, ein Leben in umfassender 
und Liebe zur Menschheit, die alle einschließt, zu führen. Das geschieht nicht von selbst 
und ist eine besondere Herausforderung dort, wo kulturelle Unterschiede zu Spaltung 
und Feindseligkeit geführt haben. Die Förderung gegenseitig bereichernder Beziehungen 
über unsere Unterschiede hinweg ist ein tiefgreifender gegenkultureller prophetischer 
Ausdruck von Gottes Herrschaft. Die meisten Menschen sind in einer bestimmten Gruppe 
aufgewachsen und „haben deren Regeln und Erwartungen verinnerlicht …, sind relativ 
ethnozentrisch geworden.“40 

Die Fähigkeit eines Menschen, andere einzubeziehen, hängt von der Fähigkeit ab, sich 
auf ein ehrliches Gespräch über schwierige Themen wie Ethnozentrismus, Rassismus, 
Diskriminierung, Vorurteile und Klischees und andere Barrieren, die uns daran hindern, 
uns in die Lage des anderen zu versetzen, einzulassen.  Darüber hinaus muss eine 
Gemeinschaft von Ordensleuten, deren Mitglieder Ehelosigkeit gelobt haben, die 
Flexibilität haben, „ihre Grenzen zu erweitern, um die Erfahrungen und den Kontext 
einer anderen Gruppe zu berücksichtigen“.41  

Das bedeutet, unsere Komfortzone zu verlassen und unsere Grenzen zu erweitern. 
Inklusion ist kompliziert, vielschichtig, zeitaufwändig… und erfordert viel Nachdenken 
und ein offenes Ohr für andere.42 Jesus war darauf bedacht, die Schwachen, die 
Ausgegrenzten und die Außenseiter einzubeziehen. Er forderte seine Jünger immer 



13

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y 

IB
VM

   
-  

 In
te

rk
ul

tu
ra

lit
ät

, L
ei

tu
ng

sd
ie

ns
t u

nd
 G

el
üb

de
:

Das Verständnis der Machtdynamik 
und der komplexen Dynamik der 
interkulturellen Kommunikation 
ist der Schlüssel für das 
Wachstum der Beziehungen 
innerhalb einer multikulturellen 

Ordensgemeinschaft.

zu bestimmten Leitungsrollen innerhalb von Ordensgemeinschaften ernannt werden, so 
wird diese Position jetzt als „provisorisch, vorübergehend, in ihrem Umfang begrenzt, 
funktional und vor allem ‚säkular‘ im Sinne von nicht-sakralisiert“ verstanden.46 Diese 
Änderung des Modells legt den Schwerpunkt auf die Kollegialität bei der Suche nach dem 
Willen Gottes in und durch persönliche und gemeinschaftliche Entscheidungsfindung. 
Das Gehorsamsgelübde wird jetzt als „Hingabe an die Freiheit und nicht an Unterwerfung 
oder Knechtschaft“ verstanden.47 Durch das Gehorsamsgelübde verpflichtet man sich 
zu „einer persönlichen Suche nach Freiheit und Heiligkeit in einem gemeinschaftlichen 
Kontext“.48 Von jedem Mitglied wird verlangt, dass es seine eigenen Überzeugungen und 
Einsichten, die es durch die Entscheidungsfindung gewonnen hat, offen mitteilt. 	
Es ist jedoch wichtig anzuerkennen, dass in bestimmten Kulturen und Umfeldern die 
Ausübung der Autorität immer noch eine „Tendenz zu einer auf die Leitungsspitze 
konzentrierten Zentralisierung in der Ausübung der Autorität auf lokaler Ebene und auch 
weiter oben“ aufweist.49

wieder auf, mit dem barmherzigen Gott, dessen Barmherzigkeit und liebevolle Güte 
Raum für jeden und für alle schafft, in Verbindung zu bleiben. Das ist ein wesentlicher 
Aspekt des Keuschheitsgelübdes.

Das Gehorsamsgelübde: Unser Verständnis von Gehorsam hat sich seit dem Zweiten 
Vatikanischen Konzil radikal verändert. Vor dem Konzil waren die Kongregationen 
hierarchisch strukturiert, wobei einige Mitglieder als „den anderen intrinsisch, persönlich 
und relativ übergeordnet“ betrachtet wurden.43  Es ist jedoch wichtig anzumerken: „Was 
in einem pyramidenförmigen, autoritären Beziehungsumfeld noch funktioniert hat, ist 
so, wie wir uns heute gemeinschaftlich als Kirche empfinden und verstehen, nicht mehr 
wünschenswert bzw. menschengerecht.“44 Das partizipative Modell, das sich seither 
herausgebildet hat, erkennt die grundsätzliche Gleichheit aller und „ein zunehmendes 
Bewusstsein für die Unveräußerlichkeit persönlicher Verantwortung“ an.45  Wenn Einzelne 



14

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y 

IB
VM

   
-  

 In
te

rk
ul

tu
ra

lit
ät

, L
ei

tu
ng

sd
ie

ns
t u

nd
 G

el
üb

de
:

Wenn Leitungsverantwortliche die Mitglieder in die Entscheidungsfindung einbeziehen 
wollen, müssen sie berücksichtigen, wie Beziehungen und Beteiligung in verschiedenen 
Kulturen funktionieren. Das hat Einfluss darauf, wie Leitungsverantwortliche leiten und wie 
die einzelnen Mitglieder an Entscheidungsprozessen beteiligen werden. Geert Hofstede 
hat gezeigt, dass einige Kulturen eine „hohe Machtdistanz“ mit dezidiert autoritärer und 
hierarchischer Struktur aufweisen. Die Menschen sind hier der Meinung, dass Macht 
und Einfluss in den Händen einiger weniger konzentriert und stark zentralisiert sind. 
Die Mitglieder fühlen sich wohl mit der Distanz zwischen jenen, die Macht und Einfluss 
haben, und den Untergebenen. 

Einem Menschen mit höherem Status wird Respekt gezollt, und „es besteht ein Muster 
der Abhängigkeit von Oberen, das alle menschlichen Kontakte durchdringt, und die 
geistige Software, die die Menschen in sich tragen, enthält ein starkes Bedürfnis nach 
einer solchen Abhängigkeit.“50 Gehorsam gegenüber Vorgesetzten nimmt einen hohen 
Stellenwert ein. Angehörige von Kulturen mit „hoher Machtdistanz“ haben gewöhnlich 
so viel Respekt vor Autoritätspersonen, dass es ihnen schwerfällt, eine andere Meinung 
zu vertreten. Darüber hinaus kann jeder Gesichtsverlust oder jedes Schamgefühl die 
Kommunikation und die Entwicklung einer Beziehung behindern.

In anderen Kulturen, in denen die Menschen das Gefühl haben, relativ gleichberechtigt 
zu sein, fühlen sie sich bei einer ungleichen Machtverteilung unwohl. Wenn sie Mitglieder 
von Kongregationen werden, deren Struktur eine „hoher Machtdistanz“ aufweist, werden 
sie möglicherweise als streitsüchtig betrachtet, wenn sie Vorschläge machen, die von 
denen derer abweichen, die Autorität haben. In Kulturen mit „geringer Machtdistanz“ 
glauben die Mitglieder, dass die Leitungsfunktion darin besteht, die Beteiligung möglichst 
vieler zu ermöglichen, um einen Konsens zu erzielen oder einen Kompromiss zu erlangen. 
Die Mitglieder fühlen sich frei, Vorschläge zu machen und sich öffentlich gegen Pläne 
und Projekte auszusprechen, die in Erwägung gezogen werden. Das Wissen darüber, 
wie die kulturelle Machtdistanz bereits verfestigte Partizipationsmuster geprägt hat, ist 
von entscheidender Bedeutung, wenn Leitungsverantwortliche und Mitglieder Prozesse 
schaffen wollen, an denen jeder sich frei und unvoreingenommen beteiligen kann.

Papst Franziskus hat in Bezug auf die Entscheidungsfindung betont: „Entscheidungsfindung 
ist eine mutige Entscheidung“, und „sich zur Entscheidungsfindung zu erziehen bedeutet, 
sich selbst ‚auszusetzen‘, die Welt der eigenen Überzeugungen und Vorurteile zu verlassen, 
um sich zu öffnen und zu verstehen, wie Gott heute, in dieser Welt, in dieser Zeit, in 
diesem Augenblick zu uns spricht“.51 Dies gemeinsam zu tun bedeutet zu verstehen, 
wie die Kultur die Dynamik der Kommunikation beeinflusst, um Missverständnisse zu 
vermeiden. Forscher auf dem Gebiet der Interkulturalität haben gezeigt, dass Mitglieder 
von „high context“- und „low context“-Kulturen unterschiedlich kommunizieren. Edmund 
Hall52 bezeichnet die Kommunikation oder Nachrichten von „high context“-Kulturen als 
solche, die „bei der die meisten Informationen entweder im physischen Kontext oder 
in der Person verinnerlicht sind, während nur sehr wenig in den kodierten, explizit 
übermittelten Teilen der Nachricht enthalten ist“.53  

Wenn jemand aus einer „high context“-Kultur jemand anderem etwas mitteilt, was ihm am 
Herzen liegt, kann er still und wortkarg erscheinen. Stattdessen erwartet er jedoch, dass 
sein Gesprächspartner interpretiert, was er mitteilt, und gibt daher keine detaillierten 
Erklärungen. Die „low context“-Kommunikation ist genau das Gegenteil. Die Information 
liegt im expliziten Code, und die verbalen Nachrichten sind „ausführlich, hochspezifisch, 
detailliert und im Überfluss vorhanden“.54 Außerdem wird in einigen Kulturen ein 
Gesichtsverlust und Scham empfunden, wenn angebotene Meinungen ignoriert oder 
banalisiert werden.  Wenn Leitungsverantwortliche und Mitglieder die komplexe 
Dynamik der interkulturellen Kommunikation nicht verstehen, wird die gemeinschaftliche 



15

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y 

IB
VM

   
-  

 In
te

rk
ul

tu
ra

lit
ät

, L
ei

tu
ng

sd
ie

ns
t u

nd
 G

el
üb

de
:

Entscheidungsfindung schwierig. Wir müssen erkennen, dass bei der Findung der 
kollektiven Wahrheit alle eine Rolle spielen. Im Rahmen der Entscheidungsfindung lässt 
eine Gruppe zu, dass die Wahrheit „aus dem Schoß des Ganzen“55 heraus geboren wird, 
und erkennt, dass jeder dazu beitragen muss, diese Wahrheit zu gestalten.

Reichtum oder Bürde

Jede Betrachtung des Zusammenspiels von Interkulturalität, Leitungsdienst und 
Gelübden muss erkennen, wo menschliches Gedeihen stattfindet (der Reichtum) und 
wo problematische Bereiche liegen (die Bürde). Es wird immer deutlicher, dass beim 
Leitungsdienst der Schlüssel zum persönlichen und gemeinschaftlichen Wachstum liegt, 
das stattfinden kann, wenn die Gelübde durch die Brille der Kultur betrachtet werden. 
Der Leitungsverantwortliche muss sich jedoch zunächst auf einen persönlichen Weg 
machen, der das Studium und die Reflexion aus einer interkulturellen und theologischen 
Perspektive beinhaltet. Wenn diese persönliche Erforschung umgangen wird, werden 
die Leitungsverantwortlichen wahrscheinlich weiterhin ein Verständnis des Gelübdes 

präsentieren, das aus einer vorherrschenden ethnozentrischen kulturellen Perspektive 
hervorgegangen ist. Die Gelübde werden als etwas erscheinen, das aus der Zeit gefallen 
ist, und sich in neuen kulturellen Kontexten als bedeutungslos erweisen. Die tiefere 
Bedeutung so hochgeschätzter kultureller Werte wie uneingeschränkte Gastfreundschaft, 
Verantwortung gegenüber der Familie und der Gemeinschaft, Gegenseitigkeit und 
praktische Solidarität muss beständig kontextualisiert und in das geweihte Leben 
eingebettet werden. Auf diese Weise wird die reiche Bedeutung des Lebens unter 
den Gelübden in neuen Realitäten immer wieder neu artikuliert. Die Erkundung der 
Gelübde durch die Brille der Kultur bietet neue Einladungen zur persönlichen und 
gemeinschaftlichen Umkehr. Sie schafft einen gegenseitig bereichernden Austausch für 
Mitglieder von Kongregationen und schärft den prophetischen Einfluss des persönlichen 



16

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y 

IB
VM

   
-  

 In
te

rk
ul

tu
ra

lit
ät

, L
ei

tu
ng

sd
ie

ns
t u

nd
 G

el
üb

de
:

und gemeinschaftlichen Lebens in Bezug auf den lokalen und globalen Kontext. Ohne 
diese ständige Reflexion und Neuinterpretation könnte das Ordensleben in Gefahr seine, 
seine Lebendigkeit zu verlieren. Dies könnte zu einem Sinn- und Bedeutungsverlust sowie 
zur weiteren Auferlegung veralteter Auffassungen und Praktiken führen, die neuere 
Mitglieder belasten.

Der Leitungsdienst spielt eine wichtige Rolle, wenn es darum geht, die Entwicklung 
prophetischer interkultureller Gemeinschaften zu fördern. Eine größere Wertschätzung 
der Komplexität von Kultur kann den Mitgliedern helfen, die Bedeutung des geweihten 
Lebens aus einer interkulturellen Perspektive neu zu interpretieren. Mehrere Studien 
weisen darauf hin, dass das kulturelle Bewusstsein gegenwärtig meistens auf 
empirischer Grundlage und nicht durch ein ernsthaftes Studium der Kultur erworben 
wird. Diese Studien sagen auch, dass ungenaues Wissen, das auf empirischer Grundlage 
gewonnen wird, oft negative Folgen hat und zu Missverständnissen und Konflikten führt. 
Leitungsverantwortliche müssen dafür sorgen, dass die Ausbildung zu interkulturellem 
Leben und Dienst ein integraler Bestandteil sowohl der anfänglichen Ausbildung als auch 
der ständigen Weiterbildung ist. Mit diesem Bewusstsein können die Mitglieder dann 
ehrliche Gespräche über kritische Themen führen. Das fördert das zwischenmenschliche 
Verständnis, entwickelt gegenseitig bereichernde Beziehungen und bereichert letztlich 
die gemeinschaftliche Entscheidungsfindung. Wo dieses Wissen und diese Prozesse 
fehlen, werden die Mitglieder weiterhin ethnozentrisch miteinander umgehen, ohne 
sich der gemachten Fehler, der verursachten Verletzungen und der verpassten 
Wachstumschancen bewusst zu sein.

Leitungsverantwortliche müssen verstehen, wie sehr kulturelle Unterschiede sich darauf 
auswirken, wie die Mitglieder die Beziehungen zu Autoritätspersonen sehen. Wo dieses 
Verständnis vorhanden ist, passen die Leitungsverantwortlichen ihren Ansatz bei der 
Kommunikation auf persönlicher Ebene und in der Gruppe an und entwickeln Prozesse, 
die eine größtmögliche Beteiligung von Mitgliedern aus verschiedenen Kulturen fördern. 
Das Verständnis der Machtdynamik und der komplexen Dynamik der interkulturellen 
Kommunikation ist der Schlüssel für das Wachstum der Beziehungen innerhalb einer 
multikulturellen Ordensgemeinschaft. Mitglieder, die über angemessene kulturelle 
Kenntnisse und Einsichten verfügen, sind in der Lage, Brücken der Gegenseitigkeit zu 
bauen, die ein prophetisches Zeugnis in Gesellschaften darstellen, die von Spaltung 
geprägt sind. 

Wenn Mitglieder von Ordensgemeinschaften sich öffnen und einander zuhören, 
erkennen sie, dass alle „zum selben Mahl berufen sind, in dem Gott uns nicht nur 
mit vertrauten Speisen und Geistern speist, sondern auch mit den neuen, nie zuvor 
gekosteten Speisen und Geistern von Gottes jüngster Offenbarung“.56  In einem Interview 
mit einem Journalisten im Jahr 2007 sagte Papst Franziskus, dass „Treue immer eine 
Veränderung, ein Aufblühen, ein Wachstum ist“. Um einen Wandel in einer Organisation 
herbeizuführen, ist ein Kulturwandel erforderlich. Dieser Kulturwandel muss zunächst von 
den Leitungsverantwortlichen benannt und dann verwirklicht werden. Der zunehmend 
multikulturelle Charakter des Ordenslebens erfordert einen Wandel der Vorstellungskraft 
und des Verständnisses auf allen Ebenen. Ein aufgeklärter Leitungsdienst wird alle 
Mitglieder dazu bringen, „den Lichtern in der Gruppe zu folgen, um an die Grenze von 
morgen zu gelangen, statt das Gestern zu bewahren.“57



17

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y 

IB
VM

   
-  

 In
te

rk
ul

tu
ra

lit
ät

, L
ei

tu
ng

sd
ie

ns
t u

nd
 G

el
üb

de
:

1	 Yasmen Serham und Timothy McLoughlin, “The Other Problematic Outbreak: As the Coronavirus spreads 
across the globe so does racism,” The Atlantic, 13. März 2020.

2	 Ebd.
3	 Ebd.
4	 Isabel Wilkerson, “America’s Enduring Caste System,” New York Times, 1. Juni 2020.
5	 Sr. Jayne Helmlinger CSJ, “Vulnerability, Borders and the Long Notes of Religious Life,” Online LCWR Presi-

dential Address, 12. August 2020.
6	 Für jungen Wein neue Schläuche. Geweihtes Leben und noch offene Herausforderungen seit dem Zweiten 

Vatikanischen Konzil (Vatikanstadt, Libreria Editrice Vaticana 2017), Nr. 7.
	 LEI TLINIEN
7	 Marie Chin RSM, “Towards a New Understanding of Cultural Encounter in Our Communities,” Horizon, Win-

ter 2003, 16.
8	 Für jungen Wein neue Schläuche, Nr. 13.
9	 Ebd.
10	 Sr. Antoinette Gutzler MM, Kommentar auf dem US_C3 Constellation Meeting der Mitglieder der UISG, 

Zoom Meeting, 14. August 2020.
11	 Für jungen Wein neue Schläuche, Nr. 8.
12	 Anthony J. Gittins, Living Mission Interculturally: Faith, Culture and the Renewal of Praxis (Collegeville, MN: 

The Liturgical Press, 2015), 10.
13	 David Rooke und William R. Torbert, “Seven Transformations of Leadership,” Harvard Business Review. 

www.hbr.org
14	 K. Muff u.a., Management Education for the World (Cheltenham: Edward Elgar, 2013), 32.
15	 Joseph M. Lozano Soler, “Leadership, The Being Component: Can the Spiritual Exercises of St. Ignatius Con-

tribute to the Debate on Business Education,” Journal of Business Ethics, Bd.145, Nr. 4, 11/2017, 795-809.
16	 Chris Lowney, Pope Francis: Why He Leads The Way He Leads (Chicago: Loyola Press, 2013), m9.
17	 Ebd., 9.
18	 Ingmar Torbjörn, “Cultural Barriers as a Social Construct: An Empirical Validation” in Young Yun Kim and 

William Gudykunst (Hrg.), Cross Cultural Adaptation: Current Approaches (Newbury Park, California: Sage 
Publications, 1988), 48.

19	 Die äußere Kultur ist der bewusste Teil der Teil. Es ist der Teil, den wir sehen, schmecken und hören kön-
nen. Er bestehr aus anerkannten Glaubensvorstellungen und Werten. Er kann bewusst erlernt und ist leicht 
zu verändern. Das ist jedoch nur ein kleiner Teil der Kultur. Der größere Teil ist der innere Teil, der aus 
unbewussten Glaubensvorstellungen, Denkstrukturen und Mythen besteht, die alles beeinflussen, was wir 
tun und sehen. Es wird unterschwellig erlernt und lässt sich schwer verändern (Eric Law).

20	 Mary Jane Collier & Milt Thomas, “Cultural Identity: An Interpretive Perspective” in Theories in Intercultural 
Communication, Hrg. Young Yun Kim und William B. Gudykunst (Newbury Park, Beverly Hills, Ca: Sage Pub-
lications, 1988), 112.

21	 Gittins, Living Mission Interculturally, 9.
22	 Robert Kisala SVD, “Formation for Intercultural Life and Mission,” Verbum SVD, 50 Nr.3 (2009), 335.
23	 Aylward Shorter, Celibacy and African Culture (Nairobi: Paulines Publications Africa, 1998), 13.
24	 Lk 9,62.
25	 Mt 10,37.
26	 Sandra M. Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life,” Journeying Resources, 14-27, 

Washington, DC: Leadership Conference of Women Religious, 1977, 14.
27	 Johannes Paul II., Nachsynodales Apostolisches Schreiben Vita Consecrata (25. März 1996), 37.
28	 Für jungen Wein neue Schläuche, Nr. 9.
29	 Sandra M. Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,” C21 Resources (Herbst 2014), 18.
30	 Ebd.
31	 Rev. Prof. Guilllaume Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,” The 

Catholic Voyage: African Journal of Consecrated Life, Bd. 16, 2019, 24.
32	 Schneiders IHM, “A Contemporary Theology of Religious Life,” 19.
33	 Ebd.
34	 Kipoy-Pombo, “The Inculturation of Consecrated Life Today in Sub-Saharan Africa,” 24.
35	 Schneiders IHM, “A Vow of Poverty,” 19.
36	 Ebd.
37	 Kimpoy-Pombo, “The Inculturation of Religious Life Today in Sub-Saharan Africa,” 27.
38	 Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows,” 21.
39	 Edward Kinerk SJ, “The Vows,” The Way. Campion Hall Brewer St. Oxford, 66.



18

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. P
at

ric
ia

 M
ur

ra
y 

IB
VM

   
-  

 In
te

rk
ul

tu
ra

lit
ät

, L
ei

tu
ng

sd
ie

ns
t u

nd
 G

el
üb

de
:

40	 Anthony J. Gittins, Gifts and Strangers: Meeting the Challenge of Inculturation (New York: Paulist Press, 
1989), 33.

41	 Eric H.F. Law, Inclusion: Making Room for Grace (St. Louis, Missouri: Chalice Press, 2000), 26.
42	 Ebd.
43	 Sandra M. Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows”, 22.
44	 Für jungen Wein neue Schläuche, Nr. 24.
45	 Schneiders, “A Contemporary Theology of the Vows”, 23.
46	 Ebd., 22.
47	 Ebd., 23.
48	 Ebd., 24.
49	 Für jungen Wein neue Schläuche, Nr. 19.
50	 Geert Hofstede u.a., Cultures and Organizations: Software of the Mind, (New York: McGraw Hill, 2010), 32.
51	 Papst Franziskus, Begegnung mit den Seminaristen der Region Kampanien, 16. März 2018.
52	 Edward T. Hall, Beyond Culture (New York: Anchor Press, 1977).
53	 Hall, Beyond Culture, 91.
54	 Fred E. Jandt, Intercultural Communication: An Introduction, (Sage Publications Inc.: Thousand Oaks, 32001),  

220.
55	 Ebd.
56	 Gerdenio Manuel SJ, “Little Brown Brother,” Studies in the Spirituality of Jesuits, November 2001, 33/5, 27.
57	  Joan Chittister OSB, “LCWR Outstanding Leadership Award Acceptance Remarks”, 4. August 2007, Kansas 

City, MO.



19

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

 

Kultureller und interkultureller Kontext

Ich bin mir bewusst, dass Afrika keine Monokultur und auch kein homogener Kontinent 
ist. Vielmehr besteht jedes Land aus einer vielfältigen Palette an kulturellen Gebräuchen, 
Sprachen, Hautfarben und Glaubenssystemen. Um sich diese Vielfalt vor Augen zu 
halten, denken Sie an die Bevölkerung und Ethnizität in Ihrem Land. In Nigeria leben 
zum Beispiel schätzungsweise etwa 214 Millionen Menschen1 in über 250 ethnischen 
Gruppen und in Ägypten über 105 Millionen Menschen2 in über 80 ethnischen Gruppen. 
Eine reiche kulturelle und sprachliche Vielfalt gibt es auch innerhalb der Institute, 
Kongregationen und Ordensgemeinschaften einer jeden Nation. Jeder einzelne Mensch 
in diesen Gemeinschaften ist einzigartig und bringt kulturelle Erfahrungen, Werte 
und Begabungen mit, die dazu beitragen, ein Mosaik wunderbarer Perspektiven und 
gegenseitiger Abhängigkeiten zu schaffen. Diese Vielfalt kann auch Herausforderungen, 
Konflikte und Klischees mit sich bringen. Ich lade Sie sein, eine Minute innezuhalten, um über 
die Arten der Vielfalt nachzudenken, die Sie in Ihren Gemeinschaften erkennen – ethnischer 
und rassischer Hintergrund, Alter und Behinderungen. Welche Herausforderungen haben Sie 
in ihrem Umgang mit verschiedenen Menschen und Kulturen kennengelernt?

Anerkennung meiner persönlichen kulturellen Grenzen

Ich trete im Bewusstsein um meinen Hintergrund, meine Erfahrungen und meine 
Grenzen in diesen Dialog ein. Ich bin in Kenia geboren und aufgewachsen, wo ich die 
Schule besucht und mein Grundstudium absolviert habe. In meiner Schule, meiner Kirche 

Sr. Jane Wakahiu LSOSF ist Mitglied des Instituts der „Little Sisters of 
Saint Francis“, Kenia. Sie ist Vorstandsvorsitzende des African Sisters 
Education Collaborative (ASEC), einer Non-Profit-Organisation 
zur Förderung der Ausbildung von Ordensfrauen in Afrika. Vor 
ihrer Tätigkeit für das ASEC hat sie an der Philosophischen 
Fakultät der Marywood University promoviert, wo sie auch im 
Grund- und Hauptstudiengang unterrichtet hat. Jane hat als 
Leiterin einer High School in Kenia und in führenden Positionen in 
Frauenorganisationen weitreichende Erfahrungen in der Lehre und 
in der Verwaltungstätigkeit gesammelt.

Der Vortrag wurde am 25. Januar 2022 im Rahmen eines UISG-
Workshops zur Interkulturalität gehalten.

Sr. Jane Wakahiu LSOSF

MÖGLICHE HERAUSFORDERUNGEN DER 
INTERKULTURALITÄT

IN DER GESELLSCHAFT UND IM ORDENSLEBEN 
IN AFRIKA



20

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
 L

SO
SF

   
-  

  M
ög

lic
he

 H
er

au
sf

or
de

ru
ng

en
 d

er
 In

te
rk

ul
tu

ra
lit

ät und in den Ortsgemeinschaften, in denen ich gelebt habe, bin ich vielen verschiedenen 
Menschen, Schülern, Studenten und Lehrern begegnet. Dieser Umgang mit anderen hat 
meine Wahrnehmung geprägt – wie ich die Dinge in meinem Leben interpretiere. Im 
Rückblick sehe ich deutlich erkennbare, aber dennoch unbewusste stereotype Untertöne 
in meinem Denken über Ethnien und Stammesgemeinschaften. Ich erinnere mich, dass 
einigen Stämmen unbegründete negative Klischees anhafteten: Sie galten als laut, träge 
oder unbeherrscht. Anderen Stämmen wurden positive Eigenschaften zugeschrieben: 
Sie galten als fleißig, professionell und wohlhabend. Ihnen traute man eine Laufbahn als 
Wissenschaftler oder Juristen eher zu. Diese Klischees differenzierten und identifizierten 
das „Anderssein“ bestimmter Gruppen. Solche Klischees gibt es auch in unseren 
Ordensgemeinschaften: Wenn Menschen zum Beispiel Wert darauf legen, dass man 
weiß, woher sie kommen (Osten, Westen, Norden, Süden), dann wollen sie sicherstellen, 
dass sie hervorstechen und Verbündete haben und keine Zweifel an ihrem Hintergrund 
besteht. Unfairerweise können diese Klischees dazu führen, dass es eine „Eigengruppe“ 
und eine „Fremdgruppe“ gibt – wer zum Beispiel für einen Job oder eine Beförderung in 
Frage kommt.

Im Laufe des Lebens hatte ich Gelegenheit, an vielen verschiedenen Orten mit vielen 
Menschen unterschiedlicher ethnischer und nationaler Herkunft, verschiedenen Alters 
und mit unterschiedlicher Hautfarbe zu leben und zu arbeiten. Zuletzt habe ich über 
20 Jahre in zwei internationalen Gemeinschaften mit Mitgliedern aus Kroatien, den 
Vereinigten Staaten, Korea, Indien, Indonesien, Polen und Kenia gelebt. Ich bin auch viel 
herumgekommen und habe in vielen Gemeinschaften in Afrika, Europa, Lateinamerika 
und in den USA gelebt. Zwar haben diese Erfahrungen mich bereichert, aber ich kann 
nicht den Anspruch erheben, Expertin im Bereich der Interkulturalität zu sein. Meine 
Reisen und meine Lebensumstände haben mir jedoch geholfen, besondere Beziehungen 
zu anderen aufzubauen und in meinem interkulturellen Verständnis zu wachsen. Auf 
dem Weg, den ich zurückgelegt habe, habe ich einige Gedanken darüber entwickelt, wie 
man mit Menschen und Gruppen verschiedener Kulturen harmonisch umgeht und gut 
zusammenarbeitet. In Wirklichkeit arbeite ich immer noch an mir, und ich glaube, das 
tun Sie auch.

Definierung der Begriffe

Ich möchte zunächst einige Begriffe definieren, die austauschbar verwendet werden, 
aber verschiedene Bedeutungen haben: multikulturell, international und interkulturell.

Diese Begriffe, die ich in diesem Vortrag ständig gebrauchen werde, stehen in 
enger Verbindung miteinander, müssen aber voneinander unterschieden werden. 
„Interkulturelles Leben“ ist etwas anderes als internationale oder multikulturelle 
Gemeinschaften. International bedeutet, dass Menschen unterschiedlicher Nationalität 
zusammenleben. Und multikulturell verweist auf das Zusammenleben von Menschen, 
die sich nicht durch ihre nationale Herkunft, sondern durch ihre Kultur/ihren kulturellen 
Hintergrund unterscheiden.
Die Worte international und multikulturell allein erläutern die Tatsache, dass die 
Beziehungen und der Umgang, die in diesen Gemeinschaften gefördert werden, gewollt 
sind, nicht genug – sie definieren einfach nur den Kontext. „Interkulturelles Leben“ 
dagegen enthält die Nuance des gewollten inneren Wirkens des Geistes, um das Leben 
der Mitglieder auf gegenseitige Anerkennung, Wertschätzung und ein harmonisches 
Zusammenleben hin zu verändern. 

Jesus als Lehrer der Kultur und der Interkulturalität

Durch kulturelle Begegnungen sind wir eingeladen zu lernen und gleichzeitig auf unsere 
eigene unterschwellige Voreingenommenheit zu achten. Uns wird die Gelegenheit 



21

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
 L

SO
SF

   
-  

  M
ög

lic
he

 H
er

au
sf

or
de

ru
ng

en
 d

er
 In

te
rk

ul
tu

ra
lit

ät gegeben, einer Auslegung der Ereignisse – und der Erfahrungen und Lebensumstände 
anderer Menschen – aus der Perspektive unserer eigenen Kultur und Erfahrung zu 
widerstehen. Geert Hofstede, ein renommierter Fachmann im Bereich der Kultur in 
Organisationen, sagt, dass „Kultur die Software des Geistes ist“. Durch die Kultur legen 
wir die Erfahrungen anderer Menschen aus, indem wir sie durch unsere eigene kulturelle 
Brille betrachten – und sie oft mit einem Etikett versehen und in die Schubladen stecken, 
die wir in unserem eigenen Verstand geschaffen haben. So verschließen wir uns der 
Möglichkeit, Beziehungen aufzubauen und Menschen als Individuen kennenzulernen. 
Leider geschieht das in unseren Gemeinschaften und an unseren Arbeitsplätzen nur 
allzu oft; und es setzt sich fort durch lokale, nationale, regionale und globale politische 
Diskurse. 

Wir können viel aus der Geschichte Jesu in Markus 2,1-12 lernen. Es geht darin um Jesu 
Rückkehr nach Kafarnaum und die Heilung eines Gelähmten. In diesem Abschnitt aus der 
Heiligen Schrift heißt es, dass viele Menschen versammelt waren, um Jesus zuzuhören; 
ein gelähmter Mann wurde herbeigebracht und durch das Dach hinuntergelassen mit 
der Bitte, dass Jesus ihn heilen sollte. Hören Sie sich folgendes Gespräch an und denken 
Sie darüber nach, ob es in Ihrem Institut solche Gespräche gibt:

„Als Jesus ihren Glauben sah, sagte er zu dem Gelähmten: Mein Sohn, deine 
Sünden sind dir vergeben! Einige Schriftgelehrte aber, die dort saßen, dachten 
in ihrem Herzen: Wie kann dieser Mensch so reden? Er lästert Gott. Wer kann 
Sünden vergeben außer dem einen Gott? Jesus erkannte sogleich in seinem Geist, 
dass sie so bei sich dachten, und sagte zu ihnen: Was für Gedanken habt ihr in 
euren Herzen? Was ist leichter, zu dem Gelähmten zu sagen: Deine Sünden sind 
dir vergeben! oder zu sagen: Steh auf, nimm deine Liege und geh umher?“

Mk 2,5-9. 

Sogar in Jesu Akt der Barmherzigkeit – er schenkte dem Gelähmten neues Leben – warfen 
die Schriftgelehrten ihm unrechtes Handeln vor. Sie machen sich mehr Gedanken über 
den kulturellen Brauch als über wahre Güte. Und obgleich viele Menschen versammelt 
waren, bildeten sie keine zusammenhängende interkulturelle Gemeinschaft. Ihr Denken 
war vielmehr auf ihre Unterschiede ausgerichtet. Welchen Barrieren stehen wir gegenüber, 
wenn wir auf jene schauen, die in unseren Gemeinschaften „anders“ sind? Denken Sie 
an Altersunterschiede und an junge Menschen, die als neue Generation mit geringer 
Ausbildung und ohne Erfahrung beschrieben werden.

Als Ordensfrauen fordert unser prophetisches Zeugnis uns auf, unsere Unterschiede 
durch konkretes Handeln anzuerkennen und anzunehmen, aber dennoch gelingt es uns 
manchmal nicht, den wahren Geist der Interkulturalität zu verkörpern. Interkulturalität 
bedeutet gleichberechtigtes Interagieren zwischen verschiedenen Kulturen, so dass 
dieses Interagieren gemeinsame kulturelle Ausdrucksformen durch Dialog und 
gegenseitige Achtung hervorbringt.3 Durch dieses Interagieren und diese Begegnungen 
entsteht ein dynamischer Prozess durch den gemeinsamen Aufbau einer neuen 
Kultur, und zwar durch die Verhandlung von Sinn, Haltungen und Perspektiven. Durch 
Gespräche können die Ordensangehörigen Gemeinsamkeiten finden und aufbauen und 
ihre Identität ohne Verurteilung und Angst zum Ausdruck zu bringen. Das Ergebnis sind 
gesunde und lebenspendende Beziehungen – nicht die Assimilierung einiger Kulturen 
durch die dominante Kultur.

Als Ordensfrauen haben wir die besten Voraussetzungen, um in der Interkulturalität zu 
wachsen durch die Tugenden des Glaubens, der Demut und der Liebe; und unsere Herzen 
zu öffnen für ein tieferes Verständnis unterschiedlicher Begegnungen. Mit geschärftem 
Bewusstsein und der Anerkennung der Würde eines jeden Menschen können wir durch 
unser Handeln das Bewusstsein der Gegenseitigkeit fördern – eine Ermutigung für die 



22

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
 L

SO
SF

   
-  

  M
ög

lic
he

 H
er

au
sf

or
de

ru
ng

en
 d

er
 In

te
rk

ul
tu

ra
lit

ät

um etwas zu trinken bitten? Die Juden verkehren nämlich nicht mit den Samaritern. 
Jesus antwortete ihr: Wenn du wüsstest, worin die Gabe Gottes besteht und wer 
es ist, der zu dir sagt: Gib mir zu trinken!, dann hättest du ihn gebeten und er hätte 
dir lebendiges Wasser gegeben.“

In dieser Begegnung beweist Jesus Demut, indem er den ersten Schritt tut und die 
Samariterin einlädt, ihm Wasser zu geben. Durch diese Geste pflegt er interkulturelle 
Kommunikation. Beachten Sie, dass innerer Mut wesentlich ist, um den ersten Schritt zu 
tun, die Barriere zu überwinden. Das „Nein“ der Frau genügt Jesus nicht, denn Verwandlung 
geschieht dadurch, dass man sich mit dem anderen identifiziert und kulturelle Untertöne 
überwindet. Jesus überbrückt die in der Region vorherrschende kulturelle Barriere, die 
Juden und Samariter voneinander trennte. Außerdem erklärt Jesus der Frau, was Gott 
anbietet: lebenspendendes Wasser, das alle Barrieren und Unterschiede überbrückt.

Um unsere Gemeinschaften von multikulturellen oder internationalen Gemeinschaften 

Mitglieder unserer Gemeinschaften, einander zu geben und voneinander zu empfangen 
– und positive Beziehungen aufbauen. Unsere Offenheit, die aus der Achtung der Würde 
eines jeden Menschen heraus entsteht, führt uns dahin, dem „anderen“ zu vertrauen. Mit 
diesem Vertrauen beginnt die interkulturelle Verwandlung, in einer multikulturellen oder 
internationalen Gemeinschaft Wurzeln zu schlagen – und trägt dazu bei, wunderbare 
lebenspendende Beziehungen zu säen. 

Wir sehen das deutlich in der Heiligen Schrift. Als Jesus der Samariterin begegnet, beginnt 
er ein Gespräch mit ihr und lädt sie ein, zu ihm zu kommen: „Gib mir zu trinken!“ Die 
Antwort der Samariterin zeigt ihr Vorurteil in Bezug auf kulturelle Unterschiede; sie ist 
sich des „Andersseins“ Jesu sehr bewusst.

Der Grund für ihre Antwort wird in Johannes 4,9-10 erläutert:

„Die Samariterin sagte zu ihm (Jesus): Wie kannst du als Jude mich, eine Samariterin, 



23

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
 L

SO
SF

   
-  

  M
ög

lic
he

 H
er

au
sf

or
de

ru
ng

en
 d

er
 In

te
rk

ul
tu

ra
lit

ät

Der Weg zum interkulturellen 
Leben legt unsere Verletzlichkeit 
offen und fordert uns auf, Demut, 
Barmherzigkeit und ein reines Herz 
anzunehmen, und Friedensstifter zu 

werden.

ist. Gittins sagt sehr schön, dass „interkulturelles Leben vom Engagement der Mitglieder 
und gegenseitiger Unterstützung abhängt, damit die Einzelnen eine positive Haltung, 
Offenheit zum Lernen und den Willen zur Veränderung annehmen und entwickeln 
können“.4 Dieser Prozess ist das Werk des Geistes, der in und um die Mitglieder der 
Gemeinschaft weht, um sich gewollt zu öffnen und verwundbar zu werden, zuzuhören 
und sich für persönliche und gemeinschaftliche Veränderung einzusetzen.

Lassen Sie uns jetzt einige Herausforderungen betrachten, die das interkulturelle Leben 
verhindern.

Herausforderungen der Interkulturalität in Afrika

Wie bereits erwähnt, ist Afrika reich an Kultur und Bräuchen. Die Kultur entwickelt sich 
durch menschliches Interagieren und wird durch menschliche Kommunikation geschaffen 
und aufrechterhalten.5 Ich definiere Kultur als ein organisiertes System der Sinnschaffung, 
das den Kontext bildet für alles, was Menschen als Mitglieder der Gesellschaft haben und 

in wahres „interkulturelles Leben“ zu verwandeln, müssen wir die Divergenzen, die wir 
sehen, beim Namen nennen, einschließlich der Herausforderungen, Klischees, Konflikte, 
Macht und weiterer Barrieren, die uns daran hindern, Brücken zu bedeutsamen 
Beziehungen in unseren Begegnungen zu bauen. Letzten Endes fühlt sich die Samariterin 
von der Einladung Jesu nicht bedroht. Folglich nimmt sie das Gespräch auf, und dieses 
Gespräch führt zu ihrer Umkehr, eine geschwisterliche Beziehung wächst, und sie wird 
zur wahren Jüngerin Jesu.  

Welche kulturellen Bräuche trennen uns in unseren Gemeinschaften voneinander? Welche 
Klischees werden in unseren Gemeinschaften weitergegeben? Welche Schritte unternehmen 
wir, um Barrieren gegen interkulturelles Bewusstsein und interkulturelles Handeln in unseren 
Gemeinschaften zu überbrücken?

Der renommierte Experte für Interkulturalität P. Anthony Gittins erklärt, dass 
interkulturelles Leben ein auf dem Glauben gründender lebenslanger Umkehrprozess 



24

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
 L

SO
SF

   
-  

  M
ög

lic
he

 H
er

au
sf

or
de

ru
ng

en
 d

er
 In

te
rk

ul
tu

ra
lit

ät tun. Traditionell steht im Mittelpunkt der Kultur von ethnischen Gruppen und Stämmen 
die Familie; sie kommt in der Kunst, der Musik und der oralen Literatur zum Ausdruck. 
Afrikanische Philosophen wie John Mbiti sagen, dass die Afrikaner das Leben als ein großes 
Ganzes betrachteten und die Religion alle Aspekte des Lebens durchdrang. Trotz des 
Einflusses der Moderne spielt die Religion im heutigen Afrika eine entscheidende Rolle 
im sozialen, wirtschaftlichen und politischen Leben der Menschen.6 Auch afrikanische 
Sprichwörter wie „man braucht ein ganzes Dorf, um ein Kind zu erziehen“, machen den 
Reichtum, die Gemeinschaftsaspekte und den Wert von Kindern und Familie in Afrika 
deutlich. Die wissenschaftliche Arbeit von Erzbischof Desmond Tutu hebt wichtige 
Beziehungen in afrikanischen Gemeinschaften hervor; er gebraucht dafür einen in vielen 
afrikanischen Ländern häufig vorkommenden Begriff: Ubuntu. Tutu definiert „Ubuntu“ 
als den Glauben, dass „ein Mensch ein Mensch ist durch andere Menschen, in dem Sinne, 
dass meine Menschlichkeit eng mit der deinen verbunden, verknüpft ist. Und wenn ich 
dich entmenschliche, dann entmenschliche ich unvermeidlich mich selbst.“7 „Ubuntu“ 
bringt wahren Humanismus und wahre Beziehung zum Ausdruck und bietet somit eine 
wesentliche Grundlage für die Interkulturalität.

Trotz dieses Vorteils gibt es dennoch zahlreiche Herausforderungen. Ich möchte über 
neun der wichtigsten Herausforderungen, die in unserer Gesellschaft und in unseren 
Gemeinschaften vorherrschen, sprechen.

Erstens, die Herausforderung der Dominanz von Stammesverbänden. Wenn die 
Afrikaner Ubuntu verkörpern, warum werden dann einige Mitglieder der Gemeinschaft 
als „Fremdgruppe“ eingeordnet? Interessanterweise haben einige große ethnische 
Gruppen/Stammesverbände die Leitungsautorität und Macht in Politik, Kirchen, 
Organisationen und Kongregationen. Die dominante Kultur ordnet die Gebräuche 
ethnischer Minderheiten unter und minimiert sie. Eine solche Dominanz führt zu Leiden, 
Entfremdung und Groll. Während dies gewöhnlich dem sozialen oder politischen Bereich 
zugeschrieben wird, kommt es auch in Ordensinstituten häufig vor. Zum Beispiel sind 
Minderheiten in Ordenskapiteln oft nur minimal oder gar nicht vertreten, und die 
Kandidatur für Leitungsdienste ist fast immer mit der ethnischen oder geographischen 
Herkunft verbunden. Leitungsverantwortliche immer aus derselben ethnischen Gruppe 
zu wählen, die ihre spezielle Agenda für die ganze Kongregation verfolgt, kann sich negativ 
auf die Kongregation auswirken. Außerdem weigern sich einige Leitungsverantwortliche, 
am Ende ihrer Amtszeit zurückzutreten – parallel zu politisch Verantwortlichen, die sich 
als unersetzlich betrachten, ganz gleich, was die Verfassung und die Bestimmungen 
zur Machtübergabe sagen. Wir sind aufgefordert, unseren Leitungsdienst anders zu 
gestalten. Ich übernehme die Definition des Leitungsdienstes von Robert K. Greenleaf, 
der eine Vielzahl von Kongregationen, Priesterseminaren und Kirchenleitungssystemen 
untersucht hat. Er hat den Begriff „servant leadership“ [dienender Leitungsdienst] geprägt: 
eine Form des Leitungsdienstes, der aus dem Wunsch eines Menschen hervorgeht zu 
dienen, Sorge zu tragen und sich um die verschiedenen Nöte der ihnen anvertrauten 
Menschen zu kümmern.8 „Servant leadership“ beginnt bei dem natürlichen Bestreben 
eines Menschen, dienen zu wollen; dann folgt eine bewusste Entscheidung, sich um 
den Leitungsdienst zu bemühen. Sehen wir diese Form des Leitungsdienstes in unseren 
Gemeinschaften? Was motiviert die Leitungspersonen in unseren Gemeinschaften? Kennen 
Sie Probleme mit Ordensoberen, die für immer in ihrer Führungsposition bleiben wollen oder 
die meinen, dass der Leitungsdienst innerhalb der „Eigengruppe“ – der eigenen ethnischen 
Gruppe oder dem eigenen Stammesverband – bleiben sollte?

Zweitens, die Herausforderung gewollter oder unbewusster Vorurteile. Vorurteile 
in Bezug auf Ernennungen oder Zuweisungen von Diensten, weiterführenden Studien 
und lukrativen Projekten gibt es in Gemeinschaften und in der afrikanischen Gesellschaft 
sehr häufig – das gilt auch für politische Ämter und Kirchen. Manchmal scheinen 
Günstlings- und Vetternwirtschaft akzeptable Vorgehensweisen zu sein. Ernennungen 



25

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
 L

SO
SF

   
-  

  M
ög

lic
he

 H
er

au
sf

or
de

ru
ng

en
 d

er
 In

te
rk

ul
tu

ra
lit

ät finden oft auf der Grundlage ethnischer Abstammung oder von Freundschaften statt und 
nicht aufgrund von individuellen Fähigkeiten, Begabungen und Diensten an der Sendung 
des Instituts oder einer Diözese. Für einige Menschen, die in den Leitungsdienst gewählt 
werden, erweist sich die Gelegenheit zu dienen als „unsere Zeit, etwas von der Torte 
zu bekommen; die anderen sollen warten, bis sie dran sind.“ Gewolltes interkulturelles 
Leben lädt die Mitglieder zu echter Entscheidungsfindung bei Wahlen und Handlungen 
innerhalb des Instituts ein. Welche ethnischen Bündnisse gibt es in Ihren Instituten? Welche 
Auswahlprozesse gibt es bei Ernennungen für apostolische Dienste oder weiterführende 
Studien? Wer sind die „Eigengruppe“ und die „Fremdgruppe“ in Ihren Gemeinschaften?

Drittens, die Herausforderung der Rekrutierung. Ich habe mit Schwestern 
zusammengearbeitet, die die Herausforderungen für den Rekrutierungsprozess von 
Frauen für Ordensinstitute erläutert haben. Wer in der Förderung von Berufungen oder 
in der Ausbildung tätig ist, kann tendenziell bestimmte Kulturen, ethnische Gruppen oder 
Stämme repräsentieren. Zwar ist es für die Institute gut, Mädchen aus verschiedenen 
ethnischen Gruppen zu rekrutieren, aber einige Dienste, Organisationen und 
Ausbildungshäuser werden von bestimmten ethnischen Gruppen beherrscht. Manchmal 
werden Minderheiten bei Rekrutierungsbemühungen sogar absichtlich ausgegrenzt, um 
sicherzustellen, dass ein großer Anteil der Ordensangehörigen aus einer bestimmten 
Region, Ethnie oder Rasse stammt. Und es ist kein Geheimnis, dass Frauen aus anderen 
Stammesverbänden, die die Ausbildung beginnen, sie es niemals bis zu den Gelübden 
schaffen werden – nicht, weil sie keine Berufung haben, sondern weil implizite Vorurteile 
ganz vorne stehen. Junge Frauen aus ethnischen oder nationalen Minderheiten, die 
das Ordensleben ausprobieren, werden als „Fremdgruppe“ behandelt – und gehen am 
Ende oft wieder. Gibt es bestimmte Rekrutierungsprozesse, die dafür sorgen sollen, dass im 
Ausbildungshaus Vielfalt vorhanden ist? Repräsentation ist eine Sache, aber gibt es gewolltes 
Bemühen im Dienst des interkulturellen Lebens? Oder wird nur auf Assimilation bestanden? 

Viertens, die Herausforderung der Assimilation. Westliche Missionare haben 
das Assimilationsmodell angewandt, um afrikanische Ordensfrauen auszubilden, 
einschließlich Gebet, Essen, Sitten und Gebräuchen im Institut etc. Bis heute wird 
das Assimilationsmodell in Ordensinstituten angewandt: Jeder assimiliert sich an die 
Gebräuche der dominanten Kultur. Von den Auszubildenden wird verlangt, dass sie ihr 
Verhalten ändern, um sich den Konventionen der Gemeinschaft anzupassen. Menschen 
mit anderem Hintergrund oder aus anderen sozialen Schichten, die in Gemeinschaften 
mit einer dominanten Kultur eintreten, versuchen, sich so zu verhalten, dass es für 
die dominante ethnische oder regionale Gemeinschaft akzeptabel ist. Zwar kann das 
ein gewisses Zusammengehörigkeitsgefühl schaffen, aber es kann auch Klischees 
weiterverbreiten; einschließlich der Meinung, dass bestimmte Merkmale, Eigenschaften 
und Verhaltensweisen typisch seien für Angehörige einer bestimmten Gruppe außerhalb 
des dominanten Modells. Das sich wandelnde soziale und globale Umfeld fordert die 
Ordensinstitute heute auf, einige ihrer Gebräuche in dieser Hinsicht zu revidieren, da 
neue Mitglieder reifer und erfahrener sind und in die Gemeinschaften integriert werden 
müssen. Um Mitglieder anzuziehen und zu behalten, ist es wichtig, dass Ordensinstitute 
Strategien entwickeln, um unterschiedliche Mitglieder aufzunehmen, zu fördern und zu 
unterstützen. Auf diese Weise stellen wir die Lebenskraft jener Gemeinschaften sicher 
und fördern die Solidarität. Das kann erreicht werden, wenn die Ordensangehörigen 
versuchen, anderen ein Zugehörigkeitsgefühl zu geben – auf allen Ebenen. Wir müssen 
uns darum bemühen, Beziehungen aufzubauen, in denen Menschen sich physisch und 
psychologisch geborgen fühlen, damit sie wissen, dass sie sie selbst sein und sich frei 
äußern können, ohne dafür bestraft zu werden.

Fünftens, die Herausforderung der Macht. Macht kann Menschen leicht korrumpieren, 
wie im politischen Bereich unschwer zu erkennen ist. Das interkulturelle Leben lädt 
uns ein, darüber nachzudenken, wie wir die Macht in unseren Instituten oder Diensten 



26

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
 L

SO
SF

   
-  

  M
ög

lic
he

 H
er

au
sf

or
de

ru
ng

en
 d

er
 In

te
rk

ul
tu

ra
lit

ät gebrauchen, um denen zu diesen, die wir leiten, und wie wir die Ressourcen benutzen 
und teilen. Wird die Macht dazu gebraucht, andere zu befähigen, aus ihrer eigenen 
einzigartigen Kraft zu schöpfen? Werden die Ressourcen eingesetzt, um Fähigkeiten zu 
entwickeln, Netzwerke zu schaffen und einander zu unterstützen, so dass alle kollektiv 
haben, was sie brauchen, um Ziele für das Institut und für das Wohlergehen aller zu 
erlangen? Oder wird die Macht missbraucht als Mittel, um andere einzuschüchtern oder 
unfair zu behandeln? Haben wir Vorurteile in unserem Handeln? Versuchen wir in unserer 
Machtposition, andere zu befähigen, selbständig zu handeln, so dass sie Kontrolle über 
ihr Leben und ihre Erfahrungen verspüren und es ihnen ein Gefühl der Hoffnung und der 
Möglichkeiten gibt? 

Sechstens, die Herausforderung des Konflikts. In der menschlichen Gesellschaft sind 
Konflikte unvermeidlich. Dennoch ist es sehr wichtig, die Ursachen, die den Konflikten 
zugrunde liegen, sowie gute Strategien, Konflikte zu mildern bevor sie ausbrechen, 
tief zu erforschen. Ich denke an die zahlreichen Konflikte in Afrika: im Südsudan, im 
Kongo, in Mali und in vielen anderen Ländern und Regionen. Diese Konflikte entstehen 
aus Machtfragen, Führungskämpfen, kulturellen Unterschieden, Gleichgültigkeit und 
aufgrund von Ressourcen. Eine Unfähigkeit, kulturelle Unterschiede zu überbrücken, 
sowie Widerstand gegen das Teilen von Macht heizen Konflikte an. Konflikte werden 
als Mittel benutzt, um Menschen mit anderen politischen Meinungen einzuschüchtern, 
und als Vorwand für religiöse Verfolgung. Sie flößen Furcht ein, vertreiben die Armen 
von ihrem Land und lassen Gemeinschaften verarmen. Vorurteile und Schikanierung 
ethnischer Gruppen lassen Klischees weiterleben, die ein „Fremdsein“ aufgrund von 
Unterschieden fördern, so dass einige Gruppen sich anderen unterlegen fühlen. Und 
natürlich führt das zu Furcht und Hass, was dann die Konflikte noch mehr anheizt.

Zum Beispiel ist Ruanda ein christliches Land; 80 Prozent der Bevölkerung sind Christen. 
Von diesen sind 45 Prozent Katholiken und 35 Prozent Protestanten verschiedener 
Konfessionen. Dennoch kam es 1994 in Ruanda zum Völkermord: Ethnische 
Gemeinschaften wurden dezimiert, und viele arme Menschen, die die kulturellen 
Grundlagen nicht verstanden haben, haben ihr Leben verloren. Wenn das Evangelium 
Christi wirklich verkündigt worden und in den Herzen der Menschen verankert war, 
warum kam es dann zum Völkermord? 2017 hat Papst Franziskus offiziell um Vergebung 
für die Rolle der Kirche beim Völkermord von 1994 gebeten, indem er feststellte, dass in 
Ruanda „die Sünden und Fehler der Kirche und ihrer Glieder das Antlitz des Katholizismus 
bis ins Äußerste entstellt haben“.9

Erst im vergangenen Jahr wurde ein Priester der Diözese Rumbek angeklagt, eine Rolle 
gespielt zu haben beim Attentat auf P. Christian Carlassare, nachdem dieser zum Bischof 
von Rumbek ernannt worden war.10 In Kenia wurde ein Priester namens Guyo Waqo zu 
27 Jahren Haft verurteilt für die Ermordung von Luigi Locati, den damaligen Bischof die 
Diözese Isiolo in Kenia.11 Diese drei Beispiele zeigen, dass Hass, Gleichgültigkeit, Kämpfe 
um Macht Ressourcen zugrunde lagen: Das Ergebnis war in allen Fällen der Verlust von 
Menschenleben. Wie gehen wir in Ordensinstituten mit Hass, Frustration, Gleichgültigkeit 
und Konflikten um? Das interkulturelle Leben ist eine Gelegenheit zur Selbstprüfung; ein 
Weg für uns zu erkennen, dass auch wir „andere“ sind aus der Perspektive von Menschen, 
die anders sind als wir. Und in einem interkulturellen Lebensumfeld sind genau das 
manchmal die Menschen, mit denen wir leben, arbeiten und beten.

Siebtens, die Herausforderung der älteren Menschen. Vor einigen Jahren habe 
ich ein zentralafrikanisches Land besucht. Ich wohnte in einem Gästehaus mit vielen 
Schwestern, die aus verschiedenen Ländern in Afrika und Europa kamen. Ich begegnete 
dort einer Missionarin aus Europa, die verstört und verletzt zu sein schien. Sie hatte 
45 Jahre lang in jenem Land gedient, mehrere Krankenhäuser aufgebaut und in hohen 
Positionen als Krankenhausdirektorin gedient. Sie war verstört, weil sie gerade abrupt – 
ehrlich gesagt brutal – aus ihrer Leitungsposition im Krankenhaus entlassen worden war. 



27

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
 L

SO
SF

   
-  

  M
ög

lic
he

 H
er

au
sf

or
de

ru
ng

en
 d

er
 In

te
rk

ul
tu

ra
lit

ät

Erwartungen zerbrach und die Rolle der Frauen in der Gesellschaft veränderte, indem 
es ihnen die Möglichkeit gab, in das Ordensleben einzutreten und eine Ausbildung zu 
bekommen. Heute gibt es die Tendenz zu einem Konflikt zwischen dem Ordensleben und 
dem Leben nach den Gelübden – eigentlich sollte nichts dazwischenstehen. Auch nach 
der Ausbildung haben einige geweihte Ordensfrauen kein vollkommenes Verständnis 
für das Opfer und die Lebensweise, zu der sie sich als Ordensfrauen verpflichten: 
für die Berufung zur Jüngerschaft und das Leben nach den Gelübden in ihrem vollen 
Ausmaß. Die Entscheidung, nicht zu heiraten und nach den Gelübden der Keuschheit, 
des Gehorsams und der Armut zu leben, ist eine bewusste Entscheidung; mit glasklaren 
Erwartungen. Das kann für einige sehr schwierig sein. Die Interkulturalität – die alle 
Menschen aller Berufungen wertschätzt – hat die Macht, uns zu helfen, uns diesen 
Herausforderungen als Gemeinschaft zu stellen, wenn wir den Dialog eröffnen, um frei 
über die Herausforderungen und die Schwierigkeiten zu sprechen, die jeder einzelne 
erfährt, und dahin geführt werden, bewusste und fundierte Entscheidungen zu treffen.

Die neue Provinzleitung brauchte ihre Dienste nicht mehr – sie war jetzt mit 70 Jahren 
„alt“. Ihr wurde nicht gestattet, ihre Verantwortung an andere weiterzugeben oder ihr 
45. Dienstjubiläum zu feiern. Sie war nicht darauf vorbereitet, aus dem aktiven Dienst 
auszuscheiden, und schon gar nicht darauf, in ihr Heimatland in Europa zurückzukehren. 
Zwar hat diese Geschichte noch weitere Aspekte, aber ein solches Handeln ist in Instituten 
und an Arbeitsplätzen nicht ungewöhnlich. Interkulturelles Leben – das nicht nur für 
Ethnizität und Sprache gilt, sondern auch für das Alter – fordert uns auf, älter werdende 
Menschen im Dialog zu begleiten.

Wir können lernen aus der Einladung des Propheten Jesaja:

„Kommt doch, wir wollen miteinander rechten, spricht der Herr. Sind eure Sünden 
wie Scharlach, weiß wie Schnee werden sie. Sind sie rot wie Purpur, wie Wolle 
werden sie.”

Wie behandeln wir unsere älteren Menschen nach vielen Dienstjahren? Wie behandeln 
wir jene, die es schwer haben und Gefahr laufen, aufgrund ihres Alters oder anderer 
Herausforderungen aus unseren Diensten entlassen zu werden? Dialog schafft 
Verständnis und trägt dazu bei, Ansätze zu erkennen, um Lösungen für Probleme zu 
finden. Am 25. Juli 2021 sagte Papst Franziskus im Rahmen einer Feier für Großeltern und 
ältere Menschen mit sehr ausdrucksstarken Worten: „Die älteren Menschen sind keine 
wegzuwerfenden Reste des Lebens. Sie sind jene kostbaren Brotstücke auf dem Tisch 
unseres Lebens, die uns immer noch mit einem Duft nähren können, den wir verloren 
haben.“

Achtens, die Herausforderung des geweihten Lebens. Anders als in der heutigen 
Gesellschaft bestand die traditionelle Rolle afrikanischer Frauen darin zu heiraten, Kinder 
zu gebären und den Haushalt zu führen. Anders als heute gab es nicht viele Alternativen. 
Folglich wurden die Frauen angewiesen, die Familie zu ernähren und für sie und das 
Heim Sorge zu tragen. Dann boten missionarische Begegnungen Frauen einen anderen 
Lebensstil an: den Eintritt in das Ordensleben und sogar die außerhäusliche Arbeit. Durch 
Erziehung und Bildung lernten Mädchen das Ordensleben als Berufung kennen: wenn 
jemand eine persönliche Entscheidung trifft, um auf eine innere Umkehr und auf den 
Wunsch, das Leben für die Liebe und den Dienst hinzuschenken, zu antworten. Das ist 
Gottes schöpferisches Handeln. Nur Gott allein kann einen Menschen befähigen, ein mit 
Christus vereintes Leben zu führen – die einzigartige Form des geweihten Lebens. Gottes 
Ruf geht über Ethnizität, gesellschaftlichen Status und politische Meinungen hinaus; und 
die Würde eines jeden Menschen, der auf die Berufung antwortet, sollte geachtet werden. 
Missionare haben bedeutende Opfer gebracht; und der Aufbau eines neuen kulturellen 
Narrativs geriet in Konflikt mit einige afrikanischen Gebräuchen, indem es traditionelle 



28

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
 L

SO
SF

   
-  

  M
ög

lic
he

 H
er

au
sf

or
de

ru
ng

en
 d

er
 In

te
rk

ul
tu

ra
lit

ät Neuntens, die Herausforderung traditioneller Gebräuche. Die Kirche und die 
Bischofssynode ermutigen auch weiterhin zur Inkulturation religiöser Traditionen, die 
den Afrikanern gestattet, den Glauben in ihrem eigenen kulturellen Kontext zu leben. In 
seinem Apostolischen Schreiben „Die Freude des Evangeliums” schrieb Papst Franziskus: 
„In den christlichen Ausdrucksformen eines evangelisierten Volkes verschönert der 
Heilige Geist die Kirche, indem er ihr neue Aspekte der Offenbarung zeigt und ihr ein 
neues Gesicht schenkt. In der Inkulturation führt die Kirche ‚die Völker mit ihren Kulturen 
in die Gemeinschaft mit ihr ein‘, denn ‚jede Kultur bietet Werte und positive Formen, 
welche die Weise, das Evangelium zu verkünden, zu verstehen und zu leben, bereichern 
können‘“ (Evangelii gaudium, 116).

Obwohl die Lehren der Kirche sehr deutlich sind, gibt es manchmal Missverständnisse 
und andere Probleme bezüglich einiger kultureller Gebräuche. Ein Bericht des 
Außenministeriums der Vereinigten Staaten von 2018 zeigte, dass Tausende von 
Frauen und ihre Kinder im Norden Ghanas obdachlos wurden, nachdem sie der Hexerei 
bezichtigt worden waren. In mehr als sechs Hexenlagern, die über die Region verteilt 
sind, leben 2000-2500 erwachsene Frauen und über 1000 Kinder.12 Hexerei und Zauberei 
sind in einige kulturellen Gebräuchen in Afrika traditionell tief verwurzelt. Es ist sehr 
wichtig, diesen Gebräuchen Aufmerksamkeit zu schenken und darauf zu achten, wie 
in Ordensgemeinschaften, an Arbeitsplätzen und bei den Menschen, denen man dient, 
über sie gesprochen wird. Manchmal sind Gemeinschaften durch Gespräche über solche 
Dinge zerbrochen und Angehörige bestimmter ethnischer Gruppen stigmatisiert worden. 
Es muss erforscht werden, welche kulturellen Gebräuche in die Liturgie und die religiösen 
Feiern integriert werden sollen, um sicherzustellen, dass sie mit den Lehren der Kirche 
im Einklang stehen. Es gibt noch weitere Herausforderungen, die unsere Gesellschaft 
beeinflussen, ebenso wie Chancen – lassen Sie uns innehalten, hinschauen, beobachten 
und aufmerksam zuhören. 

Wohin bewegen wir uns von hier?

Insgesamt das gewollte interkulturelle Leben eine Herausforderung, und zwar nicht 
nur weil ethnische Vielfalt komplex ist; auch Institute, deren Angehörige aus ein und 
demselben Land und aus derselben ethnischen Gruppe stammen, haben manchmal 
Schwierigkeiten im Zusammenleben. Oft entspringen diese Schwierigkeiten Problemen 
wie Geld, Macht, Überlegenheitsgefühlen, Vorurteilen und der Herabsetzung anderer – 
und über das, was an der Wurzel dieser Probleme liegt, wird selten gesprochen, was 
dazu führt, dass viele Ordensangehörige im Stillen leiden. Ordensinstitute haben sich 
bemüht, Angehörige verschiedener Nationalitäten und Kulturen in der anfänglichen 
Ausbildung oder der ständigen Weiterbildung zusammenzubringen, in der Hoffnung, 
die interkulturelle Herausforderung so zu überwinden. In Wirklichkeit ist es in einem 
solchen Kontext jedoch nicht selten so, dass eine ethnische Gruppe dominiert: Sie 
priorisiert die Umgangssprache, das Essen, die Musik und andere Gebräuche vor wie 
sie von der dominanten Kultur diktiert werden, während andere Kulturen unwichtig sind 
oder unsichtbar gemacht werden. Folglich werden die Angehörigen von Minderheiten 
oft zunehmend unglücklich und entfremdet, das Schweigen wird die Norm. Die gewollte 
internationale oder multikulturelle Gemeinschaft kommt daher nicht zustande; vielmehr 
entwickeln Ordensangehörige eine negativ Haltung, die dazu führt, dass sie sich nicht 
engagieren.

Indem man einfach Menschen mit unterschiedlichem Hintergrund zusammenbringt, 
schafft man noch keine interkulturelle Gemeinschaft. Schüler in einem Internat, Studenten 
im Studentenheim oder Teilnehmer an einem Kongress erlangen zum Beispiel durch die 
Nähe anderer nicht plötzlich interkulturelles Wissen. Wahre interkulturelle Gemeinschaft 
geht aus einem gewollten Entscheidungsprozess hervor, der es den Einzelnen gestattet, 
ihre Individualität zu entwickeln, der Dialog ermutigt und fördert und eine Atmosphäre 



29

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
 L

SO
SF

   
-  

  M
ög

lic
he

 H
er

au
sf

or
de

ru
ng

en
 d

er
 In

te
rk

ul
tu

ra
lit

ät der Offenheit für das Lernen schafft. Eine interkulturelle Gemeinschaft fördert die Würde 
des Einzelnen, unterstützt Inklusivität und Fairness und schätzt die Begabungen, die harte 
Arbeit, die Aufmerksamkeit, die Beiträge und die Ideen anderer. Sie ist eine Gemeinschaft, 
die glaubt, dass die Gedanken, Ansichten und Perspektiven anderer Menschen wichtig 
sind. Wo aktives Zuhören und Streben nach Verständnis die Norm ist. Wo Vertrauen und 
Achtung sich entwickeln und alle sich zuhause und willkommen fühlen.

Abschließend möchte ich auf die Lehren Jesu als wichtigsten Ausgangspunkt unseres 
Weges zur Interkulturalität zurückkommen. In der Bergpredigt offenbart Jesus durch die 
Seligpreisungen das hohe Gesetz der Liebe:

„Selig die Barmherzigen; denn sie werden Erbarmen finden. Selig, die rein sind im 
Herzen; denn sie werden Gott schauen. Selig, die Frieden stiften; denn sie werden 
Kinder Gottes genannt werden.“
Mt 5, 7-9. 

Der Weg zum interkulturellen Leben legt unsere Verletzlichkeit offen und fordert uns auf, 
Demut, Barmherzigkeit und ein reines Herz anzunehmen, und Friedensstifter zu werden. 
Er ist ein Weg, der zum Umdenken führt in Bezug auf das, was wir immer als absolute 
Wahrheit betrachtet haben, ein ständiger Lernprozess – dieser Weg erfordert Offenheit, 
Fügsamkeit und Güte. 
Wenn wir Autorität und Macht besitzen und uns im Leitungsdienstes befinden, dann ist 
es gut, uns Jesu Lehre in Mt 25,35 vor Augen zu halten: „Ich war fremd und ihr habt 
mich aufgenommen.“ Jesus spricht diese Worte mit offenem Herzen und ist empfänglich 
für die Not des „anderen“. Denken Sie an jene, die in unseren Gemeinschaften und 
an unseren Arbeitsplätzen als die „anderen“ betrachtet werden – wir können ihnen 
helfen, ein Zuhause zu finden oder nach Hause zu kommen. Interkulturelles Leben 



30

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. J
an

e 
W

ak
ah

iu
 L

SO
SF

   
-  

  M
ög

lic
he

 H
er

au
sf

or
de

ru
ng

en
 d

er
 In

te
rk

ul
tu

ra
lit

ät erfordert Entscheidungsfindung, gewolltes Engagement, Dialog in der Gemeinschaft 
aus verschiedenen Perspektiven heraus, Nachdenken über die Eignung von Kandidaten 
sowie die Bereitschaft und den Willen, sich anzupassen und von anderen zu lernen. 
Es ist eine wunderbare Gelegenheit, Menschen zu helfen, Unterschiede anzunehmen, 
verschiedene Weltanschauungen und die Fähigkeit zur sozialen Analyse zu entwickeln.

Außerdem ist Ubuntu ein machtvolles Mittel, um eine Gemeinschaft zu stärken, 
zu kommunizieren und eine Gruppenidentität zu formen, die abhängig ist von 
Gegenseitigkeit, Empathie, Großherzigkeit und dem Engagement ihrer Mitglieder. Gittins 
weist darauf hin, dass wir als Ordensfrauen den Glauben nicht ohne unsere kulturellen 
Eigenschaften zum Ausdruck bringen können. Denn die kulturellen Eigenschaften sind 
ein Teil von uns. Eine interkulturelle Gemeinschaft muss die kulturelle Identität eines 
jeden Menschen als Geschenk wertschätzen.

Um die Dynamik des interkulturellen Lebens zu erkennen, ist es daher lebenswichtig, 
Kultur nicht nur als das zu verstehen und zu erkennen, was uns voneinander unterscheidet, 
sondern als gemeinsamen Nenner – denn kein Mensch ist ohne Kultur. Interkulturelles 
Training wird Ordensfrauen zweifellos helfen zu lernen, gesunde Beziehungen zu pflegen 
und gemeinsam interkulturelle Gemeinschaften aufzubauen, aber das Lernen allein wird 
diese Gemeinschaften nicht verändern. Von den Mitgliedern der Gemeinschaften wird 
verlangt, guten Willen zu haben, Ambiguität und Fehlern gegenüber tolerant zu sein, 
Frustrationen Luft machen zu können ohne zu verurteilen, angemessen zurechtweisen 
und wirklich aufmerksam zuhören, ermutigen und Mitgefühl zeigen zu können. 

Schließlich muss ein implizit zum Ausdruck gebrachte kollektives Bewusstsein vorhanden 
sein, dass dies ein Weg der Heilung und der Begleitung zur Ganzheitlichkeit ist. All das 
wird dazu beitragen, lebenspendende Gespräche zu beginnen, die geschwisterliche 
Beziehungen, Solidarität miteinander, ein gesundes Gemeinschaftsleben, eine 
Atmosphäre der gegenseitigen Unterstützung und vor allem die Ausrichtung unseres 
Lebens auf Gott fördern, der diesen Weg mit uns geht. Wir sind nicht allein, Jesus hat uns 
verheißen: „Siehe, ich bin mit euch alle Tage bis zum Ende der Welt.“ Amen. Mt 28,20.

1	 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/nigeria-population
2	 World Population Review: https://worldpopulationreview.com/countries/egypt-population
3	 UNESCO: https://en.unesco.org/creativity/interculturality
4	 Anthony Gittins & Gerald A. Arbuckle (2015). Living Mission Interculturally: Faith, Culture, and the Renewal 

of Praxis. Collegeville, Minnesota, Liturgical Press.
5	 Wakahiu, J. 2015. Foundations of religious Institutes and Impact of Technology Innovation on Sisters in Af-

rica: A Sociocultural Approach. In Voices of Courage: Historical, Sociocultural, and Educational Journeys of 
Women Religious in the East and Central Africa.

6	 Mbiti, John. 1999. African Philosophy and Religions, S. 15 [dt.: Afrikanische Religion und Weltanschauung]
7	 Tutu, Desmond. 2000. No future without hope.
8	 Greenleaf, 1998
9	 E-International Relations: https://www.e-ir.info/2020/08/09/accepting-the-unacceptable-christian-

churches-and-the-1994-rwandan-genocide/
10	 America Magazine: https://www.americamagazine.org/faith/2021/04/28/attackers-shoot-italian-bishop-

elect-south-sudan-240548
11	 Standard Chartered: https://www.standardmedia.co.ke/national/article/2001419925/luigi-locati-murder-

priest-who-killed-bishop-sentenced-to-12-years-in-jail
12	 Global Sisters Report: https://www.globalsistersreport.org/news/ministry/news/women-accused-witch-

craft-ghana-find-refuge-outpost-run-sisters



31

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

1.	 Was ich gesehen und gehört habe: Feststellungen und Fragen

Als Ausgangspunkt machen wir drei Feststellungen:

Erste Feststellung:

In einigen Ortskirchen ist ein fast vollständiges Verschwinden der Generationen 
unter 50 aus dem Gemeindeleben zu beobachten. Unterschiedliche Meinungen und 
Glaubensrichtungen bilden heute den Hintergrund einiger Ortskirchen. Es gibt keine 
Antworten, aber – zuweilen überraschende – Antwortversuche seitens einiger Ortskirchen. 
Es ist die Rede von Öffnung in moralischen Fragen, von der Verwurzelung der Identität 
oder der Kooptation von Laien in Ämter auf verschiedenen Ebenen. Aber genügt das? Wir 
haben gesehen, dass weder der Mut Johannes Pauls II. noch der intellektuelle Scharfsinn 
Benedikts XVI. genügt hat, um die Kirche wieder in das Spiel der großen Geschichte zu 
bringen. Die Realität in der heutigen Welt sieht so aus, dass die Autorität der Hierarchie 
auf geistlicher Ebene von der Geschichte hinweggefegt worden ist. 
In seiner Sinnsuche akzeptiert der moderne Mensch die Antworten, die ihm von 
oben gegeben werden, nicht mehr. Die heutige Religiosität stellt die Bedeutung des 
persönlichen Weges bei der Sinnsuche vor das Angebot der Institution Kirche. Daher 
muss die persönliche Suche nach dem Glauben des Menschen in den Mittelpunkt 
gestellt werden. Nur von diesem neuen Mittelpunkt aus wird es möglich sein, ein starkes 
Bedürfnis nach Zugehörigkeit und katholischer Identität wiederherzustellen.

Sr. Anne Béatrice Faye CIC gehört der „Congrégation de l‘Immaculée 
Conception de Castres“ an. Sie hat ein Diplom in Philosophie von der 
Universität „Cheik Anta Diop“ in Dakar (Senegal) und beschäftigt sich 
mit Fragen zur Förderung der Frau im afrikanischen Kontext. Sie ist 
Philosophiedozentin und Mitglied der „Association des Théologiens 
Africains” (ATA).

Der Vortrag wurde auf Französisch im Dezember 2021 im Rahmen 
eines von der JPIC-Kommission der beiden Vereinigungen UISG-USG 
veranstalteten Workshops gehalten.

Sr. Anne Béatrice Faye CIC

SYNODALITÄT IN DER KATHOLISCHEN KIRCHE



32

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
 C

IC
   

-  
 S

yn
od

al
itä

t i
n 

de
r k

at
ho

lis
ch

en
 K

irc
he Zweite Feststellung:

In anderen Ortskirchen dagegen sprudelt es vor jugendlicher Lebenskraft, gibt es 
zahlreiche Initiativen und verschiedene Bewegungen, die Herausforderungen mit sich 
bringen, unter anderem: 

–	 die Herausforderung der Identität;
–	 die Herausforderung der Begegnung mit dem Anderen; 
–	 die Herausforderung der soziokulturellen Vielfalt; 
–	 und die Herausforderung, der Welt eine Botschaft und ein Handeln zu schenken, die 

dem fließenden Kontext der gegenwärtigen Krisen angepasst sind. Ich denke dabei 
besonders an die Kirchen in Afrika, die ich besser kenne.

Dritte Feststellung:

Schließlich ist die ganze Kirche aufgerufen, sich der Notwendigkeit und Dringlichkeit 
bewusst zu werden, die ökumenische Dimension und den Dialog mit anderen Gläubigen 
und mit Nichtgläubigen zu integrieren. Das ist eine Perspektive der Synodalität, die die 
Weise, wie das Gottesvolk mit der gesamten Menschheitsfamilie unterwegs ist, einbezieht. 
Man muss also den Stand der Beziehungen, des Dialogs und eventueller gemeinsamer 
Initiativen mit Gläubigen anderer Religionen, mit Menschen, die dem Glauben fernstehen, 
sowie mit besonderen gesellschaftlichen Milieus und Gruppen und ihren Institutionen 
im Blick behalten (die Welt der Politik, der Kultur, der Wirtschaft, der Finanzen, der 
Arbeit; Gewerkschaften und Unternehmerverbände; Nichtregierungsorganisationen und 
Organisationen der Zivilgesellschaft; Volksbewegungen; Minderheiten verschiedener Art; 
Arme und Ausgegrenzte etc.).

Aus diesen Feststellungen ergeben sich vier Fragen, die ich mit Ihnen teilen möchte und 
die sich noch erweitern lassen.

Die erste Frage betrifft uns selbst: Was haben wir getan? Von woher haben wir gehandelt 
und gesprochen? Worum bittet der Heilige Geist uns heute? 

Die zweite Frage betrifft die Situation der Kirche in der heutigen Welt: Warum eine 
Synode über die Synodalität in der katholischen Kirche? Worin besteht die Erneuerung?

Die dritte Frage verweist uns auf die hierarchische und religiöse Macht in der Kirche. 

Geht es darum, die Popularität der Kirche zu steigern, indem man die Laien in die 
Ausübung „hierarchischer“ Macht einbezieht? Genügt die „religiöse Macht“ heute, um 
den Sinn des Lebens zu erkennen? Kann man die Kirche wieder populär machen, indem 
man das Gesicht der Macht verändert, ihr das Gesicht eines Laien oder einer Frau gibt?

Die vierte Frage führt uns schließlich zum Thema unseres Vortrags zurück: Was 
braucht die Kirche heute an erster Stelle? Mehr Priester oder die Wiederherstellung der 
rechtmäßigen Autonomie der gläubigen Laien, einzeln oder in Vereinigungen? „Welche 
weiteren Schritte fordert der Heilige Geist uns auf, zu gehen, um als synodale Kirche zu 
wachsen?“ Wie können wir dafür sorgen, dass diese Synode nicht als bürokratischer und 
lebloser Prozess erscheint? Welches Ziel hat diese enorme Konsultation aller Katholiken? 
Auf diese Fragen soll das Vorbereitungsdokument der Synode eine Antwort geben, vor 
allem, indem es aufzeigt, wie konkret vorgegangen werden soll, ohne es zu versäumen, 
auf Kritikpunkte einzugehen. 

Gewiss gibt es noch weitere Fragen, die sich uns und der Kirche heute stellen. Es geht 
darum, auf die Stimme des ganzen Gottesvolkes, der Stimmlosen in unseren Gemeinden 
und all derer, die unseren Glauben nicht teilen, zu hören. Kann die Synodalität eine 
Antwort der Kirche auf all diese Fragen sein? Das wollen wir versuchen herauszufinden.



33

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
 C

IC
   

-  
 S

yn
od

al
itä

t i
n 

de
r k

at
ho

lis
ch

en
 K

irc
he 2.	 Die Synodalität, ein Antwortversuch der Kirche

Die Frage der Synodalität in der katholischen Kirche verschiebt die Achse des 
Katholizismus von den Pfarreien und anderen innerkirchlichen „Orten“ zur „Straße“, zum 
Profanen, zu den Notleidenden, zum täglichen Leben. Mit der Einberufung der Synode 
über die Synodalität lädt Papst Franziskus uns ein, in einen Prozess der Öffnung und des 
gegenseitigen Zuhörens einzutreten. Für ihn ist das ein Weg, der es jedem ermöglicht, 
seine Erfahrungen, Gefühle und Gedanken zum Ausdruck zu bringen. Er ruft die ganze 
Kirche auf, nach einem neuen Modell zu suchen, das die ungleichen Beziehungen der 
Über- und Unterordnung überwindet, indem sie einen Dialog führt, der neue kirchliche 
Kanäle und Strukturen für das dritte Jahrtausend aufbaut.

Heute setzt sich die Stimme der Kirche aus vielen verschiedenen Stimmen zusammen, 
und die Synode ist eine Zeit der Gnade, in der die einheitliche und stimmige Botschaft 
die Vielfalt und die Pluralität ist. Mit anderen Worten: Die Synodalität besteht darin 
zu erkennen, wie sich der Heilige Geist durch und mit dem Leib Christi bewegt, damit 
wir weiterhin unseren Evangelisierungsauftrag in der Welt erfüllen können. In diesem 
Zusammenhang ist diese Synode wichtig, um die notwendigen Reformen in der Kirche 
zu erkennen.
Sie findet daher in einem Geist des Dialogs, der Offenheit und des Austauschs 
wichtiger Erfahrungen statt, denn was alle betrifft, muss von allen behandelt und 
approbiert werden. Ziel dieser Synode ist es, die Kirche auf einen gemeinsamen Weg 
zu bringen. Der Geist hat uns heute viel zu sagen. In diesem Sinne müssen wir die drei 
Schlüsselworte dieser Synode verstehen: Gemeinschaft, Teilhabe und Sendung. Ich 
möchte hinzufügen: gemeinsame Verantwortung. Wir erleben derzeit das wichtigste 
Ereignis der Rezeptionsphase des Zweiten Vatikanischen Konzils unter dem Pontifikat 
von Papst Franziskus. Der Begriff „Synodalität“ bringt gleichzeitig das Wesen, die Form, 
den Stil und die Sendung der Kirche zum Ausdruck.

Gewiss ist die Kirche an Dialog und Verständigung gewöhnt. Wenn die Menschen in ihr 
einander Gehör schenken, dann ist das nicht nur ein Schritt für die Kirche allein, sondern 
bezieht auch andere Gläubige ein, um über die großen Fragen von heute nachzudenken. 
Dazu gehören unter anderem die Ökumene, der interreligiöse Dialog und der Dialog mit 
Nichtgläubigen, wobei auf afrikanischer Ebene der Dialog mit den traditionellen Religionen 
nicht außer Acht gelassen werden darf. In diesem Sinne ist die Synodalität wichtig, weil 
sie die Qualität unserer Beziehungen hinterfragt: intergemeinschaftlich, interreligiös, 
interkonfessionell, unsere Beziehungen zwischen Christen und Nichtchristen.

Dafür brauchen wir Gruppen, Vereinigungen und Bewegungen von Gläubigen, die vom 
Heiligen Geist von der Basis her inspiriert sind und die es uns ermöglichen zu erkennen, 
dass die Evangelisierung ein Weg ist. Damit der Glaube wieder gedeihen kann, ist es 
dringend notwendig, dem Heiligen Geist wieder die Freiheit zu geben, im Volk Gottes so 
zu wirken, wie er will – vielleicht indem er Initiativen hervorruft, die nicht von Bischöfen 
und Priestern ausgehen. Wir sollten also nicht überrascht sein, wenn wir Laien sehen, 
die christlich, aber außerhalb von Pfarreien und Diözesen auf Wegen der Spiritualität 
handeln, die sie selbst Tag für Tag ohne Hindernisse oder Kontrollen entwerfen können.

Aus der Sicht Afrikas, von wo aus ich spreche (Burkina Faso), eröffnet diese Synodalität 
Perspektiven auf kontinentaler Ebene. Ich bin überzeugt, dass wir, wenn wir diesen 
gemeinsamen Weg gehen, als Kirche und Familie Gottes in Afrika viel zur Weltkirche 
beitragen werden. Wenn ich zum Beispiel unsere Jugend mit all ihrem Potenzial 
sehe, die Stellung der Frauen und ihr Engagement auf der Ebene der Kirchlichen 
Basisgemeinschaften (CEB) und der Pfarreien, dann spiegelt das auch die Jugend und die 
Dynamik unserer Ortskirchen wider.



34

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
 C

IC
   

-  
 S

yn
od

al
itä

t i
n 

de
r k

at
ho

lis
ch

en
 K

irc
he

„damit pastorale Entscheidungen getroffen werden können“. Durch unser Zuhören und 
Teilen werden wir versuchen zu verstehen, was dieser Wille des Heiligen Geistes ist. Wir 
sind also eine Kirche, die sich im Zustand des Hörens befindet.
Dafür müssen wir:
„Gemeinsam unterwegs sein“ und das ganze Gottesvolk in eine gemeinsame Sendung 
mit Kreativität und Authentizität einbeziehen. Das ist die Teilhabe. Um das zu erreichen, 
müssen wir zur Umkehr gelangen, für eine gemeinsame Entscheidungsfindung über 
die Orte unserer Sendung. Die große Herausforderung besteht darin, eine Kultur des 
kirchlichen Konsens zu schaffen, die in der Lage ist, sich in Stilen, Veranstaltungen und 
synodalen Strukturen zu manifestieren, die ein neues kirchliches Prozedere für die Kirche 
des dritten Jahrtausends hervorbringen werden.

Zu den großen Fragen gehört auch die Frage der Kultur. Wie wäre es, wenn wir über die 
Synodalität der Kulturen sprechen? Auf dieser Ebene müssen wir unsere Kulturen fragen: 
Haben sie nicht etwas Innovatives und Prophetisches zu diesem gemeinsamen Weg mit 
der Weltkirche beizutragen?

Ich mag das Bild der Reise, zu der uns die Kirche einlädt, sehr. Die Synodalität ist 
gleichsam eine Reise der Entscheidungsfindung, die wir unter der Führung des Heiligen 
Geistes gemeinsam mit allen Gläubigen und allen Diensten antreten. Auf dieser Reise 
müssen wir einander zuhören, beten, über den Willen des Heiligen Geistes nachdenken 
und unsere Glaubens- und Lebenserfahrungen austauschen. 
Das Zuhören ist eine der beiden Säulen des synodalen Prozesses. Die Kirche lädt uns ein, 
diese Reise anzutreten, indem wir auf den Geist hören und uns gegenseitig in einem offenen 
Dialog zuhören, denn Ziel dieser Reise ist es nicht nur, einander zu begegnen, einander 
zuzuhören und einander besser kennenzulernen, sondern auch zusammenzuarbeiten, 



35

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
 C

IC
   

-  
 S

yn
od

al
itä

t i
n 

de
r k

at
ho

lis
ch

en
 K

irc
he

Wie wäre es, wenn wir über die 
Synodalität der Kulturen sprechen? 
Auf dieser Ebene müssen wir unsere 
Kulturen fragen: Haben sie nicht 
etwas Innovatives und Prophetisches 
zu diesem gemeinsamen Weg mit der 

Weltkirche beizutragen?

Inspiriert von dieser Vorgehensweise beschreibt Papst Franziskus das neue Kirchenmodell 
mit folgenden Worten: „Eine synodale Kirche ist eine Kirche des Zuhörens […] Es ist ein 
wechselseitiges Anhören, bei dem jeder etwas zu lernen hat […] des Hörens auf Gott, so 
dass wir mit Ihm den Schrei des Volkes hören; des Hinhörens auf das Volk, so dass wir 
dort den Willen wahrnehmen, zu dem Gott uns ruft.“1 Die Übung des Zuhörens ist in einer 
synodalen Ekklesiologie unverzichtbar, da sie von der Anerkennung der Identität der 
kirchlichen Subjekte – Laien, Priester, Ordensleute, Bischöfe, Papst – auf der Grundlage 
horizontaler Beziehungen ausgeht, die auf der Radikalität der Würde der Taufe und der 
Teilhabe am gemeinsamen Priestertum der Gläubigen beruhen.2 

Die Kirche als Ganzes zeichnet sich aus durch Prozesse des Zuhörens, in denen jedes 
kirchliche Subjekt etwas einbringt, das die Identität und den Auftrag des anderen ergänzt,3 
auf der Grundlage dessen, was jedem einzelnen zu eigen ist.4

3.	 Was die Kirchengeschichte uns über das synodale Zuhören sagt

Im Hinblick auf die Kirchengeschichte ist diese Praxis in der Kirche nicht neu. Es sei an 
die Goldene Regel des heiligen Bischofs Cyprian erinnert, die als die synodale Form des 
ersten Jahrtausends angesehen werden kann und den besten Interpretationsrahmen 
bietet, um über die Herausforderungen von heute nachzudenken: „Nichts ohne den 
Rat des Presbyteriums und den Konsens des Volkes“. Für den Bischof von Karthago 
waren die Einholung des Rates des Presbyteriums und die Herstellung eines Konsens mit 
dem Volk während seiner gesamten bischöflichen Amtszeit grundlegende Erfahrungen, 
um die Gemeinschaft in der Kirche aufrechtzuerhalten. Zu diesem Zweck entwickelte 
er Methoden, die auf Dialog und gemeinsamer Entscheidungsfindung beruhten und die 
Teilhabe aller, nicht nur der Presbyter, an Beratungen und Entscheidungen ermöglichten. 
Das erste Jahrtausend bietet Beispiele für eine „forma ecclesiae“, in der die Ausübung 
von Macht als gemeinsame Verantwortung verstanden wurde.



36

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
 C

IC
   

-  
 S

yn
od

al
itä

t i
n 

de
r k

at
ho

lis
ch

en
 K

irc
he 4.	 Die Synodalität: eine vollkommenere Form, Kirche zu sein

Das Zuhören ist kein Selbstzweck. Es ist Teil eines umfassenderen Prozesses, wenn die 
ganze Gemeinde in der freien und reichen Vielfalt ihrer Glieder aufgerufen ist zu beten, 
zuzuhören, zu analysieren, einen Dialog zu führen und zu beraten, damit pastorale 
Entscheidungen so getroffen werden, wie es dem Willen Gottes entspricht. Diese Reihe 
von Beziehungen und Dynamiken der Kommunikation schafft ein günstiges Umfeld zur 
Beratung und zur Suche nach einem Konsens, der dann in Entscheidungen umgesetzt 
wird. 

Es ist wichtig, alles Handeln zu berücksichtigen, wenn man in einen Prozess des 
Zuhörens eintritt: „Beten, zuhören, analysieren, einen Dialog führen und beraten“, 
denn das Ziel dieser Reise ist nicht nur, einander zu begegnen, einander zuzuhören 
und einander besser kennenzulernen, sondern zusammenzuarbeiten, „damit pastorale 
Entscheidungen getroffen werden können“. Ohne diesen Horizont besteht die Gefahr, 
dass das Verständnis und die Ausübung der Synodalität auf eine bloße affektive Praxis 
beschränkt wird, die die Umwelt betrifft, ohne tatsächlich konkrete Veränderungen 
herbeizuführen, die dazu beitragen können, das gegenwärtige klerikale institutionelle 
Modell zu überwinden.5

Von den im Vorbereitungsdokument hervorgehobenen Überlegungen und Zielen möchte 
ich vier grundlegende Dimensionen herausgreifen:

•	 Einen kirchlichen Prozess zu leben, setzt voraus, dass alle daran teilhaben und darin 
eingeschlossen sind; 

•	 Jedem, insbesondere denen, die aus verschiedenen Gründen ausgegrenzt sind, muss 
die Möglichkeit gegeben werden, sich zu äußern und gehört zu werden, um zum 
Aufbau des Gottesvolkes beizutragen;

•	 Formen der Ausübung gemeinsamer Verantwortung im Dienst der Verkündigung 
des Evangeliums und des Einsatzes für den Aufbau einer gerechteren, schöneren und 
bewohnbareren Welt müssen erprobt werden;

•	 Es muss untersucht werden, wie Verantwortung und Macht in der Kirche gelebt 
werden, ebenso sowie die Strukturen, durch die sie verwaltet werden, wobei Vorurteile 
und abweichende Praktiken, die nicht im Evangelium verwurzelt sind, aufgedeckt und 
zur Umkehr gebracht werden müssen.

Wie im letzten Absatz des Vorbereitungsdokuments erwähnt, besteht das Ziel der Synode 
von 2023 nicht darin, ein Dokument hervorzubringen, sondern „Träume aufkommen zu 
lassen, Prophetien und Visionen zu wecken, Hoffnungen erblühen zu lassen, Vertrauen 
zu stimulieren, Wunden zu verbinden, Beziehungen zu knüpfen, eine Morgenröte der 
Hoffnung aufleben zu lassen, voneinander zu lernen und eine positive Vorstellungswelt 
zu schaffen, die den Verstand erleuchtet, das Herz erwärmt, neue Kraft zum Anpacken 
gibt“.6 Man erkennt dahinter die Prophezeiung aus Joël 3,1, die Papst Franziskus so sehr 
am Herzen liegt: „Ich werde meinen Geist ausgießen über alles Fleisch. Eure Söhne und 
Töchter werden Propheten sein, eure Alten werden Träume haben und eure jungen 
Männer haben Visionen.“

Wie Kardinal Mario Grech bei der Vorstellung des Dokuments betonte, ist die „Synode“ 
kein parlamentarischer Prozess, bei dem die Mehrheit und das Spiel der Parteien dazu 
führt, dass der Stärkere, die Mehrheit gewinnt, sondern ein geistlicher Prozess, der in 
der liturgischen Feier und im Gebet verankert ist, wobei „geistlich“ bedeutet: „im Heiligen 
Geist“, im gegenseitigen Hören auf das, was der Geist den Kirchen sagt. Der Prozess darf 



37

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
 C

IC
   

-  
 S

yn
od

al
itä

t i
n 

de
r k

at
ho

lis
ch

en
 K

irc
he nicht nur aus dem Blickwinkel der medienwirksamsten Themen betrachtet werden – 

etwa die Stimme der Frauen in der Bischofssynode und der „synodale Weg“. Die Kirche 
muss sich der Herausforderung stellen, notleidende Menschen und Gemeinschaften zu 
begleiten.

5.    Die zwei biblischen Bilder: Jesus, die Menschenmenge in ihrer Vielfalt 		
       und die Apostel

Halten wir uns mit der Kirche diese beiden Bilder aus der Heiligen Schrift vor Augen, um 
die Synodalität in die Tat umzusetzen, wie es uns das Vorbereitungsdokument zeigt.7 Das 
eine taucht in der Darstellung der „gemeinschaftlichen Dimension“ auf, die den Weg der 
Evangelisierung ständig begleitet; das andere verweist auf die Erfahrung des Heiligen 
Geistes, die Petrus und die Urgemeinde gemacht haben. Jesus, die Menschenmenge in 
ihrer Vielfalt, die Apostel: Das ist das Bild und das Geheimnis, das ständig betrachtet 
und vertieft werden muss, damit die Kirche immer mehr zu dem wird, was sie ist. Keiner 
dieser drei Handlungsträger darf die Szene verlassen.
Wenn Jesus fehlt und jemand anderes seinen Platz einnimmt, wird die Kirche zu einem 
Vertrag zwischen den Aposteln und der Menschenmenge, und ihr Dialog wird letztlich 
auf ein politisches Spiel reduziert.
Ohne die Apostel, die ihre Autorität von Jesus erhalten und vom Geist unterwiesen werden, 
bricht die Beziehung zur Wahrheit des Evangeliums ab und die Menschenmenge läuft 
Gefahr, ihre Auffassung von Jesus auf einen Mythos oder eine Ideologie zu reduzieren, 
ganz gleich, ob sie ihn annimmt oder ablehnt.
Ohne die Menschenmenge verkommt die Beziehung der Apostel zu Jesus zu einer Art 
Sekte, in der die Religion selbstbezogen wird. Dann verliert die Evangelisierung ihr Licht, 
das allein von Gott kommt, der sich der Menschheit offenbart und sich unmittelbar 
an einen jeden wendet, um ihm das Heil anzubieten. Diese Bilder offenbaren uns die 
Bedingungen und die Bedeutung der wahren Begegnung.

6.    Die Bedingungen für eine wahre Begegnung 

Zunächst setzt die Begegnung den Willen voraus, den anderen kennenzulernen: seinen 
Glauben, seine Sensibilität, die Geschichte seiner religiösen Gemeinschaft. Wir leben mit 
vorgefertigten Ideen, mit Slogans, die wir aus einer langen, konfliktreichen Geschichte 
geerbt haben. Wir alle müssen uns Mühe geben zuzuhören und zu verstehen; das ist 
unerlässlich. Diese Haltung ist für jede Begegnung notwendig. Sie ist auch ihre Frucht. 

Zweitens erfordert die Begegnung, dass wir unsere gegenseitigen Ängste überwinden. 
Die Angst vor dem anderen ist oft ein Zeichen dafür, dass es uns an persönlicher religiöser 
Überzeugung mangelt. Sie birgt die Gefahr, im anderen einen möglichen Angreifer zu 
sehen. 

Schließlich ist Begegnung Zuhören und auch Antworten. Daher ist es notwendig, dass 
jeder genug innere Freiheit hat, über seinen Glauben in seiner Besonderheit zu sprechen 
und ihn zum Ausdruck zu bringen. Über seinen Glauben zu sprechen, bedeutet nicht, über 
den Glauben des anderen zu urteilen. Es bedeutet nicht, sich aufzudrängen. Es bedeutet, 
man selbst zu sein, mit seinem Reichtum und seinen Mängeln. Ich begegne anderen nicht, 
um die Überzeugungen meines Gegenübers zu übernehmen, sondern um seine Art zu 
glauben besser kennenzulernen und um zu meinen eigenen Glaubensüberzeugungen 
zurückgeführt zu werden. Die Begegnung führt nicht dazu, dass ich meinen eigenen 
Glauben aufgebe, sondern sie stärkt ihn.

Unter diesen Bedingungen kann die interreligiöse Begegnung für alle fruchtbar und ein 
Faktor des Friedens für die Welt sein. 



38

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
 C

IC
   

-  
 S

yn
od

al
itä

t i
n 

de
r k

at
ho

lis
ch

en
 K

irc
he Zum Abschluss möchte ich ein afrikanisches Sprichwort zitieren, das die kulturelle Tiefe 

des traditionellen afrikanischen Denkens über das Zusammenleben verdeutlicht: „Wenn 
im Wald die Äste der Bäume sich streiten, umarmen sich ihre Wurzeln“. Die Äste stehen für 
die Vielfalt, die Besonderheiten, die unterscheiden und trennen. Die sich umarmenden 
Wurzeln stehen für das Unantastbare, die tiefen Werte, die vereinen. Die Herausforderung 
für die Lebenskraft des ganzen Baumes, der Gesellschaft, besteht darin, die Vielfalt der 
Äste, der Gemeinschaften der Gesellschaft, nicht abzuschneiden, zu eliminieren, zu 
verstecken, sondern den Stamm durch das „Zusammenleben“, durch die Dialektik der 
Einheit in der Vielfalt zu nähren und dafür zu sorgen, dass die sich umarmenden Wurzeln 
die streitenden Äste nähren können. 
Die Begegnung in dieser Dynamik öffnet weite Perspektiven der Umkehr. In dem Maße, 
in dem man sich von der Heiligkeit des anderen herausfordern, bereichern und aufbauen 
lässt, kann man dahin gelangen, in der Begegnung der Weltreligionen ein Klima echter 
geistlicher Nachahmung zu finden. Diese kommt in gewisser Weise in folgendem schönen 
Koranvers zum Ausdruck:
„Und wenn Allah gewollt hätte, hätte Er euch zu einer einzigen Gemeinde gemacht. Er 
wollte euch aber in alledem, was Er euch gegeben hat, auf die Probe stellen. Darum sollt 
ihr um die guten Dinge wetteifern. Zu Allah werdet ihr allesamt zurückkehren; und dann 
wird Er euch das kundtun, worüber ihr uneins waret“ (Sure 5, Vers 48).

Eine ähnliche Haltung findet sich auch im Testament Jesu an seine Jünger beim Letzten 
Abendmahl: „Euer Herz lasse sich nicht verwirren… Im Haus meines Vaters gibt es viele 
Wohnungen“ (Joh 14,1-2).

7.   Die symbolische Kraft des gemeinsamen Handelns und die Herausforderungen	
      auf afrikanischer Ebene

Wenn man sich das allgemeine Panorama Afrikas ansieht, fällt dem Beobachter vor 
allem die Komplexität der religiösen Landschaft Afrikas auf. Es lassen sich große religiöse 
Bereiche unterscheiden, die großen geografischen Gebieten entsprechen. Christen, 
Muslime und Anhänger der traditionellen afrikanischen Religionen (TAR)8 machen 
einen großen Teil seiner Bevölkerung aus. Es besteht kein Zweifel, dass das Kulturelle 
und das Religiöse weit in den öffentlichen und politischen Bereich hineinreichen.9 Sie 
sind ein zentraler Bestandteil der soziopolitischen Veränderungsprozesse, die den 
Kontinent betreffen.10 Diese Perspektive kann helfen, gegenwärtige Entwicklungen wie 
die Diversifizierung des religiösen Angebots, die Ausbreitung neuer Akteure oder die 
Mobilität individueller Verhaltensweisen zu verstehen. Man spricht dann von einem 
sozialen Raum, einem religiösen Raum im Ausdruck der religiösen Vielfalt. Das bedeutet, 
dass man innerhalb eines sehr breiten Spektrums an Traditionen wählen kann, wo und 
mit wem man seinen Gottesdienst ausübt.
Es gibt nicht nur die individuelle Beziehung, sondern auch die kollektive Erfahrung. Das 
geschieht in den Stadtvierteln mit den ASC (Association Sportive et Culturelle). Junge 
Christen und Muslime bilden Gruppen. Sie organisieren soziokulturelle Veranstaltungen 
zu gemeinsamen Themen: Arbeitslosigkeit, Gewalt, Erfolg, Ehe, Familie, Solidarität, das 
Buch (Koran/Bibel) etc. Es ist ein Austausch, ein Ausdruck des konkreten Lebens, der 
es einem jeden ermöglicht, den anderen zu entdecken. Diese Vereinigungen sind Orte 
der Gastfreundschaft und der Öffnung für den anderen. Mitten in einem Stadtviertel, in 
dem es Spannungen geben kann, ist es möglich, Stunden damit zu verbringen, einander 
respektvoll und interessiert zuzuhören. Das zeigt, dass der religiöse Glaube kein Problem 
ist, das es zu lösen gilt, sondern vielmehr eine motivierende Kraft, die es zu hegen und 
für das Gemeinwohl einzusetzen gilt. 



39

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Sr

. A
nn

e 
Bé

at
ric

e 
Fa

ye
 C

IC
   

-  
 S

yn
od

al
itä

t i
n 

de
r k

at
ho

lis
ch

en
 K

irc
he

1	 Ansprache von Papst Franziskus anlässlich der 50-Jahr-Feier der Errichtung der Bischofssynode, 17. Ok-
tober 2015. https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2015/october/documents/papa-
francesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html

2	 Lumen Gentium, 10.
3	 Apostolicam Actuositatem, 6.
4	 Ebd., 29.
5	 Vgl. Rafael Luciani, „Prendre conseil et construire un consensus : un synode sur la synodalité“, 7. September 

2021, in Revista Mensaje Nr. 702, September 2021.
6	 Ansprache von Papst Franziskus zu Beginn der Jugendsynode, 3. Oktober 2018.
7	  Vorbereitungsdokument, Nr. 16-24.
8	 Vgl. Luka Lusala lu ne Nkuka SJ,  Jésus-Christ et la religion africaine. Réflexion christologique à partir de 

l’analyse des mythes d’Osiris, de Gueno, d’Obatala, de Kiranga et de Nzala Mpanda, (Documenta Missionalia 
36), Rom: Gregorian and Biblical Press 2010. Viele anthropologische oder theologische Veröffentlichungen 
sind der afrikanischen Religion gewidmet, oft im Plural als „afrikanische Religionen“ bezeichnet. Alle stim-
men überein, dass die afrikanische Religion eine Religion ist, in der der Mensch durch eine Reihe ritueller 
und moralischer Observanzen versucht, in Harmonie mit der Natur, mit den anderen Menschen und mit 
Gott zu leben, um sein Heil im Jenseits zu sichern.

9	 Vgl. CODESRIA, „Genre, Cultures, politique et Fondamentalismes“ (Institut sur le Genre. Februar 2011).
10	 Siehe u.a. Achille Mbemba, „La prolifération du divin en Afrique sub-saharienne“, in KEPEL G., (Hrg.), Les 

politiques de Dieu, Paris, Seuil, 1993, S. 177-201 ; BAYART J.-F., (Hrg.), Religion et modernité politique en 
Afrique noire. Dieu pour tous et chacun pour soi, Paris, Karthala, 1993 ; CONSTANTIN F. und COULON C., 
(Hrg.), Religion et transition démocratique en Afrique, Paris, Karthala, 1997.

Wir haben ein traditionelles Verständnis von Autorität und Macht, das in der Praxis der 
Subsidiarität und Kollegialität als konkrete Ausdrucksformen der kirchlichen Gemeinschaft 
eine Bürde darstellt. Das ist ein Aufruf zur Umkehr und zur Kultur der Begegnung. 
Man wird sich bewusst, dass man die Realitäten der Kirchen in Afrika nicht wirklich 
kennt. Beispielsweise ist das, was Westafrika erlebt, Ostafrika oft unbekannt; das, was 
französischsprachige Menschen erleben, ist den englisch- und portugiesischsprachigen 
oft unbekannt. Wie können wir uns auf diesem Weg miteinander verbinden? Das setzt 
eine synodale Umkehr der Kirche voraus, aber auch eine persönliche Umkehr, um 
andere anzunehmen, hingehen und ihnen begegnen zu können. Es ist eine Sendung 
der Umkehr, um miteinander in Dialog zu treten. Sind in die Werkzeuge der Synodalität 
– wie der Konsultorenrat, der Priesterrat, der Pastoralrat etc. – in unseren Diözesen 
funktionsfähig? Und wie?

Schluss 

Indem wir das Vorbereitungsdokument noch einmal aufgreifen, wollen wir einige Wege 
aufzeigen, wie wir unseren Erfahrungsaustausch in einer Dynamik des gegenseitigen 
Zuhörens fortsetzen können.
a. An welche Erfahrungen aus Ihrem Einsatz für Gerechtigkeit und Frieden lässt Sie diese 
grundlegende Frage des gemeinsamen Unterwegsseins denken?
b. Denken Sie noch einmal tiefer über diese Erfahrungen nach: Wo haben sie Freude 
hervorgerufen? Auf welche Schwierigkeiten und Hindernisse sind sie gestoßen? Welche 
Verletzungen haben sie verursacht? Zu welchen Einsichten haben sie geführt?
c. Sammeln Sie die Früchte, die Sie teilen möchten: Wie lässt sich die Stimme des Heiligen 
Geistes in diesen „synodalen“ Erfahrungen vernehmen? Worum bittet der Heilige Geist 
uns heute? Welche Punkte kann man bestätigen, welche Änderungen sollte man ins Auge 
fassen, welche neuen Schritte unternehmen? Wo sehen wir, dass sich ein Konsens bildet? 
Welche Wege öffnen sich für unsere Teilkirche?	



40

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

Wir leben in einer globalen Krisensituation aufgrund des Missbrauchs im kirchlichen 
Bereich.1 Diese Aussage mag für jene, die mit der Problematik nicht vertraut sind, 
übertrieben erscheinen, sie ist es aber keineswegs. Es geht nicht nur um bestimmte 
Straftaten Einzelner, sondern um ein strukturelles Problem in der Kirche, das Reflexion, 
Umdenken und Reformen erfordert. Papst Franziskus hat zu Kardinal Marx gesagt:

„Die gesamte Kirche ist in der Krise wegen des Missbrauchs; ja mehr noch, die Kirche 
kann jetzt keinen Schritt nach vorn tun, ohne diese Krise anzunehmen. Die Vogel-Strauß-
Politik hilft nicht weiter […] Nicht alle wollen diese Tatsache annehmen, aber es ist der 
einzige Weg. Denn ‚Vorsätze‘ zur Änderung des Lebens zu machen, ohne ‚das Fleisch 
auf den Grill zu legen‘, führt zu nichts […] Die Wirklichkeit muss immer angenommen 
werden und braucht Unterscheidung […] Es ist wichtig, die Realität des Missbrauchs und 
der Weise, wie die Kirche damit umgegangen ist, zu ‚ventilieren‘.“2

Der Skandal in der Gesellschaft, die zahlreichen Überlegungen von verschiedenen 
Disziplinen her und auch die kirchenrechtlichen Maßnahmen waren auf den sexuellen 
Missbrauch hin orientiert, haben aber drei Fragen, die viel weniger zur Sprache gekommen 
sind, im Hintergrund gelassen. Alle drei haben unmittelbare Auswirkungen das geweihte 
Leben der Frauen. Erstens wurden die weiblichen Opfer unsichtbar gemacht. Dafür gibt 
es zwei Gründe. Einerseits liegt bei den minderjährigen Missbrauchsopfern der Anteil der 
Jungen etwas höher als der der Mädchen. Das führte zu einigen Versuchen, Pädophilie 
mit Homosexualität in Verbindung zu bringen, ein Ansatz, der heute verworfen wird. 
Wie dem auch sei, diese Tatsache ließ die missbrauchten Mädchen in den Hintergrund 
geraten und hat die Aufmerksamkeit von ihnen abgelenkt.

Ianire Angulo Ordorika ist Professorin für Bibelwissenschaft an der 
Theologischen Fakultät der Universidad Loyola Andalucía (iangulo@
uloyola.es). Dieser Text entstand im Rahmen des interuniversitären 
Forschungsprojekts der Jesuitenuniversitäten von Spanien (UNIJES) 
zur strukturellen Dimension des Missbrauchs in der Kirche aus 
theologischer Sicht.

Ianire Angulo Ordorika ESSE

DAS UNAUSGESPROCHENE BEIM NAMEN NENNEN
WAS BEGÜNSTIGT MACHT- UND 

GEWISSENSMISSBRAUCH
IM GEWEIHTEN LEBEN?



41

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a 
ES

SE
   

-  
 D

as
 U

na
us

ge
sp

ro
ch

en
e 

be
im

 N
am

en
 n

en
ne

n Was ältere Frauen betrifft, so ist das Schweigen über die weiblichen Opfer noch viel größer. 
Das ist auf ein falsches Verständnis des Phänomens des Missbrauchs und seiner Dynamik 
in der Kirche zurückzuführen. Diese Fehleinschätzung führt zu der Annahme, dass 
sexuelle Beziehungen zwischen Erwachsenen immer einvernehmlich sind, wenn keine 
Gewalt vorliegt oder keine objektiven physischen oder psychischen Einschränkungen bei 
einer der Parteien bestehen. Außerdem entsteht oft der Verdacht, dass die Situation 
von der Frau provoziert wurde. In diesen Fällen liegt eine zweifache Viktimisierung vor, 
die es schwer macht, Anzeige zu erstatten und das Geschehene aufzudecken, was ein 
notwendiger Schritt im Heilungsprozess der Opfer ist. Man muss sich vor Augen halten, 
dass Menschen, die Missbrauch erlitten haben, nicht dann sprechen, wenn sie es wollen, 
sondern wenn sie es können, und dass sie ein sicheres und annahmebereites Umfeld 
brauchen, in dem ihr Wort Glaubwürdigkeit besitzt.

Wir werden nie genau wissen, wie viele Frauen sexuell missbraucht wurden, aber noch 
weniger werden wir wissen, wie viele geweihte Frauen sexuell missbraucht wurden. 
Eine Studie des Instituts für Psychologie der Saint Louis University (USA) aus dem Jahr 
1998 untersuchte die Folgen von Traumata bei katholischen Ordensfrauen in mehr als 
530 Gemeinschaften. Die Ergebnisse, die durch anonyme Umfragen gewonnen wurden, 
zeigten, dass etwa 30 Prozent der Schwestern Opfer von sexuellem Missbrauch waren. Das 
ist keine unbedeutende Zahl, und wir müssen uns fragen, ob wir in den Gemeinschaften 
eine Atmosphäre des Vertrauens, der Empathie und der Annahmebereitschaft schaffen, 
die die Offenlegung dieser Situationen erleichtert, oder ob nicht vielmehr Misstrauen, 
Unverständnis und Verurteilung vorherrschen.

Ein zweiter Aspekt, dem in diesen Zusammenhang nicht viel Aufmerksamkeit geschenkt 
wurde, ist der Missbrauch nicht sexueller Natur. Auch wenn der sexuelle Missbrauch 
viel Skandal verursacht, ist er nur die Spitze des Eisbergs, die auf all jenen Missbrauch 
verweist, die den Bereich der Macht und des Gewissens betreffen. In Wirklichkeit ist 
jeder Missbrauch ein Machtmissbrauch, da Grenzen überschritten werden und die 
asymmetrische Beziehung zwischen zwei Menschen unangemessen eingesetzt wird. 
Dieser Unterschied zwischen den Beziehungspartnern kann beispielsweise durch 
Position, Alter, gesellschaftliches Ansehen und Wertschätzung, intimes Wissen über den 
anderen oder geistliche Bewunderung bedingt sein.

Die mangelnde Aufmerksamkeit gegenüber dem Macht- und Gewissensmissbrauch 
ist unter anderem darauf zurückzuführen, dass es schwierig ist, sie zu objektivieren, 
den Tatbestand festzustellen und als Strafbestand zu betrachten. In der Tat wissen die 
Opfer dieser Form von Missbrauch sehr wahrscheinlich selbst nicht, dass sie manipuliert 
werden. Wie bei geschlechtsspezifischer Gewalt ist es auch hier sehr schwierig, bei Fehlen 
expliziter Gewaltanwendung selbst zu erkennen und anderen zu beweisen, dass man 
psychisch misshandelt wird. Im geweihten Leben haben wir möglicherweise eine Art des 
Umgangs mit Macht und religiöser Autorität zur Norm gemacht, die es den Betroffenen 
noch schwerer macht, diese Situationen zu erkennen, so dass sie sich selbst die Schuld 
an dem geben, was ihnen widerfährt.

Drittens werden Missbrauchsfälle, die innerhalb der kirchlichen Strukturen stattfinden, 
weiterhin verschwiegen. Die Kirche reagiert, wenn auch nicht gerade schnell, auf den 
Skandal in der Gesellschaft, aber wie sieht es mit Missbrauchssituationen innerhalb ihrer 
eigenen Institutionen aus? Die Stimmen derer, die davor zu warnen, kommen meistens 
von außen, weil sie oft zum Austritt gezwungen waren. 



42

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a 
ES

SE
   

-  
 D

as
 U

na
us

ge
sp

ro
ch

en
e 

be
im

 N
am

en
 n

en
ne

n Es ist nicht ungewöhnlich, dass zu den Gründen, die für den Austritt aus dem Ordensleben 
angegeben werden, Probleme mit der Autorität und mit dem Institut gehören, besonders 
bei denen, die unsere Kongregationen viele Jahre nach der Weihe verlassen. In diesen 
Fällen ist es einfacher zu glauben, dass es sich um ein persönliches Problem handelt, 
als uns zu fragen, ob wir nicht eine gewisse Verantwortung für die Schwierigkeiten, auch 
psychologischer Art, tragen, die sie zu einer Entscheidung veranlasst haben, die oft auch 
für sie selbst schmerzhaft ist.

Wir sollten uns fragen, welche Vorgehensweisen es gibt, um einer Schwester zu antworten, 
die in ihrem eigenen Institut Macht- und Gewissensmissbrauch erleidet: ob sie wirksam 
sind und ob die Entscheidungsträger die nötige Objektivität wahren können, um mit 
ihnen umzugehen. Häufig nimmt man Rückgriff auf einen Wechsel der Gemeinschaft, 
der Provinz oder sogar auf den Austritt aus dem Institut, wobei immer das Opfer den 
Kürzeren zieht und sich zu einem Wechsel gezwungen sieht, während der Täter ungestraft 
bleibt. Auf diese Weise wird es erneut zum Opfer einer Institution, die nicht weiß, wie sie 
mit jemandem umgehen soll, der andere manipuliert.

Wie wir von Anfang an gesagt haben, hat ist Problem des Missbrauchs struktureller Natur. 
Wenn wir es mit einem Bild erklären wollen, dann ist es vergleichbar mit der Wirkung, 
die Blei im Wein hervorruft. Archäologische Untersuchungen haben gezeigt, dass 
menschliche Überreste aus dem Römischen Reich sehr hohe Werte an Blei enthalten, 
einem giftigen und sehr gesundheitsschädlichen Element. Das ist auf den römischen 
Brauch zurückzuführen, Wein in Bleibehältern zu servieren und daraus zu trinken, was 
ihm einen besonderen Geschmack verlieh, den man damals schätzte, ohne zu wissen, 
dass es giftig war. Nicht der Wein war schlecht, sondern das Gefäß, in dem er serviert 
und aufbewahrt wurde. Mit dem Missbrauch ist es ähnlich. Es geht nicht darum, dass es 
„faule Äpfel“ gibt, sondern dass unsere „Körbe“ sie verderben können – ein Wein, der im 
Grunde nicht schlecht ist, wird vergiftet.

Kirchliche und auch unabhängige Untersuchungen haben gezeigt, dass das Problem des 
Missbrauchs auf der Form der Leitung beruht. Auch Papst Franziskus sagt immer wieder 
auf die eine oder andere Weise, dass der Klerikalismus an der Wurzel dieser Situationen 
liegt. So irreführend diese Bezeichnung auch sein mag: Der Klerikalismus betrifft nicht 
nur jene, die die Priesterweihe empfangen haben. Er ist eine Machtkonzentration in den 
Händen bestimmter Menschen und die Form, in der diese Macht gelebt wird. Er ist eine 
Haltung, von der niemand, der Macht hat, ausgenommen ist. 

Wir meinen oft, dass nur jene, die in einer Kongregation Leitungsverantwortung tragen, 
Macht haben. Diese Personen haben Macht, zweifellos, aber Macht haben auch die 
Ökonomen, Ausbilder, Leiter von Werken, Pastoralreferenten, Katecheten… In Wirklichkeit 
ist die Liste endlos, denn wir alle haben ein gewisses Maß an Macht über andere, und 
daher ist niemand frei, sie so auszuüben, dass andere ausgegrenzt, beherrscht oder 
manipuliert werden.

Das geweihte Leben als solches bietet einen sehr guten Nährboden für Macht- und 
Gewissensmissbrauch. Das bedeutet nicht, dass diese an sich entstehen, sondern dass 
bei dieser Berufung Umstände zusammenkommen, die sie stärker begünstigen als in 
anderen Bereichen oder auf anderen Wegen der Nachfolge Jesu Christi. Im Folgenden 
werden wir diese Elemente, die miteinander verflochten sind und Missbrauchssituationen 
begünstigen, kurz erläutern. Wir werden sie dafür in verschiedene Elemente unterteilen: 
Elemente des geweihten Lebens; individuelle Elemente; gruppendynamische Elemente.



43

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a 
ES

SE
   

-  
 D

as
 U

na
us

ge
sp

ro
ch

en
e 

be
im

 N
am

en
 n

en
ne

n

Macht über andere. Obwohl der Codex des kanonischen Rechtes bestimmt, dass 
Leitungsaufgaben zeitlich begrenzt sein müssen, hat die Kongregation für die Institute 
geweihten Lebens und die Gesellschaften apostolischen Lebens selbst deutlich gesagt, 
dass es allzu häufig vorkommt, dass Ämter immerfort besetzt bleiben.3 Dazu werden 
die in den Konstitutionen festgelegten zeitlichen Begrenzungen umgangen, indem man 
von einem Amt ins andere oder von einer Gemeinschaft zur anderen wechselt. Dies 
verhindert den notwendigen Wechsel der Perspektiven, Blickwinkel und Orientierungen 
in den Instituten und ist eine häufig vorkommende Armseligkeit, die der Geist des Codex 
des kanonischen Rechts zu vermeiden versucht. 

Wir sollten uns fragen, was wir tun müssen, um Amtswechsel zu ermöglichen, die 
Gaben der Schwestern anzuerkennen und ihre Fähigkeit zu konstruktiver Führung 
zu stärken. Die Weisheit, die hinter der Forderung steht, die Leitungsverantwortung 

1.	 Elemente des geweihten Lebens

Ein charakteristisches Element unserer Berufung ist, dass eine ihrer charismatischen 
Vermittlungen für die Nachfolge Christi das Gehorsamsgelübde ist. Das heißt, dass der 
von jedem Christen verlangte Gehorsam gegenüber Gott in unserem Fall durch den 
vermittelt wird, der den Dienst der Autorität übernimmt. Die offensichtlichste Folge 
davon ist, dass die Institute des geweihten Lebens hierarchisch geordnet sind, denn es 
gibt Menschen, die Verantwortung für andere tragen, und das ist ein offenes Tor für den 
Klerikalismus im weiteren Sinne, den wir erwähnt haben. Durch den klaren Unterschied 
zwischen den Mitgliedern des Instituts kann das, was als Vermittlung berufen ist, leicht 
zu einem Raum des Missbrauchs entarten.

Wir alle haben unseren Anteil an Macht können ihn nutzen, um zu wachsen oder um 
die Macht zu missbrauchen, aber die Struktur des Ordenslebens selbst gibt einigen 



44

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a 
ES

SE
   

-  
 D

as
 U

na
us

ge
sp

ro
ch

en
e 

be
im

 N
am

en
 n

en
ne

n

Das Problem ist, dass das, was wir 
nicht benennen, nicht nur nicht 
verschwindet, sondern dass wir 
ihm paradoxerweise noch mehr 
Dominanz einräumen. Wir müssen 
dieses Verlangen zulassen und 
anerkennen, damit es evangelisiert 

werden kann.

Die geistliche Überhöhung dieser Aufgabe, die im Laufe der Zeit stattgefunden hat, 
gibt einer gewissen Verwechslung zwischen der Verantwortung einer Oberin und 
einer „geistlichen Mutterschaft“ Vorschub, die gefährlich ist und den Macht- und 
Gewissensmissbrauch begünstigt. Tatsächlich untersagt der Codex des kanonischen 
Rechtes jenen, die den Dienst der Autorität übernehmen, die Mitglieder auf irgendeine 
Weise zu veranlassen, ihnen das Gewissen zu öffnen (can. 630§5). Außerdem bedeutet das 
Gehorsamsgelübde die Hingabe des Willens, nicht aber des Gewissens, der Intelligenz, 
der Glaubensgewissheit oder der Eingebung des Heiligen Geistes. 

Der grundlegende Gehorsam, dessen Vermittler die Oberen sind, gebührt Gott, und er 
spricht zu uns durch das Gewissen (GS 16); daher darf unser Innenleben keinem Zwang 
ausgesetzt werden. Bestimmte gängige Praktiken im geweihten Leben können leicht in 
den Gewissensmissbrauch abgleiten. Beispiele dafür sind die gebräuchlichen „Gespräche 
mit der Oberin“, der „Rechenschaftsbericht über das Gebet“, die Forderung, dass jene, 

zeitlich zu begrenzen, soll nicht nur Machtmissbrauch verhindern, sondern es sollen 
auch monolithische Sichtweisen vermieden und der Reichtum gefördert werden, den 
ein Perspektivwechsel immer mit sich bringt. Wie sieht die konkrete Rotationspraxis in 
unseren Instituten aus, und wie können wir sie verbessern?

Neben dem notwendigen Wechsel muss auch bedacht werden, dass die Aufgabe der 
Oberen auf die Sendung der Kongregation beschränkt ist, also das äußere Umfeld der 
Personen betrifft. Wer den Dienst der Autorität übernimmt, hat die Verantwortung, für 
das Gemeinwohl Sorge zu tragen, sich um die Sendung des Instituts zu kümmern, ein 
Umfeld zu schaffen, das der Nachfolge Christi sowie der menschlichen und geistlichen 
Entwicklung eines jeden zuträglich ist. Aber nichts, was den Bereich des Gewissens oder 
des inneren Lebens betrifft, fällt unter seine Zuständigkeit.



45

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a 
ES

SE
   

-  
 D

as
 U

na
us

ge
sp

ro
ch

en
e 

be
im

 N
am

en
 n

en
ne

n die zeitliche Gelübde abgelegt haben, sich von ihrer Oberin „begleiten“ lassen, oder wenn 
die Oberin und die Novizenmeisterin ein und dieselbe Person sind.

Ein weiteres charakteristisches Element des geweihten Lebens ist der Ausbildungsprozess. 
Wer in eines unserer Institute eintritt, verbringt einige Zeit damit, diese Berufung 
kennenzulernen und sich darauf vorzubereiten, sie zu leben. Das ist eine besonders 
schwierige Phase, denn der Wunsch, den Willen Gottes zu erkennen und zu tun, setzt 
voraus, alle Warn- und Schutzsysteme, die man hat, abzuschalten. Wer in eines unserer 
Institute eintritt, tut dies im Vertrauen auf die Ausbilder, auf die die Kongregation sie 
verweist. Das ist eine Voraussetzung dafür, dass der Ausbildungsprozess stattfinden 
kann, und gleichzeitig eine Möglichkeit, dieses Vertrauen zu missbrauchen, weil das, 
was von den Ausbildern vermittelt wird, als normal akzeptiert wird – ganz gleich, ob es 
wirklich normal ist oder nicht. Außerdem ist es meist nicht schwer, die Auszubildenden 
dazu zu bringen, ihren Ausbildern gegenüber ihr Gewissen öffnen.

Das Ziel eines jeden Ausbildungsprozesses ist nichts anderes, als der Person zu helfen, 
alle ihre menschlichen und geistlichen Fähigkeiten zu entwickeln und Autonomie und 
innere Freiheit zu erlangen. Daher stimmt etwas nicht, wenn wir Auszubildenden 
begegnen, die kindisch sind und abhängig davon, was ihr Ausbilder denkt, sagt oder tut. 
Wir befinden uns in einer Phase, in der es nicht schwer ist, manipulative Beziehungen 
und Missbrauchspraktiken zur Normalität werden zu lassen. 

Ein weiteres charakteristisches Element des geweihten Lebens ist es, dass wir uns zu 
einem gemeinsamen Charisma der Mitglieder des Instituts berufen fühlen. Nach dem 
Zweiten Vatikanischen Konzil und dem von ihm ausgehenden Aufruf zur Erneuerung dieser 
Berufung ist eine Theologie des Charismas sehr stark entwickelt worden. Das Charisma 
ist per definitionem eine Gabe des Heiligen Geistes und hat daher eine Eigendynamik, die 
das Gegenteil einer starren, beschränkten, zeitlich fixierten Auffassung ist. Darüber hinaus 
werden die Charismen der Institution durch die persönlichen Charismen der Mitglieder 
des Instituts bereichert, so dass die Treue zum charismatischen Erbe notwendigerweise 
bedeutet, kreativ zu sein und es mit den Gaben jedes Einzelnen zu bereichern.

Trotz dieses dynamischen Aspekts der Charismen werden sie in der Praxis oft als etwas 
Festes und Unveränderliches gelebt. Die Auffassung, dass das charismatische Erbe 
etwas Statisches und klar Begrenztes ist, kann zwei Gefahren mit sich bringen, die 
Missbrauchspraktiken Vorschub leisten. 

Erstens bringt diese charismatische Erfahrung ein Gefühl der Bedrohung mit sich. Da es 
nicht verändert werden kann, muss das Charisma geschützt werden, und die Oberen 
werden zu ihren wichtigsten Hütern und Bewahrern. So ist es nicht schwer, dass die 
Verantwortlichen des Instituts schließlich als Retter des geistlichen Erbes verstanden 
werden und so ihr Verständnis des Charismas als das einzig gültige und wahre kanonisiert 
wird, das jede andere Art von Verständnis unrechtmäßig macht. Zweitens driftet eine 
versteinerte Wahrnehmung des Charismas leicht ab in eine Ideologie, die nicht in Frage 
gestellt werden darf und die in der Lage ist, alles zu rechtfertigen und das Gewissen zu 
vereinnahmen.

Ein weiteres charakteristisches Element des geweihten Lebens ist das Gemeinschaftsleben. 
In unserer Berufung leben wir mit Menschen zusammen, die wir uns nicht ausgesucht 
haben und vielleicht auch nie aussuchen würden. Uns verbinden weder Blutsbande noch 
Geschmack und manchmal nicht einmal durch dieselbe Vorstellung davon, was dieser 



46

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a 
ES

SE
   

-  
 D

as
 U

na
us

ge
sp

ro
ch

en
e 

be
im

 N
am

en
 n

en
ne

n konkrete Weg der Nachfolge Jesu Christi bedeutet. Trotzdem wissen und spüren wir, dass 
Gott uns berufen hat, unser tägliches Leben miteinander zu teilen. Die Zugehörigkeit zu 
einer Gruppe, mit der wir zusammenleben, setzt eine Reihe von psychologischen und 
gruppendynamischen Faktoren voraus, die in anderen christlichen Berufungen nicht 
wesentlich sind und die wir der Deutlichkeit halber im letzten Abschnitt behandeln 
werden.

2.	 Individuelle Elemente

Im kirchlichen Bereich begehen wir oft den Fehler, naiv zu sein, vielleicht besonders im 
geweihten Leben. Manchmal ist uns nicht bewusst, wie weit die Ideale, die wir in unseren 
Diskursen zum Ausdruck bringen, von unseren täglichen Entscheidungen entfernt sind. 
Wir sind uns nicht immer der unendlichen Fähigkeit zur Selbsttäuschung bewusst, die der 
Mensch besitzt. Es erfordert ein hohes Maß an Selbsterkenntnis und Authentizität, um 
sich selbst die Wahrheit zu sagen, ohne sie zu beschönigen. Diese Unkenntnis entbindet 
uns nicht von der Verantwortung, die damit einhergeht. Die wahren Gründe für unser 
Handeln, die sich hinter politisch korrekten Diskursen verbergen, nicht klar zu benennen, 
ist eine der größten Sünden, auch wenn sie nicht oft gebeichtet wird.

In den meisten Fällen ist es keine Heuchelei – man denkt etwas und sagt das Gegenteil 
–, sondern man vergisst die wirkliche Dynamik, die unser Handeln bestimmt und die 
nicht so recht in unsere religiösen Diskurse passen will, und berücksichtigt sie nicht. 
Diese Unkenntnis zeigt sich ganz deutlich im Machtstreben, das allen Menschen zu 
eigen ist, auch wenn es im kirchlichen Bereich nicht ausgesprochen wird. Den Evangelien 
zufolge wurde Jesus Christus selbst von der Machtgier versucht, aber in der Kirche wird 
sie verborgen und nicht benannt. Wir scheinen die Illusion zu hegen, dass der Wunsch, 
im Dienst zu leben oder von der „Fußwaschung“ zu sprechen, den Wunsch nach Macht 
verschwinden lässt, aber das stimmt nicht.

Diese Neigung zum Leugnen ist im weiblichen Ordensleben verstärkt vorhanden, weil 
wir ein Selbstbild verinnerlicht haben, das Männern Stärke und Macht zuschreibt und 
den Frauen Werte wie Sanftmut und Unterwürfigkeit. Wenn das Vorhandensein des 
Machtstrebens im kirchlichen Bereich bereits schwer erkennbar ist, so ist es noch 
schwieriger, wenn unsere unbewusste Vorstellung davon, welche Werte eine Frau 
kennzeichnen sollten, die Macht ablehnt. Das Problem ist, dass das, was wir nicht 
benennen, nicht nur nicht verschwindet, sondern dass wir ihm paradoxerweise noch 
mehr Dominanz einräumen. Wir müssen dieses Verlangen zulassen und anerkennen, 
damit es evangelisiert werden kann.

Neben dem Machtstreben, das wir alle besitzen, müssen wir bestimmte psychologische 
Neigungen berücksichtigen, die den Macht- und Gewissensmissbrauch begünstigt, 
sowohl auf Seiten der Täter als auch auf Seiten der Opfer. Ohne unbedingt auf die Ebene 
einer Persönlichkeitsstörung zu gelangen, sind Menschen mit einer gewissen Neigung 
zum Narzissmus besonders befähigt, eine Machtposition missbräuchlich zu nutzen. 

Das Bedürfnis nach Bewunderung sowie Arroganz und mangelnde Selbsteinschätzung 
führt sie dazu, dass sie sich über jene hinwegsetzen, die sie in den Schatten stellen 
können, und sich mit denen umgeben, die sie leicht manipulieren können. Es sind 
Menschen, denen es schwerfällt, die Bedürfnisse anderer zu erkennen und ihre Gefühle 
gelten zu lassen sowie eigene Fehler zu erkennen und Schuld auf sich zu nehmen. Oft 
sind es charmante, ja sogar charismatische Persönlichkeiten, die es verstehen, sich 



47

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a 
ES

SE
   

-  
 D

as
 U

na
us

ge
sp

ro
ch

en
e 

be
im

 N
am

en
 n

en
ne

n den Erwartungen, die an sie gestellt werden, anzupassen und die Schwächen ihrer 
Mitmenschen schnell zu erkennen.

Wir pflegen Missbrauchstäter zu karikieren, weil es uns leichter fällt, sie uns als schreckliche 
Monster und grausame Personen vorzustellen, aber die schlimmsten Missbrauchstäter 
sehen in Wirklichkeit ganz anders aus. Die, die von allen bewundert werden und denen 
niemand zutrauen würde, andere zu misshandeln, sind weitaus gefährlicher als jene, die 
in ihrem Machtbereich groben Missbrauch treiben. 

Oft haben wir auch Schwierigkeiten, die Psychologie des Opfers zu verstehen. Wir 
denken, dass es nur Menschen passiert, die schwach sind oder irgendwelche objektiven 
Probleme haben und die wir gern unter dem Begriff „verletzlich“ zusammenzufassen. 
Gewöhnlich machen wir uns nicht bewusst, dass auch wir potentielle Opfer sind, denn 
jeder kann misshandelt werden und jedem kann in dem Glauben, dass man für ihn Sorge 
trägt, Schaden zugefügt werden. Diese allgemeine Möglichkeit, manipuliert zu werden, 
nimmt jedoch den Umständen entsprechend zu, vor allem damm, wenn man bestimmte 
Wunden in der eigenen Geschichte hat. Wer toxische oder von Missbrauch geprägte 
Beziehungen erlebt hat, ist stärker gefährdet, erneut in eine solche Situation zu geraten.

Unsere Unfähigkeit, uns in die Opfer hineinzuversetzen, wird deutlich, wenn wir uns 
fragen, warum sie nichts unternommen haben, um es zu verhindern. Wir verstehen oft 
nicht das sogenannte Syndrom der erlernten Hilflosigkeit, unter dem viele Opfer leiden. 
Die Frustration und Hilflosigkeit, die man empfindet, wenn man in einer von Missbrauch 
geprägten Situation befinden, kann dazu führen, gar nichts zu tun, weil man irgendwann 
die Erfahrung gemacht haben, dass man nichts tun kann. Diese Erfahrung ist so tief 
verwurzelt, dass man diese Hilflosigkeit und Ohnmacht annimmt und nichts tut, um das 
Leiden zu vermeiden, weil man überzeugt ist, nichts tun zu können. Wären wir nur etwas 
einfühlsamer und wären uns bewusst, wie komplex die Erfahrungen eines Opfers sind, 
das nicht tut, was es will, sondern was es kann. 

Angesichts einer Situation von Macht- oder Gewissensmissbrauch ist es wichtig, dass 
das Opfer über ein unterstützendes Netzwerk verfügt, das es ihm ermöglicht, damit 
umzugehen und darauf zu reagieren. Leider ist das im Gemeinschaftsleben nicht so oft 
der Fall, wie man es sich wünschen würde. 

3.	 Gruppendynamische Elemente

Die Gruppenpsychologie hat uns gezeigt, dass es Gemeinschaftsdynamiken und 
-strukturen gibt, die Missbrauch begünstigen. In Anlehnung an das vorher verwendete 
Bild könnten wir uns fragen, was eine menschliche Gruppe in das Blei verwandelt, das 
den Wein vergiften kann. Es gibt Fragen, die mit der soziologischen Situation zu tun 
haben, in der wir leben. Der Soziologe Zygmunt Bauman hat unsere Gesellschaft schon 
vor längerer Zeit als flüssige Gesellschaft bezeichnet. Sehr vereinfachend gesagt, hat er 
gezeigt, dass wir in einer Zeit leben, in der es keine sicheren und festgefügten Realitäten 
gibt und in der die Kriterien für das, was gültig und was nicht gültig ist, so unterschiedlich 
sind, dass Unsicherheit herrscht.

Während uns in anderen Zeiten die Identität beinahe geschenkt wurde, sieht sich heute 
jeder gezwungen, sich seine eigene Identität aufzubauen. Und in diesem Zusammenhang 
wird die Zugehörigkeit zu einer Gruppe aus dem Bedürfnis heraus gelebt, zu entdecken 
und zu rechtfertigen, wer man ist. Inmitten der Unsicherheit, mit der uns die Gesellschaft 



48

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a 
ES

SE
   

-  
 D

as
 U

na
us

ge
sp

ro
ch

en
e 

be
im

 N
am

en
 n

en
ne

n

eine Spiritualität, die zur Ideologie werden kann, und es ist leicht, ein gewisses Gefühl der 
Überlegenheit gegenüber anderen Berufungen zu erlangen.

Wir sollten misstrauisch sein gegenüber bestimmten Überzeugungen im geweihten 
Leben, etwa dem Glauben, dass Gemeinschaftsentscheidungen per se richtig sind, oder 
der Überbewertung der Einheit. Wir dürfen nicht vergessen, wie leicht es ist, eine Gruppe 
zu manipulieren. Wie in anderen Bereichen, z.B. in der Politik, gibt es psychologische 
Studien, die erläutern, was dazu führen kann, dass eine Ordensgemeinschaft eine 
Leitungsperson mit psychologischen Neigungen wählt, die zum Missbrauch entarten 
können.

Eine gewisse idyllische Sichtweise führt leicht zur Tyrannei der Einheit, indem man sie 
verwechselt mit Uniformität, wo die Vielfalt nicht gesund gelebt wird, das Recht auf 
Dissens verloren geht und man zum Einheitsdenken neigt. In dieser Tyrannei der Einheit ist 

konfrontiert, sucht man eine gewisse psychologische Sicherheit in starren Identitäten, 
aber das Gegenteil von flüssig wäre fest. Wir erleben die Unsicherheit als schwierig, und 
manchmal ist es einfacher, auf das Risiko, frei zu denken, zu entscheiden und sich nicht 
sicher zu sein, welchen konkreten Schritt man tun soll, zu verzichten. Es ist leicht, klare 
Antworten zu bevorzugen und die Entscheidungen anderer Menschen zu übernehmen, 
um das Risiko, Fehler zu machen, zu vermeiden.

Der Boom politischer Fundamentalismen und eines bestimmten Stils kirchlicher 
Bewegungen und Institute ist auf soziologische und psychologische Gründe 
zurückzuführen; er ist eine Antwort auf die Sehnsucht nach unerschütterlichen 
Gewissheiten, nach einer Identität ohne Abbrüche und nach Kontrolle über eine als 
unsicher empfundene Welt. Es gibt immer mehr Gruppen, die sich dadurch auszeichnen, 
dass sie sehr in sich selbst verschlossen sind, eine starke Gruppenidentität und eine sehr 
ausgeprägte Ideologie besitzen und in denen das Konzept der Autorität sehr stark und 
auf die Hierarchie ausgerichtet ist. Die Daten der Untersuchungen von Missbrauchsfällen 
aller Art, die vielen kirchlichen Eingriffe in neue Kongregationen und die Skandale um 
die Gründer zeigen, dass dies nicht der gesündeste Weg ist, eine menschliche Gruppe zu 
bilden, weil er „Äpfel verdirbt“.

Neben diesen soziologischen Aspekten sollte man sich auch den Einfluss vor Augen 
halten, den andere auf uns ausüben. Wir sind uns nicht immer bewusst, wie sehr wir das 
Bedürfnis haben, Teil von etwas zu sein, und wie sehr uns dies auf die Konformität mit der 
Gruppe, zu der wir gehören, ausrichtet. Die Gruppe beeinflusst uns mehr oder weniger 
direkt oder indirekt und bringt uns dazu, das zu tun, was wir aus eigenem Antrieb nicht 
tun würden – ganz gleich, wie sehr wir meinen, dass wir es selbst entschieden haben. 
Außerdem bietet sie uns Vorbilder und spornt uns an, sie nachzuahmen, auch wenn dies 
nicht ausdrücklich gesagt wird. Dieser Einfluss ist an sich nicht negativ, denn er kann die 
persönliche Entwicklung fördern, aber er kann auch zu krankhaften Systemen entarten.

Die Sozialpsychologie hat nachgewiesen, dass der Gruppenkontext eine Rolle spielt, wenn 
es darum geht, die eigenen moralischen Werte selektiv zu verbinden oder zu trennen. Es 
gibt verschiedene Strategien, um die Zustimmung des Einzelnen zum System zu fördern 
und Fehlverhalten zu banalisieren, wie uns die Geschichte immer wieder gezeigt hat. 
Das Gefühl der Überlegenheit der einen gegenüber den anderen, Drill, Ideologie oder 
Geheimhaltung sind einige der vielen Mittel, die zu diesem Zweck eingesetzt werden. 
Wir können – unter Wahrung des nötigen Respekts – diese Dynamiken auch in den 
Instituten des geweihten Lebens erkennen, denn wir haben eine jahrelange Ausbildung, 



49

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
Ia

ni
re

 A
ng

ul
o 

O
rd

or
ik

a 
ES

SE
   

-  
 D

as
 U

na
us

ge
sp

ro
ch

en
e 

be
im

 N
am

en
 n

en
ne

n Gruppenzwang der Schlüssel. Um diese Situation zu erzwingen, gibt es viele – subtile oder 
weniger subtile – Wege, jede Stimme, die von dem abweicht, was als normativ betrachtet 
wird, zu unterdrücken oder alles beiseitezulassen, die als Dissonanz gegenüber dem 
Ganzen betrachtet wird. In diesen Situationen, in denen Menschen misshandelt werden, 
macht das Schweigen der Guten alle zu Opfern und Tätern, wodurch ein toxisches 
Beziehungsgeflecht entsteht und jede abweichende Äußerung oder Kritik am System zu 
einer Heldentat wird.

Es ist eine Spirale des Schweigens, die die Zuschauer zu Komplizen und Opfern macht. So 
wird das Böse zur Normalität, es wird gerechtfertigt und zum „Problem des anderen“. Auf 
diese Weise wird das Leben einfacher und man begibt sich nicht in dieselbe Gefahr wie 
jene, die es wagen, den Status quo in Frage zu stellen. Die Gemeinschaft kann Komplizin 
und Opfer einer zur Norm gewordenen Missbrauchsdynamik werden, da jeder am Ende 
darauf verzichtet, der zu sein, wer er ist, um nicht den hohen Preis zu zahlen, den dies 
mit sich bringt. 

Zweifellos kommen noch viele andere Elemente ins Spiel, die miteinander verknüpft sind 
und uns in Situationen bringen können, in denen wir nicht sein wollen. Wir brauchen 
Kontrollsysteme, die wirksam gegen von Missbrauch geprägte Verhaltensweisen 
vorgehen, sie auflösen und verhindern, indem sie sich für die Opfer einsetzen. Wir werden 
das geweihte Leben haben, das wir alle gemeinsam aufbauen. Nutzen wir diese „Zeichen 
der Zeit“, um Strukturen zu schaffen, die die Frauen, die in unsere Kongregationen 
eintreten, freier machen und mehr mit dem Traum in Einklang bringen, den Gott von uns 
hat.

1	 Diese Seiten sind eine verkürzte und vereinfachte Version meines Artikels „La presencia innombrada. Abu-
so de poder en la Vida Consagrada“, veröffentlicht in Teología y Vida. Öffentlich zugänglich unter: http://ojs.
uc.cl/index.php/tyv/article/view/32715/34801.

2	 Franziskus, Schreiben an Kardinal Reinhard Marx, Erzbischof von München und Freising (10.06.2021). On-
linezugang: https://www.vatican.va/content/francesco/de/letters/2021/documents/20210610-cardinale-
marx.html.

3	 Das wird unter der Nr. 22 des Dokuments Für jungen Wein neue Schläuche (2017) beklagt.



50

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

1.	 Einleitung
Die Revision von Buch VI des Codex des kanonischen Rechtes über das Strafrecht und 
seine Folgen in Bezug auf den Missbrauch ist ein komplexes Thema. Ich werde versuchen, 
es so klar wie möglich darzulegen. Zunächst möchte ich diese Revision im Rahmen der 
Weiterentwicklung des Denkens in der Kirche in Bezug auf das Strafrecht betrachten. 
Anschließend werde ich die neuen Normen bezüglich des Missbrauchs und der Strafen, 
mit denen er geahndet wird, vorstellen. Abschließend werde ich einige kurze persönliche 
Gedanken zur Umsetzung des neuen Systems hinzufügen. 
Gleich zu Anfang möchte ich hervorheben, dass die Revision von Buch VI des Codex über 
das kirchliche Strafrecht eine radikale Änderung der Weise, wie die Kirche das Strafrecht 
betrachtet, darstellt. Etwas überspitzt könnte man sagen, dass das Kirchenrecht und vor 
allem sein strafrechtlicher Zweig zur Zeit des Konzils als dem Liebesgebot zuwiderlaufend 
betrachtet wurde; einige Theologen schlugen sogar vor, das Strafrecht aus der kirchlichen 
Rechtsordnung zu entfernen. Dieser Vorschlag hat sich nicht durchgesetzt, denn der 
Codex von 1983 enthält ein Buch VI, das dem Strafrecht gewidmet ist. Allerdings herrschte 
noch Anfang der 1990er Jahre, als ich Kirchenrecht studiert habe, die Geisteshaltung vor, 
dass das Strafrecht nur im äußersten Notfall angewandt werden sollte. Folglich wurde es 
so gut wie nie angewandt.
Die Dinge begannen sich in den 1990er Jahren zu ändern, als die ersten Skandale über 
den sexuellen Missbrauch von Minderjährigen durch Kleriker ans Tageslicht kamen. 
Angesichts des Horrors solcher Taten wurde man sich allmählich bewusst, dass das 
Strafrecht innerhalb der Kirchenrechtsordnung seinen Platz hat und dass die Verhängung 
von Strafen gegen Täter, die unschuldige Menschen sexuell missbraucht haben, 
gerechtfertigt ist – nicht zuletzt deshalb, um die Gerechtigkeit wiederherzustellen und 
den Skandal wiedergutzumachen. Der Skandal bestand nicht mehr darin, dass die Kirche 

P. Malvaux hat ein Doktorat in Kirchenrecht von der „Saint Paul 
University“ (Ottawa) und hat an verschiedenen Universitäten 
Kirchenrecht und Ekklesiologie gelehrt; derzeit ist er Dozent an der 
Universität „Gregoriana“. Von 1997 bis 2002 war er Oberer einer 
Gemeinschaft in Brüssel und hat das Internationale Institut „Lumen 
Vitae“ geleitet. 

Die Konferenz wurde im Oktober 2021 im Webinar zum Kirchenrecht 
vorgestellt, das von der UISG-USG organisiert wurde.

P. Benoit Malvaux SJ

ÄNDERUNGEN DES KIRCHLICHEN STRAFRECHTS 
UND MISSBRAUCH



51

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
 S

J  
 - 

  Ä
nd

er
un

ge
n 

de
s 

ki
rc

hl
ic

he
n 

St
ra

fr
ec

ht
s 

un
d 

M
is

sb
ra

uc
h bestrafte, sondern dass Vergehen ungestraft blieben. Es war eine echte kopernikanische 

Revolution.
Allerdings haben sich die Dinge nicht von einem Tag auf den anderen geändert. Ich 
muss nicht näher auf die Versuchung der kirchlichen Autoritäten eingehen, Fälle zu 
vertuschen. Aber auch dort, wo die Autorität den Missbrauchstäter bestrafen wollte, war 
sie hilflos, weil man in der Kirche nicht mehr daran gewöhnt war zu sanktionieren. Um 
den Verantwortungsträgern in der Kirche zu helfen, in diese neue Dynamik einzutreten, 
wurde 2001 das Motu proprio Sacramentorum sanctitatis tutela promulgiert. Es übertrug 
der Kongregation für die Glaubenslehre die Zuständigkeit für das Urteil über gewisse 
Straftaten, darunter auch den sexuellen Missbrauch Minderjähriger durch Kleriker, um den 
Hirten zu helfen, angemessen zu reagieren. Das war ein langwieriger Prozess – man kann 
tief verwurzelte Praktiken nicht einfach auf Knopfdruck ändern –, der jedoch lawinenartig 
anwuchs, als die Enthüllungen sich häuften und die Notwendigkeit zu reagieren immer 
dringlicher wurde. Ab 2007 erschien es notwendig, nicht nur zusätzliche Gesetze zu den 
bereits im Codex enthaltenen hinzuzufügen, sondern den Codex selbst, genauer gesagt 
sein Buch VI über das Strafrecht, zu reformieren. 2007 bis 2021: Die Reform des Buches 
VI hat viel Zeit in Anspruch genommen. Dafür gab es verschiedene Gründe, auf die ich 
hier nicht näher eingehen möchte, aber ich denke, es war gut, denn in all diesen Jahren 
hat die Kirche sich ständig weiterentwickelt und den Anwendungsbereich des Strafrechts 
ausgeweitet. Hätte man das Buch VI innerhalb von zwei oder drei Jahren revidiert, 
wäre es zu schnell gegangen, und man hätte sich nicht die ganze Entwicklung, die in 
den 2010er Jahren in der Kirche vor sich gegangen ist, zunutze gemacht. So konnten 
jene, die am neuen Buch VI gearbeitet haben, diese Entwicklungen berücksichtigen und 
in ihren Revisionsentwurf einfließen lassen. Andererseits konnte man die Revision des 
Strafrechts nicht unbegrenzt hinauszögern, unter dem Vorwand, dass sich die Dinge noch 
weiterentwickeln müssten. Das neue Buch VI wird also am kommenden 8. Dezember in 
Kraft treten.1

Ich werde hier nicht das ganze neue Buch VI des Codex vorstellen, sondern möchte drei 
Wesenszüge seiner Revision hervorheben. Zunächst spiegeln einige Änderungen wider, 
dass man sich, wie gerade erwähnt, bewusst geworden ist, dass das Strafrecht dem Wohl 
des Gottesvolkes dient, das darunter leidet und daran Anstoß nimmt, dass die Täter, 
die bestimmte Straftaten begehen, ungestraft bleiben. In diesem Sinne ist die neue 
Version von Buch VI strenger als die Version von 1983. Ein schönes Beispiel dafür ist 
der Canon 1341, der sich mit der Strafverhängung befasst. Um es kurz zu sagen: Wo die 
Version von 1983 betont, dass es wichtig ist, alles zu versuchen, bevor man eine Strafe 
verhängt, betont die neue Version die Verpflichtung, eine Strafe zu verhängen, wenn 
es keine anderen Mittel gibt, um die Gerechtigkeit wiederherzustellen. Die Anwendung 
des Strafrechts ist kein Ausnahmeverfahren mehr, auf das man widerwillig zurückgreift, 
wenn es wirklich keinen anderen Weg gibt, sondern sie ist notwendig, sobald erkennbar 
wird, dass eine einvernehmliche Lösung die Gerechtigkeit nicht wiederherstellen und 
den Schaden nicht wiedergutmachen kann.
Ein weiterer Fortschritt, der durch die Revision von Buch VI erzielt wurde, war die 
Gewährleistung einer größeren Kohärenz des kirchlichen Strafrechts, und insbesondere 
eine größere Kohärenz zwischen den Partikularnormen und dem Titel, unter dem sie 
stehen. 
Ebenso versuchten die Autoren der Reform, das Strafrecht wirksamer zu machen, indem 
sie erläuterten, welche Strafen für welche Straftaten gelten sollten. Der Gesetzgeber 
von 1983 hatte häufig auf den Begriff der gerechten Strafe zurückgegriffen, was zwar 
theoretisch sehr schön war (an sich ist es durchaus gerechtfertigt, eine gerechte Strafe zu 
verhängen), in der Praxis aber nicht bei der Strafverhängung half, da man nicht wusste, 
worin die jeweilige gerechte Strafe bestand. In der neuen Version von Buch VI hat der 
Gesetzgeber mehrfach klargestellt, welche Strafe zu verhängen ist, was die Anwendung 
des Strafrechts erleichtern wird.     



52

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
 S

J  
 - 

  Ä
nd

er
un

ge
n 

de
s 

ki
rc

hl
ic

he
n 

St
ra

fr
ec

ht
s 

un
d 

M
is

sb
ra

uc
h 2.	 Vorstellung der Normen

Nach dieser kurzen Vorstellung der Revision von Buch VI des Codex komme ich nun 
zur Vorstellung der Normen, die sich speziell mit dem Strafbestand des Missbrauchs 
befassen.
Zunächst erinnere ich an das, was die aktuelle Version des Codex von 1983 zu diesem 
Thema vorsieht. Der grundlegende Canon ist hier can. 1395 §2, der besagt, dass ein 
Kleriker, der gegen das sechste Gebot des Dekalogs verstoßen hat, wenn er die Straftat 
mit Gewalt, unter Drohungen, öffentlich oder an einem Minderjährigen unter 16 Jahren 
begangen hat, mit gerechten Strafen belegt werden soll, gegebenenfalls die Entlassung 
aus dem Klerikerstand nicht ausgenommen. Mit anderen Worten: Der Codex betrachtet 
als kirchenrechtliche Straftat den sexuellen Missbrauch jeder beliebigen Person durch 
einen Kleriker (also einen Bischof, Priester oder Diakon), der unter Anwendung von 
Gewalt oder Drohungen (z.B. durch Vergewaltigung) oder öffentlich (unter Verletzung der 
öffentlichen Moral) begangen wird, sowie den sexuellen Missbrauch einer minderjährigen 
Person unter 16 Jahren.
Dieser Canon 1395 §2 wurde in den Jahren nach Inkrafttreten des Codex von 1983 nur 
äußerst selten angewandt, entweder weil die kirchlichen Autoritäten die Angelegenheit 
vertuschten, um den guten Ruf der Kirche zu wahren, oder weil sie angesichts der erwähnten 
„anti-kirchenrechtlichen“ Mentalität nur ungern Strafen verhängten. Ab den 1990er 
Jahren kam Bewegung in die Sache, und das Motu Proprio Sacramentorum sanctitatis tutela 
von 2001 legte die Zuständigkeit für die Fälle sexuellen Missbrauch von Minderjährigen 
durch Kleriker nicht nur in die Hände der Kongregation für die Glaubenslehre, sondern 
erweiterte auch den Anwendungsbereich des Canons, indem es ihn auf den sexuellen 
Missbrauch von Minderjährigen über 16 Jahren ausdehnte. Im Jahr 2010 werden neue 
Normen zur Anwendung des Motu Proprio einen weiteren Schritt tun, indem sie die 
Straftat des sexuellen Missbrauchs von Menschen, deren Vernunftgebrauch habituell 
eingeschränkt ist, und die Straftat des Besitzes oder der Verbreitung pornografischer 
Bilder von Minderjährigen unter 14 Jahren hinzufügen. In der Folge kommen weitere 
Bestimmungen hinzu, insbesondere das Motu Proprio Vos estis lux mundi von 2019 über 
die Verpflichtung von Klerikern und Ordensleuten, sexuellen Missbrauch, von dem sie 
Kenntnis haben, der zuständigen kirchlichen Autorität zu melden. Statt jedoch immer 
weitere Parallelnormen zum Codex von 1983 zu schaffen, zog man es vor, diese Normen 
in eine neue Version des Codex einzubinden, unter Nutzung der seit 2007 laufenden 
Revision von Buch VI des Codex.

3.	 Die inhaltlichen Änderungen am Strafrecht
Bevor ich die inhaltlichen Änderungen des Strafrechts in der neuen Version von Buch VI 
in Bezug auf Missbrauch in der Kirche darlege, möchte ich Ihre Aufmerksamkeit auf die 
Tatsache lenken, dass der Canon über den sexuellen Missbrauch von Minderjährigen 
durch Kleriker innerhalb von Buch VI seinen Platz gewechselt hat. Der derzeitige can. 
1395 §2 befindet sich in Titel V von Buch VI, der sich mit Straftaten gegen besondere 
Verpflichtungen befasst. In der revidierten Version des Codex wird diese Straftat 
Gegenstand von can. 1398 §1 1º sein, der sich in Teil VI des Buches befindet, der sich mit 
Straftaten gegen Leben, Würde und Freiheit des Menschen befasst. Diese Verschiebung 
bringt eine positive Entwicklung des Blickwinkels zum Ausdruck, aus dem heraus die 
Straftat des sexuellen Missbrauchs Minderjähriger betrachtet wird. Im Codex von 1983 
wurde sie in erster Linie als Verstoß gegen das Keuschheitsgelübde betrachtet, wenn 
es sich um einen Ordenskleriker handelte, oder ganz allgemein gegen das sechste 
Gebot des Dekalogs im Falle eines Diözesanklerikers. Das Hauptproblem war, dass der 
Kleriker seinen Verpflichtungen nicht nachgekommen war. In der revidierten Fassung 
von Buch VI wird die Straftat nun aus der Perspektive des Opfers betrachtet, dessen 
Leben und Würde schwer verletzt wurde. Es geht nicht mehr in erster Linie darum, dass 
der Kleriker seinen Pflichten nicht nachgekommen ist, sondern darum, dass er einem 



53

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
 S

J  
 - 

  Ä
nd

er
un

ge
n 

de
s 

ki
rc

hl
ic

he
n 

St
ra

fr
ec

ht
s 

un
d 

M
is

sb
ra

uc
h

Minderjährigen oder eine Person, deren Vernunftgebrauch habituell eingeschränkt ist 
oder der das Recht einen gleichen Schutz zuerkennt, dazu verführt oder verleitet, an 
echten oder simulierten pornographischen Darstellungen teilzunehmen oder diese 
umzusetzen. Es handelt sich um eine neue Bestimmung, die die Entwicklung der Praktiken 
und der Technologie berücksichtigt. So kann ein Kleriker, der einen Minderjährigen dazu 
verleitet, sich mit seinem Handy beim Masturbieren zu filmen, obwohl er ihn nicht direkt 
sexuell missbraucht, mit Amtsentzug oder anderen Strafen bis hin zur Entlassung aus 
dem Klerikerstand bestraft werden.
Im Zusammenhang mit diesem neuen Canon möchte ich Sie auf ein besonderes Problem 
seiner englischen Übersetzung hinweisen. Diese Übersetzung spricht von einem Kleriker, 
der „grooms or induces a minor to expose himself pornographically or to take part in 
pornographic exhibitions“. Das Wort „grooming“ kann meines Wissens nach bedeuten, 
dass man mit einem Minderjährigen ein Gespräch sexueller Art führt. Zum Beispiel, mit 
ihm über seine Sexualorgane zu sprechen oder ihn aufzufordern, ihm zu erzählen, wie er 

anderen Menschen schweren Schaden zugefügt hat. Die Verschiebung des Canons über 
den sexuellen Missbrauch von Minderjährigen durch Kleriker liegt somit auf einer Linie 
mit dem Wandel der Mentalität in der Gesellschaft und in der Kirche, die nun die Sorge 
um das Opfer in den Vordergrund stellt.
Was den Inhalt der neuen Normen betrifft, so enthalten diese eine Reihe von Erweiterungen 
des Begriffs der Straftat des Missbrauchs. Einige von ihnen beziehen Erweiterungen 
ein, die bereits in den seit 2001 erlassenen Partikulargesetzen vorgenommen wurden. 
Andere sind echte Neuerungen auch im Hinblick auf diese Gesetze. Um die Darlegung 
übersichtlich zu gestalten, möchte ich die Erweiterungen über den Gegenstand der 
Straftat, dann die Erweiterungen über den Täter und schließlich die Erweiterungen über 
das Opfer der Straftat nacheinander darlegen.   
Bezüglich des Gegenstands der Straftat wird eine erste Erweiterung durch den neuen 
Canon 1398 § 1 Nr. 2 vorgenommen, der es als Straftat festlegt, wenn ein Kleriker einen 



54

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
 S

J  
 - 

  Ä
nd

er
un

ge
n 

de
s 

ki
rc

hl
ic

he
n 

St
ra

fr
ec

ht
s 

un
d 

M
is

sb
ra

uc
h

Das Strafrecht dem Wohl des 
Gottesvolkes dient, das darunter leidet 
und daran Anstoß nimmt, dass die Täter, 
die bestimmte Straftaten begehen, 
ungestraft bleiben. In diesem Sinne ist 
die neue Version von Buch VI strenger 

als die Version von 1983.

die Rede war. Das Herunterladen von pornografischen Bildern mit Minderjährigen sowie 
das Hochladen solcher Bilder durch einen Kleriker wird jetzt als Straftat in den Codex 
aufgenommen, die mit Amtsenthebung und anderen gerechten Strafen, einschließlich 
der möglichen Entlassung aus dem Klerikerstand, geahndet wird.  
Eine dritte wichtige Änderung bezüglich des Gegenstands der Straftat ist der neue §3 
des Can. 1395. Er sieht neben dem Verstoß gegen das sechste Gebot, der mit Gewalt 
oder Drohungen einhergeht und bereits im Codex von 1983 enthalten ist, vor, dass ein 
Kleriker, der durch „Missbrauch seiner Autorität eine Straftat gegen das sechste Gebot 
des Dekalogs begangen oder jemand gezwungen hat, sexuelle Handlungen vorzunehmen 
oder zu ertragen“, mit gerechten Strafen belegt werden soll – wenn erforderlich, die 
Entlassung aus dem Klerikerstand nicht ausgenommen. Das ist eine sehr wichtige 
Änderung, die auf den Skandal aufgrund der wachsenden Zahl von Enthüllungen über 
den sexuellen Missbrauch Erwachsener durch Kleriker, die ihre Position dazu ausgenutzt 
haben, reagiert. Bislang galten solche Handlungen zwar als verwerflich, stellten aber keine 
Straftaten im eigentlichen Sinne dar. Von jetzt an wird es anders sein. Ein Kleriker, der 

masturbiert. Das ist nicht das, worum es hier geht. Die Übersetzung des Canons in andere 
Sprachen („reclutar“ in Spanisch, „reclutare“ in Italienisch, „recruter“ in Französisch) 
zeigt deutlich, dass es hier um die „Anwerbung“2 eines Minderjährigen zur Teilnahme an 
pornografischen Handlungen geht.
Nr. 3 desselben neuen Canons 1398 §1 führt eine weitere Straftat in den Codex ein, 
die gegenüber dem Codex von 1983 neu ist, aber keine absolute Neuheit darstellt, 
da diese Straftat bereits in den Normen von 2010 zur Umsetzung von Sacramentorum 
sanctitatis tutela festgelegt worden war: wenn ein Kleriker sich gegen die guten Sitten in 
jedweder Form und mit jedwedem Mittel pornographische Bilder von Minderjährigen 
oder Personen, deren Vernunftgebrauch habituell eingeschränkt ist, erwirbt, aufbewahrt 
oder verbreitet3. Der Text des neuen Canons unterscheidet sich ein wenig vom Text der 
Normen von 2010 – insbesondere wurde das Zeigen (exhibere) von pornografischen 
Bildern hinzugefügt; dabei geht es jetzt um pornografische Bilder von Minderjährigen 
jeglichen Alters, während in den Normen von 2010 von Minderjährigen unter 14 Jahren 



55

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
 S

J  
 - 

  Ä
nd

er
un

ge
n 

de
s 

ki
rc

hl
ic

he
n 

St
ra

fr
ec

ht
s 

un
d 

M
is

sb
ra

uc
h einen Erwachsenen, dem gegenüber er rechtliche Autorität ausübt, sexuell missbraucht, 

kann nun bestraft werden – denken wir zum Beispiel an einen Novizenmeister, der einen 
Novizen sexuell missbraucht. Weniger offensichtlich ist für mich der Fall eines Klerikers, 
der seine geistliche Autorität missbraucht (z.B. ein geistlicher Begleiter, der die junge 
Frau, die er begleitet, sexuell missbraucht). Vielleicht wäre es gut, wenn der Gesetzgeber 
eine genaue Auslegung des Begriffs der „Autorität“ vorlegen würde, damit man genauer 
weiß, bis zu welchem Punkt der neue Canon 1395 §3 gilt.
Übrigens werden Sie bemerkt haben, dass der Gesetzgeber den Ausdruck „Missbrauch 
einer schutzbedürftigen Person“, der sich z.B. im Motu proprio Vos estis lux mundi findet, 
nicht übernommen hat. Hier wurde zweifellos die Kritik berücksichtigt, die an diesem 
subjektiven Begriff geübt wurde (wie lässt sich die Schutzbedürftigkeit eines Menschen 
definieren?), während der Begriff des Autoritätsmissbrauchs objektiver ist. 
Am Ende von §3 des neuen Canons 1395 wird eine weitere neue Straftat eingeführt: 
dass ein Kleriker jemanden gezwungen hat, sexuelle Handlungen vorzunehmen oder zu 
ertragen. In diesem Fall ist, so wie ich diese neue Norm verstehe, der Kleriker, der die 
Straftat begeht, nicht direkt am sexuellen Missbrauch beteiligt, aber er nutzt seine Autorität 
oder seine Macht, um eine oder mehrere Personen zu zwingen, sexuelle Handlungen 
vorzunehmen oder zu ertragen. Man könnte sich hier den Fall eines Novizenmeisters 
vorstellen, der zwei seiner Novizen zwingt, sexuellen Kontakt miteinander zu haben.

4.	 Die Neuerungen der revidierten Version von Buch VI des Codex 
Dies sind die verschiedenen Neuerungen der revidierten Version von Buch VI des Codex 
bezüglich des Strafbestands des Missbrauchs. Als Straftaten gelten nach dem Codex des 
kanonischen Rechtes nun, um es kurz zu sagen, die Verleitung oder Verführung eines 
Minderjährigen durch einen Kleriker für pornografische Zwecke, die Aufbewahrung, das 
Zeigen oder die Verbreitung pornografischer Bilder von Minderjährigen, der Verstoß 
gegen das sechste Gebot durch einen Kleriker, der seine Autorität missbraucht, sowie 
die Nötigung einer Person, sexuelle Handlungen vorzunehmen oder zu ertragen.
Betrachten wir nun die Fälle, in denen der Anwendungsbereich des Strafrechts in Bezug 
auf den Missbrauchstäter erweitert wurde. Die grundlegende Neuerung, nicht nur im 
Vergleich zum Codex von 1983, sondern auch im Vergleich zu den späteren Gesetzen, 
findet sich hier in Can. 1398 §2, der besagt, dass, wenn ein (nichtklerikales) Mitglied 
eines Instituts des geweihten Lebens oder einer Gesellschaft des apostolischen Lebens 
oder sonst ein Gläubiger, der in der Kirche eine Würde bekleidet oder ein Amt oder eine 
Funktion ausübt, eine der Straftaten des § 1 oder des Can. 1395 § 3 begeht, soll er mit der 
Einschränkung der Ausübung oder mit Amtsentzug oder anderen Strafen belegt werden. 
Auch hier ist ein Fortschritt zu verzeichnen, da der Codex von 1983 eine Straftat nur im Falle 
eines Klerikers vorsah. Ein nicht klerikaler Ordensmann, eine Ordensfrau oder ein Laie mit 
pastoraler Verantwortung, der/die einen Minderjährigen sexuell missbrauchte, konnte 
zwar disziplinarisch belangt werden (einschließlich der Entlassung aus dem Institut im 
Fall eines Ordensmanns oder einer Ordensfrau), aber es konnte keine kirchenrechtliche 
Strafe im eigentlichen Sinne verhängt werden. Künftig können diese Personen mit 
einer der in Canon 1336 §§ 2-4 vorgesehenen Strafen (insbesondere mit dem Verbot 
der Ausübung eines Amtes oder einem Amtsentzug) oder mit anderen Strafen je nach 
Schwere des Vergehens bestraft werden. Der Gesetzgeber integriert hier einen weiteren 
Vorwurf an das bisherige Strafrecht, das sich nur mit Klerikern befasste. Hier wird auch die 
Änderung des Blickwinkels, aus dem heraus man die Straftat betrachtet, die ich eingangs 
erwähnt habe, deutlich. Wenn die Pflichtverletzung an erste Stelle stellt, kann man zu der 
Auffassung gelangen, dass sexueller Missbrauch, der von einem geweihten Amtsträger 
und nicht von einem Laien begangen wird, schwerwiegender ist. Wenn man hingegen 
das Opfer in den Vordergrund stellt, ist diese Unterscheidung nicht mehr relevant. Für 
das Opfer ist sexueller Missbrauch nicht per se weniger schwerwiegend, nur weil er von 
einem Ordensbruder oder einem Laien in pastoraler Verantwortung begangen wurde.



56

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
 S

J  
 - 

  Ä
nd

er
un

ge
n 

de
s 

ki
rc

hl
ic

he
n 

St
ra

fr
ec

ht
s 

un
d 

M
is

sb
ra

uc
h Abschließend möchte ich etwas über die Ausweitung des Anwendungsbereichs des 

Strafrechts bezüglich des Missbrauchs im Hinblick auf das Opfer der Straftat sagen. Die 
meisten „Neuerungen“ hier betreffen in Wirklichkeit die Aufnahme in den Codex von 
Bestimmungen, die bereits durch die Partikulargesetze seit 2001 eingeführt wurden. So 
betrifft die Straftet des sexuellen Missbrauchs nicht mehr nur Minderjährige unter 16 
Jahren, sondern Minderjährige jeden Alters. Dem Minderjährigen gleichgestellt ist eine 
Person, deren Vernunftgebrauch habituell eingeschränkt ist, die also geistig behindert 
ist. Diese beiden Erweiterungen des Straftatbestands waren durch die Normen zur 
Umsetzung von Sacramentorum sanctitatis tutela im Jahr 2001 bzw. 2010 vorgenommen 
worden. Dagegen führt Canon 1398 §1 1º und 2º eine dritte mögliche Art von Opfer ein, die 
eine echte Neuerung darstellt: die Person, der das Recht einen ähnlichen Schutz zuerkennt 
wie Minderjährigen und Personen, deren Vernunftgebrauch habituell eingeschränkt ist.  
Ich muss Ihnen gestehen, dass ich nicht weiß, was der Gesetzgeber damit meint. Aber er 
öffnet die Tür dafür, dass in Zukunft weitere Kategorien von Opfern anerkannt werden, 
deren sexueller Missbrauch durch einen Kleriker, eine geweihte Person oder einen Laien 
in pastoraler Verantwortung als Straftat betrachtet wird.
Indirekt wird noch eine Erweiterung des Opferbegriffs durch den neuen Canon 1395 
§3 bezüglich des Verstoßes gegen das sechste Gebot durch Autoritätsmissbrauch 
vorgenommen. In diesem Fall begeht ein Kleriker, eine geweihte Person oder ein Laie 
in pastoraler Verantwortung, der seine Autorität nutzt, um eine Person sexuell zu 
missbrauchen, nach Kirchenrecht eine Straftat, unabhängig vom Alter des Opfers.    
Das sind, wie mir scheint, die wichtigsten Änderungen, die durch die neue Version von Buch 
VI bezüglich der Missbrauchsdelikte eingeführt wurden. Die bedeutendsten Änderungen 
sind für mich zunächst die Tatsache, dass der sexuelle Missbrauch von Minderjährigen 
als Vergehen gegen das Leben und die Würde des Menschen und nicht mehr als Verstoß 
gegen das Keuschheitsgelübde betrachtet wird, wodurch das Opfer in den Vordergrund 
gerückt wird, und zweitens die Tatsache, dass auch der sexuelle Missbrauch eines 
Minderjährigen durch einen nicht klerikalen Ordensmann oder einen Laien in pastoraler 
Verantwortung und nicht nur durch einen Kleriker als Straftat betrachtet wird, ebenso 
wie der sexuelle Missbrauch eines jeden Menschen, nicht nur von Minderjährigen, durch 
Autoritätsmissbrauch. Für mich sind das die bedeutendsten Änderungen.  
Man kann sich jedoch fragen, welche praktischen Auswirkungen diese Reform haben 
wird. In einigen Fällen wird sie vielleicht eher symbolischer Natur sein. Ich denke zum 
Beispiel an die Ausweitung des Straftatbestands auf nicht klerikale Ordensleute. Man 
muss wissen, dass ein nicht klerikaler Ordensangehöriger, der einen Minderjährigen 
missbraucht oder eine andere strafbare Handlung begeht, etwa das Herunterladen 
kinderpornografischer Dateien, auch schon vorher von Seiten seines Oberen mit 
Verwaltungs- oder Disziplinarmaßnahmen belegt werden konnte, wie Amtsenthebung, 
Untersagung bestimmter Tätigkeiten (z.B. die Nutzung des Internets) etc. Künftig kann 
er auch mit entsprechenden Strafen belegt werden. Symbolisch mag das Gewicht 
haben – ich unterliege nicht mehr einem Verwaltungsakt, sondern werde zu einer Strafe 
verurteilt –, aber das konkrete Resultat wird dasselbe sein. Ganz gleich, ob ich durch 
einen Verwaltungsakt aus dem Amt entfernt oder zu einer Strafe verurteilt werde, die 
den Amtsentzug bedeutet: Ich kann das Amt nicht mehr ausüben.    
Bei den Ordensleuten oder den geweihten Personen allgemein wird man schauen 
müssen, wie sich die Änderungen im Strafrecht bezüglich der Entlassung aus dem Institut 
auswirken. Bekanntlich muss dem derzeitigen Canon 695 zufolge ein Ordensangehöriger, 
der eine der in den Canones 1395, 1397 und 1398 genannten Straftaten begeht, aus dem 
Institut entlassen werden, außer wenn, wie in Canon 1395 §2 vorgesehen, der Obere der 
Meinung ist, dass auf andere Weise für die Besserung des Mitglieds, die Wiederherstellung 
der Gerechtigkeit und die Behebung des Skandals gesorgt werden kann. Im Fall eines 
klerikalen oder nichtklerikalen Ordensmitglieds, das einen Minderjährigen sexuell 



57

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
P.

 B
en

oi
t M

al
va

ux
 S

J  
 - 

  Ä
nd

er
un

ge
n 

de
s 

ki
rc

hl
ic

he
n 

St
ra

fr
ec

ht
s 

un
d 

M
is

sb
ra

uc
h missbraucht hat, hat der Obere somit einen Ermessensspielraum. Grundsätzlich muss 

er den Ordensmann aus dem Institut entlassen. Er kann jedoch der Ansicht sein, 
dass es andere Möglichkeiten gibt, um die Gerechtigkeit wiederherzustellen und den 
Skandal zu beheben, insbesondere dann, wenn die Taten lange zurückliegen und der 
Ordensangehörige bereits betagt ist. Zumindest in der Gesellschaft Jesu ist es so, dass 
der Jesuit nicht entlassen, sondern mit Restriktionsmaßnahmen belegt wird.
Es bleibt zu hoffen, dass der Gesetzgeber nicht vergisst, Canon 695 an die neue 
Nummerierung von Buch VI anzupassen. Ich erinnere daran, dass die Entlassung 
aus dem Institut keine Strafe ist – davon ist in Buch VI nicht die Rede –, sondern ein 
Verwaltungsakt der Institutsleitung.  Die Revision von Buch VI wird daher in dieser Hinsicht 
keine Auswirkungen haben. Daher sage ich, dass die Ausweitung des Straftatbestands 
des Missbrauchs auf nichtklerikale Ordensleute vor allem symbolische Tragweite hat.   
Die Ausweitung des Straftatbestands auf den sexuellen Missbrauch von Erwachsenen 
durch Autoritätsmissbrauch wird dagegen mehr praktische Konsequenzen haben, 
zumindest für Kleriker. Bisher konnte ein Kleriker, der seine Autorität ausnutzte, um einen 
Erwachsenen sexuell zu missbrauchen, zwar disziplinarisch belangt werden, aber es war 
nicht möglich, ihn aus dem Klerikerstand zu entlassen.  Dies wird in Zukunft möglich sein.
Es ist also möglich, aber wird es tatsächlich auch der Fall sein? Eine weitere Frage, die 
ich mir im Zusammenhang mit dieser Reform stelle, betrifft ihre Umsetzung. Es genügt 
nämlich nicht festzustellen, dass ein bestimmtes Verhalten strafbar ist und mit dieser 
oder jener Strafe belegt werden kann, sondern diese Strafen müssen auch angewandt 
werden können. Nun muss man wissen, dass sich die Gesetzgebung in Bezug auf die 
Zuständigkeit der Kongregation für die Glaubenslehre bis heute nicht geändert hat. 
Diese ist daher für die neuen Straftaten, die in den Codex aufgenommen wurden, nicht 
zuständig. Wenn ein Ordinarius eine Beschwerde über eine dieser neuen Straftaten 
erhält, muss er daher eine Voruntersuchung durchführen, um die Wahrscheinlichkeit 
der Straftat festzustellen, und dann entscheiden, ob ein Gerichtsverfahren vor dem 
Diözesangericht oder ein Verwaltungsverfahren vor demselben Ordinarius eingeleitet 
wird. Es ist im Grunde dieselbe Prozedur wie für die Straftat des sexuellen Missbrauchs 
von Minderjährigen durch einen Kleriker, abgesehen davon, dass, wenn sich in der 
Voruntersuchung herausstellt, dass die Straftat wahrscheinlich ist, nicht der Ordinarius 
über die Einleitung eines Verfahrens entscheidet, sondern die Unterlagen an die 
Kongregation für die Glaubenslehre weiterleitet, damit diese über das weitere Vorgehen 
entscheidet. Aus meiner Erfahrung als Prokurator der Gesellschaft Jesu heraus kann 
ich bezeugen, dass uns die Verpflichtung, die Unterlagen an die Kongregation für die 
Glaubenslehre weiterzuleiten, sehr geholfen hat, sowohl um konsequente Maßnahmen 
in diesem Bereich zu erlangen, als auch für die effektive Bearbeitung der Unterlagen.
Wenn die Umsetzung der neuen strafrechtlichen Normen den Ordinarien und 
Diözesangerichten überlassen wird, besteht die Gefahr, dass sie vielerorts im Sand 
verläuft, sei es aufgrund mangelnder Motivation, sie es aufgrund mangelnder Kompetenz 
der Ordinarien und Diözesangerichte. Persönlich frage ich mich daher, ob es nicht 
gut wäre, die Zuständigkeit der Kongregation für die Glaubenslehre auf diese neuen 
Straftaten auszuweiten, um die Umsetzung der neuen Gesetzgebung zu fördern.

1	 	  A.d.Ü.: Gemeint ist der 8. Dezember 2021.
2	 	  A.d.Ü.: Der deutsche Text des Canons benutzt hier den Ausdruck „verführen oder verleiten“.
3	 	  A.d.Ü.: Im deutschen Text des Codex heißt es „erwirbt, aufbewahrt oder verbreitet“, während im latei-

nischen Original „detinet, exhibet vel divulgat“ steht. Die französische Version übersetzt richtig: „conserve, 
exhibe ou divulgue“, die italienische: „conserva, esibisce o divulga“. „Exhibet“ (zeigt) kommt somit in der 
deutschen Übersetzung nicht vor, wohl aber im lateinischen Original sowie in den Übersetzungen in andere 
moderne Sprachen. Da nur die deutsche Übersetzung vom Original abweicht, handelt es sich im deutschen 
Text u.U. um einen Übersetzungsfehler.



58

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

Vom Schreibtisch der Vorstandssekretärin

Kaum zu glauben, aber wahr: Die Mai-Vollversammlung liegt bereits hinter uns. Es war ein 
wunderbares Ereignis mit 510 Generaloberinnen in Präsenz und weiteren 174 online, und 
gleichzeitig ein ganz schönes Unterfangen, alles in 14 Sprachen zu streamen, wobei einige 
Schwestern sich online austauschten, während andere an den Tischen im Hotel Ergife 
arbeiteten. Wir sind dem Kommunikationsbüro und allen, die in der UISG für die Technik 
zuständig sind, sehr dankbar für diese großartige Leistung. Das Thema „Verwundbarkeit 
auf dem synodalen Weg begrüßen“ und die Vorträge wurden sehr positiv aufgenommen. 
Wir wissen, dass die Vorträge in Vorbereitung auf Generalkapitel benutzt wurden und 
auch weiterhin eine reiche Quelle für die Reflexion innerhalb der Kongregationen sind. 
Die letzte Sitzung der UISG-Vollversammlung fand am 11. Juli online statt. Auch hier gab 
es rege Beteiligung, und der Schwerpunkt lag auf dem gemeinsamen Dokument der 
USG/UISG, das dem Synodenbüro im Namen unserer beiden Vereinigungen vorgelegt 
wurde. Sr. Gemma Simmonds CJ, Sr. Maria Cimperman RSCJ und P. Orlando Torres SJ 
sprachen über Schlüsselaspekte des Textes, und die Teilnehmerinnen beantworteten 
folgende Fragen:

1.	 Was möchten Sie in dem Dokument hervorheben?
2.	 Was fehlt/müsste stärker betont werden?
3.	 Wie können wir als Mitglieder der UISG das Schlussdokument weiter verbreiten?

Es gab einen regen Austausch, der im weiteren synodalen Prozess hilfreich sein wird. 
In der Zwischenzeit ist das Arbeitspapier Working Document for the Continental Stage: 
Enlarge the Space of your Tent (Is 54:2) erschienen. Es ist auf der Website der Synode in 
fünf Sprachen zugänglich: https://www.synod.va/en/highlights/working-document-for-
the-continental-stage.html

Ebenfalls im Zusammenhang mit der Synode haben UISG und USG am 2. November in 
Präsenz und online ein Webinar abgehalten, in dem P. Giacomo Costa SJ und Sr. Nathalie 
Becquart XMCJ über den Erstellungsprozess des Dokuments und seinen allgemeinen 
Inhalt gesprochen haben. Anschließend legten Sr. Nadia Coppa ASC und Sr. Dolores Lahr 
CSJ einige Gedanken aus der Perspektive der UISG und der gemeinsamen Antwort der 
beiden Vereinigungen dar. Br. Emili Turu FMS moderierte die Sitzung, und Sr. Pat Murry 
IBVM sagte einige abschließende Worte. Sollten Sie diese Sitzung verpasst haben, so 
finden Sie sie auf YouTube über die Website der UISG.

Im Juni fand in Nemi eine sehr fruchtbringende Zusammenkunft von Ordenstheologinnen 

DAS LEBEN DER UISG



59

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
D

as
 le

be
n 

de
r U

IS
G statt; 20 Schwestern nahmen daran teil. Sie gehören zu einer Gruppe jüngerer 

Ordenstheologinnen, die sich in der Coronazeit getroffen und etwas über das Ordensleben 
aus Sicht ihrer jeweiligen Disziplin geschrieben haben. In ihren Sitzungen kamen sie mit 
Kardinal Braz de Aviz und Sr. Jolanta Kafka RMI, der damaligen Präsidentin der UISG, 
zusammen. Sie tauschten sich darüber aus, wie sie als Theologinnen einen Beitrag zum 
geweihten Leben in der heutigen Zeit leisten können. Auf Leitungsebene haben sich 
Maria Cimperman RSCJ, Gemma Simmonds CJ, Julia Prinz VDMF, Paula Jordao VDMF und 
Pat Murray IBVM kürzlich getroffen, um den ganzen Prozess zu evaluieren und 2023 mit 
einer zweiten Gruppe weiterzumachen. Wenn Sie Schwestern haben, die Theologinnen 
und unter 60 Jahre alt sind und die Sie für die neue Gruppe nominieren möchten, dann 
kontaktieren Sie bitte Paula Jordao VDMF unter formation@uisg.org.

Die UISG-Gemeinschaft in Caltanisetta hat im Juni ihre Mission beendet. Das 
Migrantenprojekt der UISG war 2015 am 50. Gründungstag der UISG ins Leben 
gerufen worden, um Brücken zwischen den Migranten – die sehr zahlreich auf Sizilien 
ankamen – und der lokalen Bevölkerung zu bauen. In den letzten beiden Jahren sind 
nur wenige neue Migranten gekommen, und jetzt geht es um Integrationsarbeit – 
darum, den Migranten, die sich in Caltanisetta niedergelassen haben, zu helfen, in 
ihrer neuen Heimat zurecht zu kommen. Das ist Aufgabe der Ortskirche, daher wurden 
die Schwestern nicht ersetzt, und die UISG-Gemeinschaft auf Lampedusa steht jetzt 
im Mittelpunkt des interkongregationalen Projekts. Sr. Florence de la Villeon RSCJ 
unterstützt die Mitglieder der Gemeinschaft, besucht sie regelmäßig und hält zu Kontakt 
zu jenen, mit denen wir früher an anderen Orten – Ramacca, Agrigento und Caltanisetta 
– zusammengearbeitet haben. Es wurde jedoch eine zweite Phase des Migrantenprojekts 
der UISG ins Leben gerufen, mit dem Schwerpunkt der Schaffung eines internationalen 
Netzwerks von Schwestern, die in verschiedenen Teilen der Welt und an zahlreichen 
Grenzen mit Migranten und Flüchtlingen arbeiten. Diese neue Initiative steht unter der 
Leitung von Sr. Carmen Bandeo SSpS, die von den ersten Tagen an am Sizilien-Projekt 
beteiligt war und selbst einige Zeit in einer Gemeinschaft ihres Ordens in der Nähe eines 
Migrantenzentrums in Griechenland gelebt hat. Die Schwestern in diesem Dienst werden 
Erfahrungen austauschen und versuchen, geistliche und praktische Ressourcen zu finden, 
die sie zur Unterstützung in diesem wichtigen Dienst brauchen. Unser großer Dank gilt 
den Kongregationen, die diesen Dienst in den letzten sieben Jahren mit Personal und 
finanziell unterstützt haben.

Zu den weiteren wichtigen Ereignissen gehört auch die Teilnahme von drei Schwestern am 
Weltwirtschaftsforum in Davos im Mai. Sr. Mary John Kudiyiruppil SSpS, Sr. Ruth del Pilar 
Mora FMS und Sr. Pat Murray IBVM richteten eine sehr einfache Botschaft an die Vertreter 
der Regierungen und der Geschäftswelt: Arbeiten Sie partnerschaftlich zusammen mit den 
Ordensleuten, die die Bedürfnisse an der Basis kennen, wenn Sie wesentliche systemische 
Veränderungen herbeiführen wollen. Mit und für Menschen zu sprechen, die keine Stimme 
haben, vor allem aber auch, jenen beizustehen, die sich ausgegrenzt fühlen, um ihre 
Stimmen hörbar zu machen, gehört zu unserem prophetischen Lebensstil. 

Wir freuen uns, dass wir Sr. Mary John Kudiyiruppil SSpS im April als beigeordnete 
Vorstandssekretärin in der UISG willkommen heißen durften.

Sr. Gabriella Bottani CMS hat die Leitung von Talitha Kum an Sr. Abby Avelino MM 
übergeben. In den letzten acht Jahren hat sich Talitha Kum unter der Leitung von Sr. 
Gabriella zu einem weltweiten Netzwerk von Netzwerken (insgesamt über 90) auf 
allen Kontinenten entwickelt. Wir schulden ihr enormen Dank. Mehrere wichtige 



60

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2
D

as
 le

be
n 

de
r U

IS
G Mitgliederversammlungen fanden in diesem Jahr statt: im September in Bolivien; im 

Oktober in Thailand; im November in Portugal und Nairobi. In der Versammlung in Nairobi 
wurde Sr. Gabriella von der Conrad N. Hilton Foundation für ihren großen Einsatz gegen 
den Menschenhandel geehrt. Sr. Pat Murray IBVM bekam den „Outstanding Leadership 
Award“ 2022 des LCWR für ihren lebenslangen Einsatz für Frieden und Gerechtigkeit in 
Nordirland, im Südsudan sowie in gegenwärtigen Initiativen der UISG.

Außerdem kamen die Mitarbeiterinnen der UISG in den Genuss der ersten beiden 
Tage eines einjährigen Fortbildungsprogramms. Sr. Pat und Sr. Mary John haben sich 
mit verschiedenen Botschaftern beim Heiligen Stuhl getroffen, die Interesse an der 
Unterstützung verschiedener Aspekte der Arbeit von Ordensschwestern bekundet haben. 
Kürzlich gab es in der UISG zwei sehr interessante Begegnungen: eine mit Beamten des 
FBI und des US-Außenministeriums und die andere mit Offizieren der Niederländischen 
Militärakademie. Bei der ersten Begegnung ging es um den Schutz von Schwestern in 
Konfliktgebieten, denn Ordensleute werden von Kidnappern zunehmend als „leichte 
Beute“ betrachtet. Leider haben gesehen, wie viel Leid jahrelange Gefangenschaft und 
auch Folter bei Ordensschwestern, Priestern und Ordensbrüdern verursacht haben. 
Innerhalb der Kongregationen müssen Handlungsmaßstäbe entwickelt werden für den 
Fall von Übergriffen in Konfliktgebieten. Das niederländische Militär war daran interessiert, 
wie Schwestern in Konfliktgebieten leben und arbeiten, ihre täglichen Erfahrungen 
und was sie im Leben trägt. Sr. Mary John sprach über die gegenwärtige Erfahrung 
von Schwestern ihrer Kongregation in der Ukraine und Polen, Sr. Florence de la Villeon 
über ihre Erfahrung in Flüchtlingscamps in Norduganda, Sr. Abby über Schwestern, die 
in Gebieten leben, in denen Menschenhandel ein großes Problem ist, und Sr. Pat über 
ihre Erfahrungen in Nordirland und im Südsudan. Besonderes Interesse zeigten sie an 
der Glaubensperspektive, die uns in unserem Leben trägt. In unserer nächsten Ausgabe 
werden wir über Erfahrungen von Schwestern berichten, die an der UN-Klimakonferenz 
COP-27 teilgenommen haben. 

Während Advent und Fastenzeit sich nähern, wollen wir für die Menschen in der Ukraine 
beten:

Liebender Gott, 
wir bitten für die Menschen in der Ukraine,
für alle, die leiden und Angst haben,
sei ihnen nahe und schütze sie.
Wir bitten für die Verantwortungsträger in der Welt,
dass ihre Entscheidungen von Mitgefühl, Kraft und Weisheit geleitet sein mögen.
Wir bitten für die Welt,
dass wir in diesem Augenblick der Krise
uns solidarisch zeigen
mit unseren notleidenden Brüdern und Schwestern.
Lass uns auf deinen Wegen wandeln,
damit Frieden und Gerechtigkeit
Wirklichkeit werden für die Menschen in der Ukraine
und für die ganze Welt.

Amen.

(CAFOD-UK)



61

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

Präsidentin:

Vizepräsidentin:

Ersatzmitglieder:

Vorstandssekretärin:

Sr. Nadia Coppa, ASC (Italy) 
Adorers of the Blood of Christ

Sr. Mary Teresa Barron, OLA (Ireland)
Sisters of Our Lady of the Apostles

Sr. Roxanne Schares, SSND (United States)
School Sisters of Notre Dame

Sr. Theodosia Baki, TSSF (Cameroun)  
Tertiary Sisters of St. Francis 

Sr. Graciela Francovig, FI (Argentina)  
Hijas de Jesus  

Sr. Theresa Purayidathil, EF (India)  
Daughters of the Church 

Sr. M. Jose Gay Miguel, CMT (Spain)   
Teresian Missionary Carmelites

Sr. Miriam Altenhofen, SSpS (Germany)   
Missionary Servants of the Holy Spirit 

Sr. María Rita Calvo Sang, ODN (Spain)
Order of the Company of Mary Our Lady

Sr. Antonietta Papa, FMM (Italy)  
Missionaries Daughters of Mary

Sr. Dolores Lahr, CSJ (United States)
Sisters of St. Joseph of Chambéry

Sr. Patricia del Carmen Villaroel Garay, SSCC (Chile)
Sisters of the Sacred Hearts of Jesus and Mary  

Sr. Anna Josephina D’Souza, SAC (India)
Missionary Sisters of the Catholic Apostolate (Pallottines)

Sr. Patricia Murray, IBVM (Ireland) 
Institute of the Blessed Virgin Mary (Loreto Sisters)

VORSTAND DER UISG  (2022-2025)



62

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

SEKRETARIAT

FINANZEN

KOMMUNIKATION

Sr. Patricia Murray, ibvm 
Executive Secretary 
segretaria.esecutiva@uisg.org - 0668.400.236
 
Sr. Mary John Kudiyiruppil, SSpS
Associate Executive Secretary
vice.segretaria@uisg.org
 
Rosalia Armillotta 
Assistant to the Executive Secretary 
ufficio.segreteria@uisg.org - 0668.400.238

 
Aileen Montojo 
Financial Administrator 
economato@uisg.org - 0668.400.212
 
Sr. Sunitha Luscious,  zsc 
Assistant Financial Administrator
amministrazione@uisg.org - 0668.400.249
 
Miriam Coco 
Financial Office Assistant 
economato@uisg.org
 
Patrizia Balzerani 
Membership Secretary 
assistente.economato@uisg.org - 0668.400.248

 
Patrizia Morgante 
Communication Officer 
comunicazione@uisg.org - 0668.400.234
 
Sr.  Thérèse Raad, sdc 
Communication Office Assistant 
assistente.comunicazione@uisg.org - 0668.400.233
 
Miriam Di Bartolo 
Communication Office Assistant 
assistente.comunicazione@uisg.org
 
Antonietta Rauti 
Coordinator UISG Bulletin 
bollettino@uisg.org - 0668.400.230

SEKRETARIAT DER UISG



63

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

PROJEKTE

DIENSTILEISTUNGEN

 Sr. Abby Avelino, mm 
Coordinator Talitha Kum 
coordinator@talithakum.info - 0668.400.235
 
Sr. Mayra Cuellar, mb 
Talitha Kum International Coordination Team 
info@talithakum.info
 
Sr. Mary Niluka Perera, rgs 
Catholic Care for Children International 
ccc@uisg.org - 0668.400.225
 
Sr.  M.  Cynthia Reyes, sra 
UISG Formators Programme 
formators.programme@uisg.org - 0668.400.227
 
Sr. Paula Jordão, fmvd 
Formation Coordinator 
formation@uisg.org - 0668.400.245
 
Giulia Oliveri 
Grant Manager 
gm@uisg.org - 0668.400.229
 
Sr. Carmen Elisa Bandeo, SSpS 
International Migrants and Refugees Network 
rete.migranti@uisg.org
 
Giulia Cirillo 
Sisters Advocating 
advocacy.comms.coordinator@uisg.org
 
Canon Law Council 
canoniste@uisg.org - 0668.400.223
 

Sr. Florence de la Villeon, rscj 
Technical Coordinator 
sicily@uisg.org -  0668.400.231
 
Svetlana Antonova 
Technical Assistant General Services 
assis.tec@uisg.org - 0668.400.250
 

SEKRETARIAT DER UISG



64

U
IS

G
 - 

Bu
lle

tin
 n

. 1
79

, 2
02

2

EXTERNE 
BERATER

Riccardo Desai 
Technical Assistant for computers and online technology 
tecnico@uisg.org - 0668.400.213
 

Nawojka Mocek-Gallina 
Communication Office Assistant 
assistente.comunicazione@uisg.org
 
Marion Lugagne Delpon 
Talitha Kum 
secretariat@talithakum.info

SEKRETARIAT DER UISG


